Zen-Worte im Tee-Raume
% = B G E G A

von Akaji Sotei (FREE5FEH)
Einfiihrung und Ubersetzung von Hermann Bohner ' 2

Koans 50 bis 60

"https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_50.html (Stand: 7. Mai 2020)
Orig.: Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai (Z8 Z= #9iif 55 10 fi£ ); urspriinglich erschienen als Supplementband XX
der MITTEILUNGEN DER DEUTSCHEN GESELLSCHAFT FliR NATUR- UND VOLKERKUNDE OSTASIENS, Tokio 1943

2 Online-Bearbeitung Adi Meyerhofer, dessen FuBinoten sind numeriert, lingere Exkurse derart, die FuBinoten
Bohners mit Buchstaben, die Dritter mit romischen Ziffern.


https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_50.html

& & &

Diese Datei ist ein Anhang zur Webseite
im-tee-raume.zenwort.de

Erstellt am 7. Mai 2020 von Adi Meyerhofer, Miinchen.

Der zugrundeliegende Text ist nach japanischem Urheberrecht gemeinfrei. Die vorliegende elek-
tronische Bearbeitung wird unter den Bedingungen der Creative Commons-Lizenz ©@®® 3.0,
d. h. ,Namensnennung® und ,,Weitergabe unter gleichen Bedingungen® zur Verfiigung gestellt
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/legalcode).

https://im-tee-raume.zenwort.de/

Zitiervorschlige fiir
Webseiten:

<div itemscope itemtype="http://schema.org/WebSite">Meyerhofer, Adi; <a href="https://
im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_51.html" itemprop="url" hreflang=de" target="_blank">
zenwort.de</a> <span itemprop="description">Hermann Bohners Ubersetzung: ,Zen-Worte im Tee-

Raume™~ 1943.<span> Zggr.: 2020-05-07 (© 2006 - 2020, Lizenz: <a href="https://creativecommons.org/
licenses/by-nc-sa/3.0/deed.de">CC: BY-NC-SA, 3.0 deutsch</a>)</div>

Markdown:

Meyerhofer, Adi; [Hermann Bohners Ubersetzung: ,Zen-Worte im Tee-Raum™~ 1943.] (https://
im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_51.html) Zggr.: 2020-05-07 (Lizenz: [*Creative Commons:* BY-
NC-SA] (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.de))

Wikipedia:

{{cite web | url=https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_51.html | title= Zen-Worte im Tee-
Raume: Koans 51 bis 60 | accessdate= | author=Meyerhofer, Adi

| authorlink=[[Hermann Bohner]] | coauthors=Bohner, Hermann; Akaji Sotei (FREZSEEH)

| date=2020-05-06 | format=pdf | work=Zen-Worte im Tee-Raume (Chashitsu-Kakemono Zengo-

Tsukai ZKREHYEEEA) | publisher=0AG, Tokyo 1943 | pages=16 | language=de-DE-1901

| archiveurl=https://web.archive.org/web/20170416173942/http://im-tee-raume.zenwort.de/
zw2_htm/zw2_51.html | archivedate=2017-04-16 | quote= }}


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/legalcode
https://im-tee-raume.zenwort.de/

Inhaltsverzeichnis

Zen-Worte im Tee-Raume
5 B s A 1 A

Koans 1 bis10 . ... ... ... ... .....

Koan Ne 51 L
INSREE JUNTEX e )

FOHRE TAUSEND JAHREGRUN . . . . . . . . . . . . . v v v v v ..

Koan Ne 52 R o n
—fERARTEHE -EBZERTIMK (IEHWTETEL D BEERXTOM
“H D)

EINE BLUME ERBLﬁHT, UND DU WEISST UM DEN FRUHLING DER WELT, EIN
BLATT FALLT, UND DU WEISST UM DEN HERBST DER WELT . . . . . . . . .

Koan Ne 53 .
IR 2= (L]-léAlﬁ(%E' 3'55“ 5A%)

BERGES FARBE REINEN — LAUTEREN WESENS . . . . . . . . . . ... ..

Koan Ne 54
T

WEDEL . . . . . . o o e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e

Koan Ne 55
H

K(_)an NQ 56 9> T L9399 A

(L HBERAJR QT AR & L T ER

FOHREN RAUSCHEN AN DEN MOND-ERGLANZTEN WASSERN . . « + & & & o « + .
Koan Ne 57 R

IR EFE (FR E’%JE?‘)

MILD WETTER WEIST AUF REICHES JAHR . . . « « « « v v e e e e e e
Koan Ne 58 T e

BT 2 &3 (P2 BT X755 %)

TOR AUF! VIEL FALLENDES LAUB . . « v v v v v v v v e e e e e e e e e



Koan Ne 59

NE) 1 f&%

DEN FELSEN DURCH Ka/ RUF OFENEN . . . v v v v v v e e e e e e 14
Koan Ne 60 ‘

AR GRA N /7127

JAHR UND MONAT WARTEN AUF DEN MENSCHEN NICHT . . . . . . . . . . 15

Koans 1 bis 10

Koan Ne 51

A T 2 (e TEO B
FOHRE TAUSEND JAHRE GRIIN

Dieses Leitwort (Kdan) gehort zusammen mit dem ,,Der Fohre Farbe hat nicht alt noch neu. 3

In jenem Lied des Zen-Meisters Taiko (K i#H):

Arashiyama

hana no sakari ni
kite mireba

matsu o nokoshite
tsumoru shira yuki

Schaut man des Wildbergs® bliitenvolle Pracht,
So ist’s wie tiefverschneiter weiler Schnee,
Der nur das Griin der Fohren frei noch lasset.

und in dem Verse des Hai(ku)* vom Heiligen Basho

Matsu de me o

yasumete yuke yo

Yoshino — yama

Auf (griinen) Fohren lass’ die Augen ausruhn,

So du durch Yoshino’s Berge gehst

[So iiberwiltigend ist die weille Pracht der Kirschbaumbliiten]

wird die Pracht der Bliiten hochgepriesen. Fallen aber die Bliiten, so wird es gar einsam, und
dann wendet sich das Herz (der Menschen) (von den Kirschbliiten) den Glyzinienbliiten oder
den blithenden Schwertlilien zu, immer dem nachsetzend, was (gerade) in Mode (und in der

3w Koan 13.

4 Beachte:
To express oneself,
in seventeen syllables,
is very diffi...

# Arashiyama (,, Wildberg,” ,,Sturmberg®) bei Kioto durch seine Bliitenpracht, durch die Schonheit des frischen
Griins, durch die bunte Herbstfiille der Ahornbdume und das voriiberstromende Bergwasser einzig — beriihmt.

4



Pracht) ist; kaum daBl ein Augenblick voriiber ist, ist das Herz schon wieder zu einem dndern
ibergegangen und wiirdigt auch keines Blickes mehr, was eben noch ihm hoch und kostlich war.

Sieh des Edlen Rikya Tee-Weise:® Bis heutigen Tages in der Showa-Ara hat sie sich, nach
wie vor, fort und fort erhalten. Das ist dies ,,Fohre tausend Jahre griin.* 5 LBt sich freilich einer
dabei von Geriten, Gefdlen und all den andern Sachen gefangen nehmen (und hinreiflen), dann
ist es, wie wenn er Modesachen nachjagt. Wie Rikyt in dem Liede der Hundert Gedichte sagt:

Cha no yu to wa
tada yu o wakashi
cha o tatete

nomu bakari naru
to shirubeshi

Zu wissen ist:
Cha-no-yu ist nur:
Wasser kochen,
Tee bereiten,
trinken.

Einzig, Tee zu trinken, muf3 das Ewig — Unverédnderliche sein. Sagt das Zen-Wort: ,,Spielt
man mit Sachen, so verliert man das Eigentliche® wahrhaft im héchsten Malle bedauerlich ist,
wenn man dies Eigentliche, das das Wichtigste ist, verliert.

Was das ,,griin“ betrifft, so ist es, wie der Leitspruch sagt:

Kansui tannyo ran®

Schluchtwasser ist voll tiefem Blau.

Wasser ist zwar durchsichtig — farblos; stromt es aber in der Schlucht, zeigt es sich tiefblau.
Auch die Luft ist durchsichtig; blickt man aber auf den Himmel, so ist da das Blau. Bei der Me-
ditation (Zen-do) ist es der Kern (G /7, die innerste Kraft), beim Tee ist es die Person (jinkaku),
und so spricht man [immer] von der naturgegebnen Farbe.

Koan Ne 52

— R T EHE —EE KT IECTETEL ) EERTOMEH D)

EINE BLUME ERBLﬁHT, UND DU WEISST UM DEN FRiiHLING DER WELT; EIN BLATT
Ff:iLLT, UND DU WEISST UM DEN HERBST DER WELT

Dieses Leitspruches erster Teil wird im Friihling, der zweite Teil im Herbste als Schriftrolle
aufgehéngt: gehn die Blumen auf, so schmeckt man die Welt (Kibun, Atmosphire) des Friihlings;
féllt ein Blatt, so empfindet man den Herbst; so wird (hier) gesagt. Aber eigentlich ist man mit
diesem ,,Blumen erbliihn, und man weif3, da3 es Friihling ist; Blitter fallen, und man weil3, daf3
es Herbst wird“ (jedesmal) weit hintennach. Singt der Edle Rikyu:

Hana o nomi

5 Der japanische Verfasser verwendet fiir ,,griin“ hier das poetische Kanji fiir ,,Jadegriin“ [Nelson: 3676].
das Wort in: Zen Sand 5.182; Zengo Jii 246.
6 3 7k i 40 . Der Satz stammt aus Abschnitt 82 des Bi-yin-lu (22 % 5¢).

b 2k R, Cha-ho-shiki. € 2505, das innerste Herz, Hon-shin. 3:4) %< 2.0y, Ritbutsu shitsu honshin.



matsuran hito no

yama-zato ni

yuki na no kusa no

haru o shirabaya

Ihr, die ihr nur auf (Friihlings) — Blumen harret —

Am Bergdorf unterm Schnee der (frischen griinen) Gréser Friihling,
Schaut ihr ihn?

In diesem beriihmten Liede des Edlen will gesagt sein: Indes niemand es noch sieht, unter
Lasten von Schnee, bereitet sich die Welt des Friihlings vor, ja ist schon da.

Auch ist da das Zen-Wort: “Greift man ins siedende Wasser, ist da noch eine (eis)kiihle Stelle®
nach dem Vollmond nimmt der Mond ab, wie der Volksmund sagt: ,,Nach der Fiille kommt die
Leere.“ Daher man denn bei der Teebereitung, wenn man mit dem Wasserschopfer (mizusashi)
Wasser herbeibringt, nur acht Teile oder neun Teile (von zehn) voll fiillt — sehr eigentiimlich
(omoshiroi) ist dies und ist wert, da3 man es durchschmecke (dariiber griindlich nachsinne).

Bei allen Dingen ist gut, etwas zuriickzuhalten (und nicht die ganze Kraft herauszulassen),
wird gesagt.

,Fallt ein Blatt, so weilit du, dafl es Herbst,“ —dies ist nichts Anderes als das Natur-Urprinzip,°
daB nach der Fiille die Leere kommt.

Und betrachtet man alle Dinge, bis dahin, wo sie zum Gelingen (zur Verwirklichung) gebracht
sind — der Bitternis und Miihung, wo niemand es sah, Wirkung und Ergebnis ist die uns vor Augen
erscheinende Bliite. GroBmeister Bodhidharma sah unverwandt auf dem Shao-shih-Gipfel (BYL:
Schau-shi) des Sung-shan

neun Jahre gegen die Wand, das ist: neun Jahre iibte er, der Wand gegeniiber, in Stille,” Me-
ditation (zazen).® Danach erfaBte dann der zweite Patriarch GroBmeister Huiko® das Eigentliche
Wahre Wesen (Hontai) ganz und gar, wie es in den Worten (,,Schriftzeichen®) dargelegt wird;!°
und in sechster Generation erschien der grole Meister (X &, Dai-toku) Zen-Meister Hui—néng,11
und von da an wurde Zen immer méchtiger und blithender —

Mempeki no ushiro sugata ya

hana no haru.

Zur Wand hinstarrend unverwandt (versunken) die Gestalt —
Dahinter (unbemerkt) der Lenz erbliihet.

Das ist: diese neun Jahre der Wandversunkenheit haben auBerordentliche Tugend aufgehzuft,
und dieses verborgene Gute® kam, als seine Zeit ggkommen, zu vollem Vorsehein.

" Bodhidharma brachte der Tradition nach vor allem das Lankavatara-Sitra [erste Ubersetzung ins ch. 443] in
den Ch’an ein. Daraus folgt auch die nonverbale Ubertragung des des Dharma (ishin-denshin, = Koan 27.
vgl. Suzuki, Daisetz (1966); Studies in the Lankavatara-Sitra das in zahlreichen Ausgaben erschienen ist.
8 Nach dem erfolglosen Treffen mit dem Kaiser Wu-Di von Liang. BYL 1. Koan, I S. 37 fF.
® K tHE 7], jp.: Eka, 487-593. Weitere Fundstellen zu ihm BYL 1: 40, 42, 265, 315, 468;11: 168,272,274, 281.
10 Vgl. ,,Mit dem Herzen das Herz tradieren; keine besondere Lehre aufstellen” Kdan 27.
1 jp.: Roku-so E-nd, siche Koan 2 Anm.

4 Kakuto yi reisho.  © Shizen no shinri. f 1% toku. Wesenskraft, Gutes. & & &, in-toku.



Abb. 1: Heifses Wasser in die Tasse. Abb. 2: Bodhidharma meditiert beim Felsen
(Furnaceville, Kentucky, 2009).

Allein, um von diesem verborgenen Guten zu sprechen, so hatte ja Kaiser Wu von Liang
fiir den GroBmeister Dharma einen herrlichen Tempel errichtet und fragte nun den Gromeister
Dharma: ,,Wenn der Kaiser derart Gutes aufgeduft hat, was fiir ein Verdienst kommt ihm dann
zu;* GroBmeister Dharma erwiderte auf™ der Stelle: ,,Kein Verdienst > — Das ist: man mag noch
so sehr gute Werke (,,gute Wurzel,* zen-kon) und verborgenes Gutes (in-fokii) aufaufen — sowie
man etwas fiir sich behalten will, ist es aus damit (dame). Das ist: indes man nichts davon weif3,
erbliiht des Natiirlich-Guten Blume.

Um von dem Guten (foku) des Zazen (In-Meditation-Sitzen) zu sprechen, so tragt Zazen viel
zu Geistesiibung und — Stirkung bei und ist ein Weg' in das Reich des Ichlosen (Selbstlosen) ein-
zugehen, und wo Koan (Leitworte, Aufgaben) gegeben werden, und man kommt zu unverwandter
Versenkung in den Koan’ und geht in das Schauen® ein, so ist dies gut; aber in diesen Bereich ein-
zugehen, ist reichlich schwer; die allerverschiedensten Wahnvorstellungen (= =) und verkehrten
Gedanken und Meinungen dridngen sich heran, es kommt einem auf einmal in den Sinn, dal man
vor drei Jahren dem Nachbar drei MaB' Kleinbohnen geliehen hat und der sie noch nicht zuriick-
gegeben hat. Mit solcherlei kann man natiirlich nicht zur unverwandten Versenkung (Samadhi)
kommen.

12 4w 1) £ , mu-kudoku, Nicht-Verdienst. vgl. BYL I 37. Schon allein wegen unterschiedlicher Lebenszeiten kann
ein solches Treffen nicht stattgefunden haben, zur Entwicklung der Hagiographie Bodhidharmas vgl. McRae, John;
Seeing through Zen; Berkeley 2003; ISBN 0-520-23797-8.

b Kakuto yii reisho. ', ho. I /N2 =k, Koan-Sammai. ¥ #7E, Zenjo, Dhyana. 'sho = 1,8 1.



Siehst du die Blumen, weifit du um den Friihling, fdllt das Blatt, weifst du um den Herbst*—
das ist, wie ja auch das Lied Rikyt’s es dartut — dal} sicher nichts zufillig geschieht, sondern dal}
das auch noch so Verborgene wie von selber offenbar wird (und hervorkommt).

Koan Ne 53
I EEFE (LESBEFSICESSAS)
BERGES FARBE REINEN — LAUTEREN WESENS

Dies Zen-Wort sagt: Wenn das Wesen (die Person, der ,Leib®) gereinigt ist, erscheint die Farbe
der Berge von selbst rein und klar.!® Unter den 48 Grundsitzen des Mumonkan ist hier (herge-
horig) das Leitwort (Kdan) Chao chou’s: ,,Wasche die Schale! (7% $%)“ Ein Monch kam zu Abt
Chao-chou, sein Schiiler zu werden und sagte: ,,Ich bitte gebt mir etwas Unterweisung!“ Der
Abt fragte: ,,Hast du (den Reis) schon gegessen?“ worauf der Monch antwortete, er habe (den
Reis) schon gegessen. Der Abt fragte, ob er denn auch die Eschale schon gewaschen habe, wor-
auf der Monch sagte, das habe er noch nicht getan. ,,Dann wasche zuerst die Schale und dann
komm!“!* Was will das sagen? Viele bitten den Zen — Meister um eine Aufgabe (Koan) und
vermdogen schlagfertigwitzig und gescheit darauf zu antworten, und doch ist der Teemeister es
nicht zufrieden™ — ,,gesteht nicht [wahre Meisterschaft, bzw. wahres Fortgeschritten — sein dem
Betreffenden] zu“). Warum? Solange einer nicht seinen (ganzen) bisherigen Schmutz genugsam
weggetan und den Bereich des Reinen Lauterenrein” erreicht hat, da (all das andre) weggeworfen
ist, mag er noch so oft in das Gemach des Meisters zum Zen gehen — der Meister ist es doch nicht
zufrieden.®

Tosanu wa

tosasu tame no,

michibushin.

Dal} ich immer noch nicht dich (die Stralle) passieren lasse,
Ist, dich passieren zu lassen,

Stralenreparatur (die ich fiir dich tue).

Das ist eben der Sinn (ritai) des ,, Wasche die Schale! “ Chao chou’s; er will dich deinen Geist
waschen und reinigen machen. Wenn bei der Teebereitung der Gast Yu (heiles Wasser, bzw.
Tee) wiinscht und man die Teeschale zuerst mit Yu (fiillt und dann) ausschwenkt, mit dem Teetuch
auswischt und, um den Geruch des Teetuchs (der vielleicht haften geblieben sein konnte) zu tilgen,
nochmals Yu in die Teeschale gieft und ausschwenkt, und darnach aufs neue Yu eingief3t und
dann dem Gaste darreicht, so wird hier groBe Miihe darauf verwandt [die ,,Schale zu waschen®]:
wahrhaft reiner Tee ist es (der damit angeboten wird).

Féarbt man z. B. etwas, so muf} zuerst der Untergrund vollig rein sein, dann erst 1483t sich
wirklich gut Farbe aufsetzen. Alles laBt sich dann trefflich farben. Oder, man will Wasser in eine
Flasche tun: ist schmutziges Wasser in der Flasche, so mag man noch so sehr reines Wasser

13 In obiger Form die zweite Zeile Gedichtes Sidongpo (Ff %) 2B REE S /L ASIEH T / 7K
J\E T8 / fth H 20 22 2L\ (Modernes Japanisch: i {E 5 2 NILRE /ILEASEFHEICEISASC/
3k A\ T U045 / fth B 204 A3 A2 25,1 A). Hori in Zen Sand 5.145 iibersetzt: ,,The mountains in color are
the pure [Buddha] body.“ Uber die Trefflichkeit des Ausdrucks kann man sicher streiten, insbesondere wenn man
die moglichen Anspielungen im Zusammenhang mit seijo/shojo mit in Betracht zieht.

14Vgl. die Cha-do-Umdeutung eben dieses Wortes in Koan 45 (Mumonkan, 7).

™ yurusanu, ,erlaubt nicht.“ " j&#, seijjo.  ° yuwrusanu.



darauf gieBen, das Wasser in der Flasche bleibt schmutzig. Wenn einer sich Magen und Darm
verdorben hat, gibt der Arzt erst ein Abfiihrmittel, welches Magen und Darm ausfegt; erst darauf
1463t er dann heilende Arznei schlucken. Das blofe negative Gereinigtsein tut es also auch nicht
(bzw. nicht immer). Es gibt Fille, da ist es, wie das Sprichwort sagt: Im reinen Wasser wohnen
keine Fische. —

Iro no sekai ni iro naki hito wa

kibutsu, kanabutsu, ishibotoke.

In einer Welt der Farbe Menschen ohne Farbe

(Das) sind Holz — Buddhas, Metall — Buddhas, Stein — Hotoke

Tote Buddha(figuren) sind sie. Auf dem Gereinigten® (oben darauf und tiber es hinaus) bedarf
es noch dringend der FARBE:? Shaka wollte diese Welt zu Buddha bringen; Kung wollte diese
Welt zum Edlen, Berufenen bringen; Rikyt wollte diese Welt zum Tee bringen. In diesem Sinne
ist hier von FARBE die Rede.

Gut, gut miissen wir dies (gerade dies) verschmecken und miissen iiben und ringen.

Koan Ne 54
i

WEDEL

Dies sieht man oft auf einem Héngebild, und ein Gedicht ist oft dazu geschrieben. Wenn man
in der sommerlichen Meditationshalle in Meditation sitzt und die schrecklich vielen Miicken und
Insekten die Ubung storen wollen, so wedelt man mit diesem Wedel und kann damit wundersam
die storenden Insekten vertreiben, ohne welche zu toten. Dies ,,ohne zu toten, vertreiben® — das ist
dies Prinzip. Beispielsweise, es tritt ein Rduber ein und den Umsténden zufolge kommt es dahin,
daf} er einen Menschen tétet, und dem Morde zufolge wird der Riuber des Todes schuldig; bin
ich aber in Vorbereitschaft und lasse es gar nicht dahin kommen, daf} der Rduber mich totet,
so wird er auch nicht des Todes schuldig. Mag ein Feuer ausbrechen, so braucht doch daraus
kein grofler Brand zu werden, wenn man nur im vornherein darauf genugsam vorbereitet ist. Sagt
doch der Volksmund: “Wenn das Begribnis voriiber ist, spricht man vom Arzt (den man hétte
rufen sollen oder konnen).” In dieser Richtung liegt das Wundersame des Wedels. Wenn der
beriihmte Edle Okayama Tesshii, hoch ein Meister in der Schwertkunst, sagte: ,,Nichts geht iiber
die Schwertkunst-ohne-Schwert, “ so weist dies auf dasselbe hin.

Da sind im Teegemache Blumen in die Vase gesteckt — nicht nur zum Ansehen sind sie da;
da ist auch das Sinnen, das Innesein (nen) des Schonen.

Oder, um es nocheinmal anders zu sagen: Fiir morgen bin ich zum Tee geladen und ich werde
gewil} zur Tee — Gesellschaft gehen; in Wirklichkeit bin ich noch nicht zur Tee-Gesellschaft
gegangen; morgen werde ich gewill gehen — dies eben ist das Innesein.

Gesetzt ein Riauber will einbrechen, so bricht er ja nicht auf der Stelle ein, sondern hat sich
die Sache vorher geniigend iiberlegt, und dann kommt er; bis er aber hereinkommt, sinnt er zwar
das Bose, hat aber noch nicht absolut die bose Tat getan; wenn nun dies Herz mit seinem bosen

15 Stein — Buddha — Figur(en), steinerne Gétzen.

PIEE &, seijo-shin. 9 (B



Sinne immerfort nach der Seite des Guten hin gewendet wird, so kann von selbst das bose Sinnen
nicht dagegen aufkommen: das ist die Wahrheit (das Gesetz, Prinzip (dori), wovon hier die Rede
ist; religioses Lehren und Wollen (shitkyo, ,,Religion*) wird wichtig. Auch hat dieses Sinnen, das
im Herzen ist, zwar nicht sichtbar du3ere Form, ist aber von ungeheurer Kraft.

Wie der Wedel die Insekten vertreibt, so vertreibe alles nur immer aufkommende bdse Sin-
nen, da du auch nicht andere in Unannehmlichkeiten und Irrnis bringest: darauf sei allezeit
aufmerksam dein Herz gerichtet! Das ist, was hier gesagt werden will.

Einige moderne Autoren, behaupten bei den ,,Wedeln,* die auf Bildnissen von Zen-Meistern
zu sehen sind, handle es sich um ,Fliegenklatschen (aus Pferdehaar)*“ oder @hnlichen Unsinn.
Tatsédchlich sind es Yak-Schweife — ein Zeichen besonderer Wiirde, das einem gro3en Meister
oder Patriarchen zusteht. Dal man damit auch Fliegen verscheuchen, oder einem Dummkopf
tiber den Kopf hauen kann [vgl. BYL] ist sicher ein Nebeneffekt, den die ,,alten Kuttenbriider
durchaus zu schitzen wullten.

Koan Ne 55
fH

GOTT

Eine Schriftrolle mit dem Schriftzeichen ,,Gott“ (Gottheit, Gotter'®) wird bei Feiern mit Anbe-
tung (sairai) und dhnlichen Anldssen aufgehéngt.

Kami no to o hirakite mireba nusa bakari

mairu kokoro zo kamt zo mashimasu.

So du die Tiiren (des Schreins) des Gottes 6ffnest und siehest —
Heilige weille Opferstreifen nur sind zu sehen —

In dem Herzen, das andéchtig nahet, wohnt Gott.

Wer Gott glaubig sein Herz zuwendet, der empfingt gewil3." Denn er reinigt und ldutert den
eignen Geist, und so tritt sein innerstes Wesen (,,Herz*) zutage und kommt in Einklang mit dem
(GroBen) Wesen (H #&) und dem Gesetz des Himmels (K ¥, tenri).

Auch heif3t es:
“Willst du bittend (und betend) es erzwingen — Gott nimmt aufdringliche (hirei, unanstindige)
Bitten nicht an.“
Sie bleiben unerhort.

Du gehst zu dem Zen-Meister zur Meditationsstitte — auch da gilt Gleiches. Auch wenn er
dir von seiner Erleuchtung nichts Besonderes gewihrt, so hast du doch einen Schritt weiter voran
getan, wie das Volkswort sagt: “Nicht getroffen, aber doch ndher gekommen.”

Und wenn du beim Tee wahrhaft und wirklich Tee schmeckst, so hast du dementsprechend
auch Wesenswirkung. Tee ist Freund langen gliicklichen Lebens. Es mag dies Wirkung (toku)
aus eigner Kraft genannt werden, aber doch ist es dies allein nicht. Denn beispielsweise, ehe wir
geboren werden, haben wir schon von den Eltern empfangen, und wenn wir geboren sind und es
wird uns nicht alsbald Sorge und Hilfe zuteil, so sterben wir; und auch spéterhin, in Schule und

16 Besser fiir kami wohl ,,das Gottliche.“ Vgl.: Holtorn, D.C.; The Meaning of Kami; MONUMENTA NIPPONICA,
Vol. 3 (1940), Ne 1, S. 1-27.

"IhEEH ,Verdienst,” Wirkung ist da.

10



Unterricht, entsprechend der Natur und dem Kdnnen eines jeden, oder in den Bemiihungen, fiir
den eigenen Beruf tiichtig zu werden, oder wenn wir den Spuren groB3er Meister folgen, miissen
eigne Kraft und fremde Kraft miteinander wirken; wie das Wort sagt:

wEigen und fremd gleichermafen, In diesem Leib Buddha.“

Buddha ist es, Gott (Kami) ist es. Aber wie das Wort sagt: ,,Eine hundert Ellen Stange hin-
aufkletternd, geh an der Spitze noch einen Schritt weiter!“ — nenn es eigne Kraft, nenn es fremde
Kraft! auch im Tee gibt es duflere Stromung und gibt innere Stromung und gibt allemdglichen
Stréomungen, Formen und Verhaltungsweisen; aber iiber dies alles hinaus noch eine Stufe hoher,
da thront Gott. Sagt das alte Lied:

Nanigami no owashimasu ka wa shiranedomo

tada arigatasa ni namida kobururu.

Welcher Gott hier weilet (und verehrt wird), weif3 ich nicht
Nur: vor Dank und Ehrfurcht fliet die Tréne.

Koan Ne 56
{1 A BERA B G AR & L TR Em)

FOHREN RAUSCHEN AN DEN MOND-ERGLANZTEN WASSERN

Auf den Wassern weithin hell strahlender Mondenschein trifft auf herrliche rauschende Foh-
ren'” 18 — (ein hochstes Schones wird durch ein zweites hochstes Schones erhoht) so entsteht ein
unsagbar Schones. Es ist die Welt des Rein-Echten Absoluten (4 H, Mu-so) Grofl Vollkommen-
Rund-Spiegel-Wissens; wie das Wort sagt: ,, Weifles Rof3 springt in die Bliiten des Schilfes,“® oder
wie in noch anderem Worte gesagt wird: ,,WeiBer Reiher auf dem Schnee. ° Es ist jener aller-
hochste Bereich, da Himmel und Erde liickenlos eins werden. Es ist das, wenn Kung (Konfuzius)
sagt: ,,Mit siebzig Jahren konnte ich meines Herzens Wunsche folgen,' ohne das MaR zu iibertre-

ten.“ 2% Nur durch unablissiges Bemiihen ist die Meisterschaft erreichbar.

Kokoro naki mi ni mo aware wa shirarekeri
shigitatsu sawa no aki no yugure.

Im herbstlichen Abend

Am verlassenen Riede

Sah eine Schnepfe ich

17_Strom — Mond (iiber weiten Wassern erglinzender Mond) strahlt iiber Fohrenrauschen.“ Zu Shofii vgl. Koan
32 (https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_31.html#a32). e

18 | etztes Zeichen der Uberschrift emendiert aus dem Shodoka (G 2¢) des 3 B & (665-713), vgl.:
https://web.archive.org/web/20180303071357/https://www.sets.ne.jp/~zenhomepage/shodouka.htm

Vgl. zu diesem Bilde in der Einleitung (https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_ein.html).
Aber: Roji yuki ni tatsu, doshoku ni arazu. ,Wenn der (schnee)weille Reiher im Schnee steht, sind die Farben nicht
gleich.

2 [Kungs] Gespriche II 4: ,,Der Meister sprach: ,,Ich war fiinfzehn, und mein Wille stand aufs Lernen; mit dreifig
stand ich fest; mit vierzig hatte ich keinen Zweifel mehr; mit fiinfzig war mir das Gesetz des Himmels kund; mit sech-
zig war mein Ohr aufgetan; mit siebzig konnte ich meines Herzens Wiinschen folgen, ohne das Maf} zu iibertreten.*
(D. i. mit siebzig kollidierten Neigungen und Pflicht nicht mehr). (Ubersetzung von Richard Wilhelm). Im Original:
TH, B +EAMEFE, =+miz. W-HmA, At+mARda. AS+HmEE, CHmi ook, AR,

e

$ Hakuba roka ni iru, (155 AB{C. ' kokoro naki mi, .7 % & iiber mich, der ich (sozusagen) ohne Herz war.

11


https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_31.html#a32
https://web.archive.org/web/20180303071357/https://www.sets.ne.jp/~zenhomepage/shodouka.htm
https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_ein.html

Auffliechn aus den Wassern

Da kam iiber mein Herz,

Das fern sich wulite

Von allen menschlichen Leidenschaften,"
Doch eine Riihrung ...

Auch Einen solchen Kando-jin (der freien heiteren Mulle Lebenden) also wie den Dharma—
Meister Saigo, der auf hochster Stufe des Lernens und Wissens steht (setsugakumu-i), frei von
eignen Wiinschen und Begierden, iiberkommt ein Riihren.

Die Gétterschildkrote (Rei-ki) schleppt den Schweif nach, sagt man.?! Wenn sie némlich,
Eier zu legen, auf das Land steigt, so verwischt sie mit dem Schweif die Spuren, wo sie gegangen
ist. Allein die Spuren, wo sie mit dem Schweif verwischt, bleiben zuriick. So auch wischt man
mit Seife alles aus der Wische heraus; allein der Geruch der Seife bleibt doch darin, und solange
man nicht diesen auch herausgewaschen hat, kann man nicht sagen: die Wische sei ganz rein.
Hier ist also die Rede von jenem schwer zuginglichen Bereiche, den nur der wirklich Erwachte
sein nennt. Ein Teemeister, (Chajin, Mensch des Tee), der noch nach Teemeister riecht, dem
man noch duflerlich anmerkt, dafl er Teemeister ist, das ist noch nicht der wirkliche Teemeister.
Hier sind grofe Schwierigkeiten. Da ist etwas wie in dem Gedicht mit Bild eines Paradezugs von
Shoku-sanjin (%&j 1L A):

Konna mono kau de nai zo to hitobito ni
shimeshi — nagara mo ware wa kaitashi.

Sage ich den Leuten: Kauft sie nicht!"

Aber selbst im Herzen mdochte ich sie kaufen.

Dieser Bereich des Rein-Echten Absoluten (4 £H, Mu-so) ist eine Welt! (K 1), von der die
andern Menschen nicht wissen, und die nur der wirklich Erwachte hat.

2l Abgeleitet aus der Geschichte bei Zhuangzi (L.-O.: Dschuang-Dsi; 365-290 v.u.Z.) (XVII, 10), in der Uber-
setzung von Richard Wilhelm (1912):
Die Schildkrote. Dschuang-Dsi fischte einst am Flusse Pu. Da sandte der Konig von Tschu zwei hohe Beamte als
Boten zu ihm und lie} ihm sagen, daf} er ihn mit der Ordnung seines Reiches betrauen mochte.
Dschuang Dsi behielt die Angelrute in der Hand und sprach, ohne sich umzusehen: ,,Ich habe gehért, da3 es in Tschu
eine Gotterschildkrote gibt. Die ist nun schon dreitausend Jahre tot, und der Konig hélt sie in einem Schrein mit sei-
denen Tiichern und birgt sie in den Hallen eines Tempels. Was meint Thr nun, daf} dieser Schildkréte lieber wire:
daf sie tot ist und ihre hinterlassenen Knochen also geehrt werden, oder daf3 sie noch lebte und ihren Schwanz im
Schlamme nach sich zoge 7%
Die beiden Beamten sprachen: ,,Sie wiirde es wohl vorziehen, zu leben und ihren Schwanz im Schlamme nach sich
zu ziehen.“
Dschuang-Dsi sprach: ,,Geht hin! Auch ich will lieber meinen Schwanz im Schlamme nach mir ziehen.“

Y ZE & 8, Reiki o o hiku.
Die Gotterschildkroten wurden zu Orakeln benutzt. Auf der Riickseite der Schalen wurden Einschnitte gemacht,
die angebrannt wurden. Aus den Rissen, die so entstanden, wurden die Orakel abgelesen. Gute Orakel spendende
Schildkrdten wurden sorgfiltig aufbewahrt. Am Kaiserhof bestand seit der Taika-Reform (645/702) eine ,,Kanzlei
fiir Mantik“ (Onyo-ryd, [ [5;%%), die derartige Orakel durchfiihrte. Das Schildkréten-Orakel ist noch in moderner
Zeit Teil der Inthronhsationszeremonien der himmlischen Majestit.

V. Kauft sie nicht!“ ,,Geht nicht zu solcher Frau (solchen Frauen)!

12



Koan Ne 57

IS I g 53k
MILD WETTER WEIST AUF REICHES JAHR

Wenn das Wetter gleichmiéBig mild (harmonisch, in Eintracht, WA, #[1) ist, und in guter Wei-
se (entsprechend) fortgeht, gibt es, wird gesagt, ein reiches (fruchtbares) Jahr. Dieses ,,Mild*
(Eintracht, WA) stellt der Edle Rikyt an den Anfang seines (beriihmten Grund-Mottos aller Tee-
kunst) ,,Eintracht, Ehre, Reinheit, einsame Stille:“ * wenn der Gast das Herz des Gastgebers weil}
und spiirt, und der Gastgeber das Herz des Gastes,* dann ist dieses WA erfiillt.

Auf den Stralen der Stadt kommen und gehen an Einem Tage Zehntausende von Menschen
und unzdhlige Wagen und Karren, ohne daf sie aneinander stoflen; sie geben sich gegenseitig
Raum (sie gehen aufeinander ein, sie kennen das WA). Wo aber dies Einverstehen nicht ist, da
erhebt sich alsbald Streit. Auch in Haus und Familie ist das nicht anders. Sieh den Tanz: Sénger,
Lautenspieler, Gro3trommelschldger und die mit der kleinen Trommel Tanzenden — alle sind auf-
einander eingestimmt in edler Ordnung, und erst so gelingt das volle Spiel. Sieh das Heer: unter
dem Einen Oberbefehle des Kommandierenden bewegt sich eine Heeresmacht von Vielzehntau-
senden frei und ungehindert (jiyi jizai). Das kommt daher: Der gemeine Soldat kennt das Herz
des Kommandanten, und der Kommandant kennt das Herz des Soldaten. Die Frucht der Ein-
tracht (des WA) zeigt sich. Das Wesentliche aber ist, daB jeder Einzelne unermiidlich bei seiner
Sache ist und alle insgesamt die gottliche Bestimmung” erfiillen, so wird, aus gleichen Griinden,
die ganze Welt in Eintracht eines; ,,... weist auf reiches Jahr“— das ist die Wirkung. Allein die
Eintracht (WA) — wie das fiir alles Uben und Vorwirtsschreiten giiltige Grundwort , Eintracht,
Ehre, Reinheit, einsame Stille“sagt — ist aus der einsamen Stille geboren. Auf sie vor allem gilt es
zu achten.

Koan Ne 58

B PE % 4T (P4 BT (76 %)
TOR AUF! VIEL FALLENDES LAUB

Wenn es Spitherbst wird, gibt es im Freien viel fallendes Laub, und so auch in dieser treibenden
Welt gibt es lastigen Staub genug, man mag wischen und kehren und wieder wischen, man wischt
schwer alles weg, zuletzt bleibt gar nichts andres iibrig, als die Blitter wegzukehren, wie sie gerade
fallen (den Staub wegzuwischen, wie er fillt). Blitter und Gras, sagt man ja, gibt es ohne Ende.

Singt der Landesmeister Grof3leuchte (Daitd Kokushi):

Satorinaba shijo gojo no hashi no ue

Yuki-ki no hito wo mi-yama-gi ni shite. —

Wer verstanden hat (Erwachen hat)

Mag auf Vier-Block- oder Fiinf-Block-Briicke?
Gehende und Kommende wie Bdume

In den tiefen Bergen schauen.

22 Shii6-, Gojobashi, die belebtesten Briicken der Hauptstadt (Kioto).

W siche Koan 10. * siche Koan 6. Y den Himmelsberuf K, tenshoku.

13



Sieh den Spiegel! Alles spiegelt er wieder, und doch bleibt keine (triibe) Spur zuriick. Trotz
alles Wiederspiegelns (Erhellens) ist doch kein Haften (und Verhaftetsein).

Te ni toru na

yahari no ni oke

renge gusa. Nimm sie doch nicht in die Hand!
LaB sie auf dem Felde, wie sie stehen,

Diese Herbstesgriser! —

Sagte einmal einer, der um Geld spielte, zu einem Zen-Meister: ,, Wenn ich gewinne, freu’ ich
mich gewaltig; wenn ich verliere, grimt es mich gewaltig; gibt es kein Mittel, daf} dieser Gram
und Kummer iiberhaupt nicht aufkommt? Wenn ja, so lehrt es mich bitte!* — , Nichts leichter
als das,“ sagte der Zen-Meister. — ,,Wie ist es damit?“ ,,Auf jeden Fall lehrt es mich doch!“ bat
der Spieler. Sagte der Zen-Meister: ,,Ob Thr gewinnt, ob Ihr verliert — denkt immer, es gehore
Euch. Wenn Ihr verliert, denkt, Ihr habt es zum Aufheben gegeben. Wenn Thr gewinnt, denkt,
Ihr hobet es selber auf.“ — ,Ja, das ist’s,” sagte der andere und begrift erstmals, wird erzihlt. So
also stehen die Dinge, und diese (treibende) Welt ist wie Ein- und Ausatmen, wie Tag und Nacht;
sobald man an Einem davon haftet, entsteht Schmerz und Kummer. Auch 146t sich, solange wir
leben, Schmerz und Kummer nicht vollig vertreiben. Man muf das alles unbekiimmert zusammen

nehmen (,,schlucken®), wie es gerade ist; das ist das Beste.

Auch fiir den Menschen des Tee gilt Ahnliches: Neigt er allzusehr zu (Tee-)Formen und
Gebriuchen, so wird er leicht steif und doktrindr und 16st sich von der natiirlichen (menschlichen)
Gesellschaft.

Suteta ki de

suterarete iru

kusa no io.

Grashiitten — Einsiedler, du denkst:
Die Welt hast du verlassen, und dabei
Hat dich die Welt verlassen!? —

Leicht kommt es dahin, wovon dieser Scherzspruch spricht. Wie Ein- und Ausatmen gilt es
zu verstehen, daB3, wie das Wort sagt, viele Gesetze oft hei3t keine Gesetze.

Mit fallendem und abgefallenem Laube muf3 man gar wohl zu leben wissen.

Koan Ne 59
& 7 &%
DEN FELSEN DURCH Ka! RUF OFFNEN

Dieses Leitwort (Koan) findet sich vielfach einem Bilde beigeschrieben, und auf dem Bilde ist
dann (die bekannte Geschichte) gemalt: ein gewisser Meditationsmeister Tang’s (Chinas) ruft
gegen einen Stein (den Meditationserweckungsruf) Ka/, und krach! spaltet sich der Stein.”

23 Kai Kracht (2001) und sein Versuch ein sammai-Erlebnis zu schildern: =

% oder: Der Ka-Fels. Der dem Ka-Ruf sich 6ffnende Fels. — Ka (mit Implosion gesprochen, jap. katsu, ch. Ho) =

14



Das sieht nun freilich einem Zaubermeisterstiickchen nicht unihnlich, ist aber doch nicht so
zu verstehen: Dieses Leitwort (Koan) will sagen — um hier zuniichst vom Tee zu reden: Ubung
und Vervollkommnung lehre und weise die Menschen so freundlich auf sie eingehend und so
zuvorkommend, daf} auch der Stumpfeste sich dem Versténdnis zu 6ffnen vermag.

Auf dem Yodogawa fuhren einst, zwischen Osaka und Kyoto verkehrend, die sog. Dreifig-
Koku-Schiffe. Wenn sie bis Hirakata gelangt waren, kamen Schiffe von Héndlern heran; wenn
diese ihre Sachen an die Fahrgiste verkauften, schimpften und redeten sie derart gemein, dal3
jeder andre sich am liebsten die Ohren zugestopft hitte. Die Fahrgiste aber fanden die Sache
geradezu belustigend, und, in Naniwa (Osaka) angekommen, bewirteten sie noch iiberdies die-
se Schiffsleute aufs beste und zuvorkommendste. Es dauerte nicht lange, da waren diese groben
Leute wie angesteckt (,,gefdrbt“) von feiner stadtischer Sitte, sagten immerfort unter Verbeugun-
gen und Verneigungen ,,Wie Sie wiinschen!* ,,Gewil3!* ,,Gern;‘ (,,Hai hai!*“) und hatten das ithnen
eigene Schimpfen und gemeine Reden vergessen. So wird erzidhlt. Wo auf solche Weise Lehre
zu erteilen geachtet wird, da muf} es selbst einen, der wie ein Stein ist, mittelst des ihm eignen
Sehens und Wissens zum Leben erwecken und ihn bewegen. Das sagt dieses Leitwort (Koan).

Naku koe no yoki mo ashiki mo oyadori no
oshie ni zo yoru yabu no uguisu.
Nachtigallen im Gebiisch, ob ihre Stimme
Herrlich klingt, ob hdBlich, kommt nur
Von der Eltern Lehren.

Koan Ne 60

A F N GEA A&7 )
JAHR UND MONAT WARTEN AUF DEN MENSCHEN NICHT

Dies Zen-Wort wird gern am Jahresende und bei dhnlichen Gelegenheiten gezeigt, als Schriftrolle
(Kakemono) aufgehingt; auch in Rahmen gefafit kann man es oft sehen.

Shiroku naru mono to wa miezu araigami.
Das frischgewaschne (jugendliche) Haar
Sieht gar nicht darnach aus, als wiirde je es weif.>*

w 2) https://web.archive.org/web/20140501030136/http://www.kaikracht .de/zen/index.htm
2 Wir sagen, die Zeit vergeht / Die Zeit sagt, wir vergehen.*

= %) ist der (im Grunde mit Worten nicht weiter zu erlduternde, alles in eins zusammenfassende Bann-, Scheit-, Er-
munterungs-, Erweckungs-) Ruf des Zen.

Das ,Ho/Ka!“ ist auch der Ruf des Zen-Meisters, der mit dem der ,,Stab der Barmherzigkeit* den Meditation Uben-
den wieder zur Konzentration bringt.

Der Kyosaku oder Keisaku (2 7%) eine ca. 1,3 m lange stangenformige Planke, mit der im Zazen sitzende Mon-
che durch auf die Schulter gegebenen Schlag aus ihrer Miidigkeit oder Unkonzentriertheit geholt werden sollen.
Der Leiter des Zazen oder ein Gehilfe benutzt diesen Stab, um durch kurze kriftige Schlidge auf die Schultern —
genauer: Es wird auf die Muskelstringe rechts und links der Wirbelsiule geschlagen, nicht auf die Schulterblitter
(Knochen) selbst — bei den Ubenden die Konzentration wiederherzustellen bzw. zu erleichtern. Dies ist keineswegs
eine Bestrafung, denn Kyosaku wird im Soto-Zen nur gegeben, wenn der Ubende selbst darum bittet, indem er in
Gassho-Haltung verharrt. Die Schldge auf die Schultern bewirken ein Wachwerden, eine Erhohung der Konzentra-
tion. Man fixiert im Geist die Punkte auf den Schultern.

15


https://web.archive.org/web/20140501030136/http://www.kaikracht.de/zen/index.htm

»Neujahr — ein Meilenstein zur Schat-
tenwelt,“ sagt Meditationsmeister Ik-
kya:®® Kaum daB wir darum wissen, ge-
hen Jahre und Monate dahin - ,,Acht-
loser, schon tont die Abendglocke, und
auch dieser Tag ist fruchtlos dahinge-
gangen!“ Meditationsmeister Hyakujo 2
tat Landarbeit, wenn er MuBe hatte;
die Monche, die seiner warteten, lieBen
durch Knechte die Gerite wie Pflug, Ha-
cke usw. verstecken; der Meister, der die

Abb. 3:,,Tote Figuren sind sie.“ Verbrennung von unerliBlichen Geriite nicht vorfand, lieB

Daruma-Puppen in einem japanischen Tempel (2018), notgedrungen diesen Tag die Landarbeit

eine Otagiake genannte Zeremonie (s. S. 9). ruhen; er aB aber auch diesen Tag nichts;

die Monche um ihn konnten daher auch

nicht anders, als diesen Tag nicht essen und hatten nicht geringe Beschwer. Dies ,,einen Tag nicht

arbeiten, einen Tag nicht essen® ist in Zen ein gewaltiges Wort;?’ es ist das Gleiche, wie wenn

Abt Seigan den Koji Gempaku anweist: ,,Fauler Bhiku, warte nicht bis morgen!“?® Den Tag, den
einen Tag nimm {iberaus wichtig! Das will hier gesagt sein.

Wenn der Mensch jedoch immerfort nur arbeitet und in Spannung ist, so ertragen das Kor-
per und Seele nicht. Auch die Spannerraupe lockert ihre Spannung; indem sie sich gleichsam
zusammenschrumpfen 148t und darnach streckt, spannt sie sich, und so kommt sie voran. Die-
se Lockerung, das ist im Menschlichen die schone Entspannung (yoyu): in dem vom Himmel
dir gegebenen Berufe® strenge deine Krifte aufs dullerste an; aber zu Zeiten auch den Geist zu
erquicken (shuyo), schaffe dir Mufle mitten im Drange der Arbeit! schliirfe den Tee! schliirfe!
(genieBe!)

Solch edle Entspannung ist von aulerordentlicher Wichtigkeit.

Eine Waage, deren Gewichtsgrenze hundert Kwan ist, taugt nicht dazu, 150 Kwan zu wiegen;
innerhalb hundert Kwan mag man frei und leicht (jiyiz jizai) darauf wiegen. Die Entspannungs-
moglichkeit (yoyu) reicht bis 100 Kwan; wenn mehr darauf gewogen werden soll, muf auch die
Entspannungsmoglichkeit groBer sein. Wenn also auch gesagt wird: ,,Jahr und Monat warten nicht
auf den Menschen,“so bedeutet das nicht ,riicksichtslos drauflos zu arbeiten (und die Krdfte ver-
brauchen), “man mulf} auch schlafen, aufstehen, essen und trinken und dann arbeiten — in der Tat
inhaltstief ist dies Wort (Koan).

% Siehe Bohner in: Beitrige zur Ostasienkunde; 1,1 1954
https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/bw_mod.html

26 E_Kai; ch.: Bai-dschang Huai-hai, 720-814. Fundstellen zu Hyakujo E-kai im BYL I: 70, 115, 218f, 223f,
233-5,292, 373, 388f, 422, 441- [26. Beispiel, ausfiihrlich], 471 f, 483, 493, 512, 524; 11: 27, 40, 130, 139, 202, 308,
331 f; III: 39-. BYL2 (Ubs. Schwarz): 23, 70, 155, 158f, 174-7, 215, 224, 228-30, 292, 31-21, 371f, 375-82, 424-6.

27 ... und sollte nicht als die buddhistische Version des benediktinischen ora et labora verstanden werden.

28 siehe Koan 5.

a LI, tenshoku.

16


https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/bw_mod.html

	[HTML]636060Zen-Worte im Tee-Raume 茶室掛物禪語通解
	[HTML]636060 Kōans 1 bis 10
	[HTML]636060 Kōan № 51 松樹千年翠 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth松樹color push gray 0color popheightdepth.3widthしょうじゅ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth千年color push gray 0color popheightdepth.3widthせんねん-to 0-の120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth翠color push gray 0color popheightdepth.3widthみどり-to 0-) föhre tausend jahre grün 
	[HTML]636060 Kōan № 52 一花開天下春 一葉落天下秋 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth一花color push gray 0color popheightdepth.3widthいっか-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth開color push gray 0color popheightdepth.3widthひら-to 0-いて120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth天下color push gray 0color popheightdepth.3widthてんか-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth春color push gray 0color popheightdepth.3widthはる-to 0-なり 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth葉落color push gray 0color popheightdepth.3widthちて-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth天下color push gray 0color popheightdepth.3widthてんか-to 0-の秋を知る) eine blume erblüht, und du weisst um den frühling der welt; ein blatt fällt, und du weisst um den herbst der welt 
	[HTML]636060 Kōan № 53 山色清浄身 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth山色color push gray 0color popheightdepth.3widthさんしょく-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth豈color push gray 0color popheightdepth.3widthあに-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth清浄身color push gray 0color popheightdepth.3widthしょうじょうしん-to 0-に120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth非color push gray 0color popheightdepth.3widthあら-to 0-ざらんや) berges farbe reinen – lauteren wesens 
	[HTML]636060 Kōan № 54 拂子 wedel 
	[HTML]636060 Kōan № 55 神 gott 
	[HTML]636060 Kōan № 56 江月昭松風 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth江月color push gray 0color popheightdepth.3widthこうげつ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth照color push gray 0color popheightdepth.3widthて-to 0-らして120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth松風color push gray 0color popheightdepth.3widthしょうふう-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth吹color push gray 0color popheightdepth.3widthふ-to 0- föhren rauschen an den mond-erglänzten wassern 
	[HTML]636060 Kōan № 57 和気兆豊年 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth和気color push gray 0color popheightdepth.3widthわき-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth豊年color push gray 0color popheightdepth.3widthほうねん-to 0-を120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth兆color push gray 0color popheightdepth.3widthきざ-to 0-す) mild wetter weist auf reiches jahr 
	[HTML]636060 Kōan № 58 開門多落葉 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth門color push gray 0color popheightdepth.3widthもん-to 0-を120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth開color push gray 0color popheightdepth.3widthひら-to 0-けば120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth落葉color push gray 0color popheightdepth.3widthらくよう-to 0-多) tor auf! viel fallendes laub 
	[HTML]636060 Kōan № 59 喝石巌 den felsen durch Ka! ruf öffnen 
	[HTML]636060 Kōan № 60 歳月不待人 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth歳月color push gray 0color popheightdepth.3widthさいげつ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth人color push gray 0color popheightdepth.3widthひと-to 0-を120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth待color push gray 0color popheightdepth.3widthま-to 0-たず) jahr und monat warten auf den menschen nicht 



