
Zen-Worte im Tee-Raume
茶室掛物禪語通解

von Akaji Sōtei (赤路宗貞)
Einführung und Übersetzung von Hermann Bohner¹ ²

Kōans 50 bis 60

¹ https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_50.html (Stand: 7. Mai 2020)
Orig.: Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai (茶室掛物禪語通解); ursprünglich erschienen als Supplementband XX
der ♬♨♳♳♤♨♫♴♭♦♤♭ ♣♤♱ ♣♤♴♳♲♢♧♤♭ ♦♤♲♤♫♫♲♢♧♠♥♳ ♥ü♱ ♭♠♳♴♱- ♴♭♣ ♵ö♫♪♤♱♪♴♭♣♤ ♮♲♳♠♲♨♤♭♲, Tokio 1943

² Online-Bearbeitung Adi Meyerhofer, dessen Fußnoten sind numeriert, längere Exkurse derart, die Fußnoten
Bohners mit Buchstaben, die Dritter mit römischen Ziffern.

https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_50.html


☸ ☸ ☸
Diese Datei ist ein Anhang zur Webseite
im-tee-raume.zenwort.de

Erstellt am 7. Mai 2020 von Adi Meyerhofer, München.
Der zugrundeliegende Text ist nach japanischem Urheberrecht gemeinfrei. Die vorliegende elek-
tronische Bearbeitung wird unter den Bedingungen der Creative Commons-Lizenz cba 3.0,
d. h. „Namensnennung“ und „Weitergabe unter gleichen Bedingungen“ zur Verfügung gestellt
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/legalcode).

https://im-tee-raume.zenwort.de/

Zitiervorschläge für
Webseiten:

<div itemscope itemtype="http://schema.org/WebSite">Meyerhofer, Adi; <a href="https://
im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_51.html" itemprop="url" hreflang=de" target="_blank">
zenwort.de</a> <span itemprop="description">Hermann Bohners Übersetzung: „Zen-Worte im Tee-
Raume`` 1943.<span> Zggr.: 2020-05-07 (© 2006–2020, Lizenz: <a href="https://creativecommons.org/
licenses/by-nc-sa/3.0/deed.de">CC: BY-NC-SA, 3.0 deutsch</a>)</div>

Markdown:

Meyerhofer, Adi; [Hermann Bohners Übersetzung: „Zen-Worte im Tee-Raum`` 1943.](https://
im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_51.html) Zggr.: 2020-05-07 (Lizenz: [*Creative Commons:* BY-
NC-SA](https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.de))

Wikipedia:

{{cite web | url=https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_51.html | title= Zen-Worte im Tee-
Raume: Kōans 51 bis 60 | accessdate= | author=Meyerhofer, Adi
| authorlink=[[Hermann Bohner]] | coauthors=Bohner, Hermann; Akaji Sōtei (赤路宗貞)
| date=2020-05-06 | format=pdf | work=Zen-Worte im Tee-Raume (Chashitsu-Kakemono Zengo-
Tsukai 茶室掛物禪語通解) | publisher=OAG, Tokyo 1943 | pages=16 | language=de-DE-1901
| archiveurl=https://web.archive.org/web/20170416173942/http://im-tee-raume.zenwort.de/
zw2_htm/zw2_51.html | archivedate=2017-04-16 | quote= }}

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/legalcode
https://im-tee-raume.zenwort.de/


Inhaltsverzeichnis

Zen-Worte im Tee-Raume
茶室掛物禪語通解 1

Kōans 1 bis 10 . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4

Kōan № 51
松樹千年翠 (

しょうじゅ

松樹
せんねん

千年の
みどり

翠)
♥ö♧♱♤ ♳♠♴♲♤♭♣ ♩♠♧♱♤ ♦♱ü♭ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4

Kōan № 52
一花開天下春一葉落天下秋 (

いっか

一花
ひら

開いて
てんか

天下
はる

春なり
ちて

葉落
てんか

天下の秋

を知る)
♤♨♭♤ ♡♫♴♬♤ ♤♱♡♫ü♧♳, ♴♭♣ ♣♴ ♶♤♨♲♲♳ ♴♬ ♣♤♭ ♥♱ü♧♫♨♭♦ ♣♤♱ ♶♤♫♳; ♤♨♭
♡♫♠♳♳ ♥ä♫♫♳, ♴♭♣ ♣♴ ♶♤♨♲♲♳ ♴♬ ♣♤♭ ♧♤♱♡♲♳ ♣♤♱ ♶♤♫♳ . . . . . . . . . 5

Kōan № 53
山色清浄身 (

さんしょく

山色
あに

豈
しょうじょうしん

清浄身に
あら

非ざらんや)
♡♤♱♦♤♲ ♥♠♱♡♤ ♱♤♨♭♤♭ – ♫♠♴♳♤♱♤♭ ♶♤♲♤♭♲ . . . . . . . . . . . . . . . 8

Kōan № 54
拂子
♶♤♣♤♫ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Kōan № 55
神
♦♮♳♳ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10

Kōan № 56
江月昭松風 (

こうげつ

江月
て

照らして
しょうふう

松風
ふ

吹

♥ö♧♱♤♭ ♱♠♴♲♢♧♤♭ ♠♭ ♣♤♭ ♬♮♭♣-♤♱♦♫ä♭♹♳♤♭ ♶♠♲♲♤♱♭ . . . . . . . . . . . 11

Kōan № 57
和気兆豊年 (

わき

和気
ほうねん

豊年を
きざ

兆す)
♬♨♫♣ ♶♤♳♳♤♱ ♶♤♨♲♳ ♠♴♥ ♱♤♨♢♧♤♲ ♩♠♧♱ . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Kōan № 58
開門多落葉 (

もん

門を
ひら

開けば
らくよう

落葉多)
♳♮♱ ♠♴♥! ♵♨♤♫ ♥♠♫♫♤♭♣♤♲ ♫♠♴♡ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

3



Kōan № 59
喝石巌
♣♤♭ ♥♤♫♲♤♭ ♣♴♱♢♧ Ka! ♱♴♥ ö♥♥♭♤♭ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

Kōan № 60
歳月不待人 (

さいげつ

歳月
ひと

人を
ま

待たず)
♩♠♧♱ ♴♭♣ ♬♮♭♠♳ ♶♠♱♳♤♭ ♠♴♥ ♣♤♭ ♬♤♭♲♢♧♤♭ ♭♨♢♧♳ . . . . . . . . . . 15

Kōans 1 bis 10
Kōan № 51
松樹千年翠 (

しょうじゅ

松樹
せんねん

千年の
みどり

翠)
࿳ö࿵࿿࿲ ခ࿮ဂက࿲࿻࿱ ࿷࿮࿵࿿࿲ ࿴࿿ü࿻

Dieses Leitwort (Kōan) gehört zusammen mit dem „Der Föhre Farbe hat nicht alt noch neu.“ ³
In jenem Lied des Zen-Meisters Taiko (大赬):

Arashiyama
hana no sakari ni
kite mireba
matsu o nokoshite
tsumoru shira yuki

Schaut man des Wildbergsᵃ blütenvolle Pracht,
So ist’s wie tiefverschneiter weißer Schnee,
Der nur das Grün der Föhren frei noch lasset.

und in dem Verse des Hai(ku)⁴ vom Heiligen Basho

Matsu de me o
yasumete yuke yo
Yoshino – yama
Auf (grünen) Föhren lass’ die Augen ausruhn,
So du durch Yoshino’s Berge gehst
[So überwältigend ist die weiße Pracht der Kirschbaumblüten]

wird die Pracht der Blüten hochgepriesen. Fallen aber die Blüten, so wird es gar einsam, und
dann wendet sich das Herz (der Menschen) (von den Kirschblüten) den Glyzinienblüten oder
den blühenden Schwertlilien zu, immer dem nachsetzend, was (gerade) in Mode (und in der

³ ☞ Kōan 13.
⁴ Beachte:

To express oneself,
in seventeen syllables,
is very diffi…

ᵃ Arashiyama („Wildberg,“ „Sturmberg“) bei Kioto durch seine Blütenpracht, durch die Schönheit des frischen
Grüns, durch die bunte Herbstfülle der Ahornbäume und das vorüberströmende Bergwasser einzig – berühmt.

4



Pracht) ist; kaum daß ein Augenblick vorüber ist, ist das Herz schon wieder zu einem ändern
übergegangen und würdigt auch keines Blickes mehr, was eben noch ihm hoch und köstlich war.

Sieh des Edlen Rikyū Tee-Weise:ᵇ Bis heutigen Tages in der Shōwa-Ära hat sie sich, nach
wie vor, fort und fort erhalten. Das ist dies „Föhre tausend Jahre grün.“ ⁵ Läßt sich freilich einer
dabei von Geräten, Gefäßen und all den andern Sachen gefangen nehmen (und hinreißen), dann
ist es, wie wenn er Modesachen nachjagt. Wie Rikyū in dem Liede der Hundert Gedichte sagt:

Cha no yu to wa
tada yu o wakashi
cha o tatete
nomu bakari naru
to shirubeshi
Zu wissen ist:
Cha-no-yu ist nur:
Wasser kochen,
Tee bereiten,
trinken.

Einzig, Tee zu trinken, muß das Ewig – Unveränderliche sein. Sagt das Zen-Wort: „Spielt
man mit Sachen, so verliert man das Eigentlicheᶜ wahrhaft im höchsten Maße bedauerlich ist,
wenn man dies Eigentliche, das das Wichtigste ist, verliert.

Was das „grün“ betrifft, so ist es, wie der Leitspruch sagt:
Kansui tannyo ran⁶

„Schluchtwasser ist voll tiefem Blau.
Wasser ist zwar durchsichtig – farblos; strömt es aber in der Schlucht, zeigt es sich tiefblau.

Auch die Luft ist durchsichtig; blickt man aber auf den Himmel, so ist da das Blau. Bei der Me-
ditation (Zen-dō) ist es der Kern (道力, die innerste Kraft), beim Tee ist es die Person (jinkaku),
und so spricht man [immer] von der naturgegebnen Farbe.

Kōan № 52
一花開天下春一葉落天下秋 (

いっか

一花
ひら

開いて
てんか

天下
はる

春なり
ちて

葉落
てんか

天下の秋を知る)
࿲࿶࿻࿲ ࿯࿹ဂ࿺࿲ ࿲࿿࿯࿹ü࿵ခ, ဂ࿻࿱ ࿱ဂ င࿲࿶ကကခ ဂ࿺ ࿱࿲࿻ ࿳࿿ü࿵࿹࿶࿻࿴ ࿱࿲࿿ င࿲࿹ခ; ࿲࿶࿻ ࿯࿹࿮ခခ
࿳ä࿹࿹ခ, ဂ࿻࿱ ࿱ဂ င࿲࿶ကကခ ဂ࿺ ࿱࿲࿻ ࿵࿲࿿࿯ကခ ࿱࿲࿿ င࿲࿹ခ
Dieses Leitspruches erster Teil wird im Frühling, der zweite Teil im Herbste als Schriftrolle
aufgehängt: gehn die Blumen auf, so schmeckt man die Welt (Kibun, Atmosphäre) des Frühlings;
fällt ein Blatt, so empfindet man den Herbst; so wird (hier) gesagt. Aber eigentlich ist man mit
diesem „Blumen erblühn, und man weiß, daß es Frühling ist; Blätter fallen, und man weiß, daß
es Herbst wird“ (jedesmal) weit hintennach. Singt der Edle Rikyū:

Hana o nomi

⁵ Der japanische Verfasser verwendet für „grün“ hier das poetische Kanji für „Jadegrün“ [Nelson: 3676].
das Wort in: Zen Sand 5.182; Zengo Jii 246.

⁶ 潤水湛如濫. Der Satz stammt aus Abschnitt 82 des Bi-yän-lu (碧巌録).

ᵇ 茶法式, Cha-hō-shiki. ᶜ 本心, das innerste Herz, Hon-shin. 弄物失本心, Rūbutsu shitsu honshin.

5



matsuran hito no
yama-zato ni
yuki na no kusa no
haru o shirabaya
Ihr, die ihr nur auf (Frühlings) – Blumen harret –
Am Bergdorf unterm Schnee der (frischen grünen) Gräser Frühling,
Schaut ihr ihn?

In diesem berühmten Liede des Edlen will gesagt sein: Indes niemand es noch sieht, unter
Lasten von Schnee, bereitet sich die Welt des Frühlings vor, ja ist schon da.

Auch ist da das Zen-Wort: “Greift man ins siedende Wasser, ist da noch eine (eis)kühle Stelleᵈ
nach dem Vollmond nimmt der Mond ab, wie der Volksmund sagt: „Nach der Fülle kommt die
Leere.“ Daher man denn bei der Teebereitung, wenn man mit dem Wasserschöpfer (mizusashi)
Wasser herbeibringt, nur acht Teile oder neun Teile (von zehn) voll füllt – sehr eigentümlich
(omoshiroi) ist dies und ist wert, daß man es durchschmecke (darüber gründlich nachsinne).

Bei allen Dingen ist gut, etwas zurückzuhalten (und nicht die ganze Kraft herauszulassen),
wird gesagt.

„Fällt ein Blatt, so weißt du, daß es Herbst,“ – dies ist nichts Anderes als das Natur-Urprinzip,ᵉ
daß nach der Fülle die Leere kommt.

Und betrachtet man alle Dinge, bis dahin, wo sie zum Gelingen (zur Verwirklichung) gebracht
sind – der Bitternis und Mühung, wo niemand es sah, Wirkung und Ergebnis ist die uns vor Augen
erscheinende Blüte. Großmeister Bodhidharma sah unverwandt auf dem Shao-shih-Gipfel (BYL:
Schau-shï) des Sung-shan

neun Jahre gegen die Wand, das ist: neun Jahre übte er, der Wand gegenüber, in Stille,⁷ Me-
ditation (zazen).⁸ Danach erfaßte dann der zweite Patriarch Großmeister Huiko⁹ das Eigentliche
Wahre Wesen (Hontai) ganz und gar, wie es in den Worten („Schriftzeichen“) dargelegt wird;¹⁰
und in sechster Generation erschien der große Meister (大篤, Dai-toku) Zen-Meister Hui-nëng,¹¹
und von da an wurde Zen immer mächtiger und blühender –

Mempeki no ushiro sugata ya
hana no haru.
Zur Wand hinstarrend unverwandt (versunken) die Gestalt –
Dahinter (unbemerkt) der Lenz erblühet.

Das ist: diese neun Jahre der Wandversunkenheit haben außerordentliche Tugendᶠ aufgehäuft,
und dieses verborgene Guteᵍ kam, als seine Zeit gekommen, zu vollem Vorsehein.

⁷ Bodhidharma brachte der Tradition nach vor allem das Lānkavātara-Sūtra [erste Übersetzung ins ch. 443] in
den Ch’an ein. Daraus folgt auch die nonverbale Übertragung des des Dharma (ishin-denshin, ☞ Kōan 27.
vgl. Suzuki, Daisetz (1966); Studies in the Lānkavātara-Sūtra das in zahlreichen Ausgaben erschienen ist.

⁸ Nach dem erfolglosen Treffen mit dem Kaiser Wu-Di von Liang. BYL 1. Kōan, I S. 37 ff.
⁹太祖慧可, jp.: Eka, 487–593. Weitere Fundstellen zu ihm BYL I: 40, 42, 265, 315, 468; II: 168, 272, 274, 281.
¹⁰ Vgl. „Mit dem Herzen das Herz tradieren; keine besondere Lehre aufstellen“ Kōan 27.
¹¹ jp.: Roku-so E-nō, siehe Kōan 2 Anm.

ᵈ Kakutō yū reisho. ᵉ Shizen no shinri. ᶠ 篤, toku. Wesenskraft, Gutes. ᵍ 陰篤, in-toku.

6



Abb. 1: Heißes Wasser in die Tasse. Abb. 2: Bodhidharma meditiert beim Felsen
(Furnaceville, Kentucky, 2009).

Allein, um von diesem verborgenen Guten zu sprechen, so hatte ja Kaiser Wu von Liang
für den Großmeister Dharma einen herrlichen Tempel errichtet und fragte nun den Großmeister
Dharma: „Wenn der Kaiser derart Gutes aufgeäuft hat, was für ein Verdienst kommt ihm dann
zu¿‘ Großmeister Dharma erwiderte aufʰ der Stelle: „Kein Verdienst¹²“ – Das ist: man mag noch
so sehr gute Werke („gute Wurzel,“ zen-kon) und verborgenes Gutes (in-tokii) aufäufen – sowie
man etwas für sich behalten will, ist es aus damit (dame). Das ist: indes man nichts davon weiß,
erblüht des Natürlich-Guten Blume.

Um von dem Guten (toku) des Zazen (In-Meditation-Sitzen) zu sprechen, so trägt Zazen viel
zu Geistesübung und – Stärkung bei und ist ein Wegⁱ in das Reich des Ichlosen (Selbstlosen) ein-
zugehen, und wo Kōan (Leitworte, Aufgaben) gegeben werden, und man kommt zu unverwandter
Versenkung in den Kōanʲ und geht in das Schauenᵏ ein, so ist dies gut; aber in diesen Bereich ein-
zugehen, ist reichlich schwer; die allerverschiedensten Wahnvorstellungen (忘色) und verkehrten
Gedanken und Meinungen drängen sich heran, es kommt einem auf einmal in den Sinn, daß man
vor drei Jahren dem Nachbar drei Maßˡ Kleinbohnen geliehen hat und der sie noch nicht zurück-
gegeben hat. Mit solcherlei kann man natürlich nicht zur unverwandten Versenkung (Samadhi)
kommen.

¹² 無功篤, mu-kudoku, Nicht-Verdienst. vgl. BYL I 37. Schon allein wegen unterschiedlicher Lebenszeiten kann
ein solches Treffen nicht stattgefunden haben, zur Entwicklung der Hagiographie Bodhidharmas vgl. McRae, John;
Seeing through Zen; Berkeley 2003; ISBN 0-520-23797-8.

ʰ Kakutō yū reisho. ⁱ 法, ho. ʲ 公案三昧, Kōan-Sammai. ᵏ 禅定, Zenjo, Dhyāna. ˡ sho = 1,8 l.

7



„Siehst du die Blumen, weißt du um den Frühling; fällt das Blatt, weißt du um den Herbst“ –
das ist, wie ja auch das Lied Rikyū’s es dartut – daß sicher nichts zufällig geschieht, sondern daß
das auch noch so Verborgene wie von selber offenbar wird (und hervorkommt).

Kōan № 53
山色清浄身 (

さんしょく

山色
あに

豈
しょうじょうしん

清浄身に
あら

非ざらんや)
࿯࿲࿿࿴࿲က ࿳࿮࿿࿯࿲ ࿿࿲࿶࿻࿲࿻ – ࿹࿮ဂခ࿲࿿࿲࿻ င࿲က࿲࿻က
Dies Zen-Wort sagt: Wenn das Wesen (die Person, der „Leib“) gereinigt ist, erscheint die Farbe
der Berge von selbst rein und klar.¹³ Unter den 48 Grundsätzen des Mumonkan ist hier (herge-
hörig) das Leitwort (Kōan) Chao chou’s: „Wasche die Schale! (浄鉢)“ Ein Mönch kam zu Abt
Chao-chou, sein Schüler zu werden und sagte: „Ich bitte gebt mir etwas Unterweisung!“ Der
Abt fragte: „Hast du (den Reis) schon gegessen?“ worauf der Mönch antwortete, er habe (den
Reis) schon gegessen. Der Abt fragte, ob er denn auch die Eßschale schon gewaschen habe, wor-
auf der Mönch sagte, das habe er noch nicht getan. „Dann wasche zuerst die Schale und dann
komm!“ ¹⁴ Was will das sagen? Viele bitten den Zen – Meister um eine Aufgabe (Kōan) und
vermögen schlagfertigwitzig und gescheit darauf zu antworten, und doch ist der Teemeister es
nicht zufriedenᵐ – „gesteht nicht [wahre Meisterschaft, bzw. wahres Fortgeschritten – sein dem
Betreffenden] zu“). Warum? Solange einer nicht seinen (ganzen) bisherigen Schmutz genugsam
weggetan und den Bereich des Reinen Lauterenreinⁿ erreicht hat, da (all das andre) weggeworfen
ist, mag er noch so oft in das Gemach des Meisters zum Zen gehen – der Meister ist es doch nicht
zufrieden.ᵒ

Tosanu wa
tosasu tame no,
michibushin.
Daß ich immer noch nicht dich (die Straße) passieren lasse,
Ist, dich passieren zu lassen,
Straßenreparatur (die ich für dich tue).

Das ist eben der Sinn (ritai) des „Wasche die Schale!“ Chao chou’s; er will dich deinen Geist
waschen und reinigen machen. Wenn bei der Teebereitung der Gast Yu (heißes Wasser, bzw.
Tee) wünscht und man die Teeschale zuerst mit Yu (füllt und dann) ausschwenkt, mit dem Teetuch
auswischt und, um den Geruch des Teetuchs (der vielleicht haften geblieben sein könnte) zu tilgen,
nochmals Yu in die Teeschale gießt und ausschwenkt, und darnach aufs neue Yu eingießt und
dann dem Gaste darreicht, so wird hier große Mühe darauf verwandt [die „Schale zu waschen“]:
wahrhaft reiner Tee ist es (der damit angeboten wird).

Färbt man z. B. etwas, so muß zuerst der Untergrund völlig rein sein, dann erst läßt sich
wirklich gut Farbe aufsetzen. Alles läßt sich dann trefflich färben. Oder, man will Wasser in eine
Flasche tun: ist schmutziges Wasser in der Flasche, so mag man noch so sehr reines Wasser

¹³ In obiger Form die zweite Zeile Gedichtes Sūdōngpō (蘇東坡): 溪聲便是廣長舌 / 山色豈非清淨身 / 夜來
八萬四千偈 / 他日如何擧似人 (Modernes Japanisch: 渓声便ち是れ広長舌 / 山色豈清浄身に非ざらんや /
夜来八万四千の偈 / 他日如何が人に挙似せん). Hori in Zen Sand 5.145 übersetzt: „The mountains in color are
the pure [Buddha] body.“ Über die Trefflichkeit des Ausdrucks kann man sicher streiten, insbesondere wenn man
die möglichen Anspielungen im Zusammenhang mit seijō/shōjō mit in Betracht zieht.

¹⁴ Vgl. die Cha-dō-Umdeutung eben dieses Wortes in Kōan 45 (Mumonkan, 7).

ᵐ yurusanu, „erlaubt nicht.“ ⁿ 清浄, seijo. ᵒ yurusanu.

8



darauf gießen, das Wasser in der Flasche bleibt schmutzig. Wenn einer sich Magen und Darm
verdorben hat, gibt der Arzt erst ein Abführmittel, welches Magen und Darm ausfegt; erst darauf
läßt er dann heilende Arznei schlucken. Das bloße negative Gereinigtsein tut es also auch nicht
(bzw. nicht immer). Es gibt Fälle, da ist es, wie das Sprichwort sagt: Im reinen Wasser wohnen
keine Fische. –

Iro no sekai ni iro naki hito wa
kibutsu, kanabutsu, ishibotoke.
In einer Welt der Farbe Menschen ohne Farbe
(Das) sind Holz – Buddhas, Metall – Buddhas, Stein – Hotoke¹⁵

Tote Buddha(figuren) sind sie. Auf dem Gereinigtenᵖ (oben darauf und über es hinaus) bedarf
es noch dringend der FARBE:⛲ Shaka wollte diese Welt zu Buddha bringen; Kung wollte diese
Welt zum Edlen, Berufenen bringen; Rikyū wollte diese Welt zum Tee bringen. In diesem Sinne
ist hier von FARBE die Rede.

Gut, gut müssen wir dies (gerade dies) verschmecken und müssen üben und ringen.

Kōan № 54
拂子
င࿲࿱࿲࿹
Dies sieht man oft auf einem Hängebild, und ein Gedicht ist oft dazu geschrieben. Wenn man
in der sommerlichen Meditationshalle in Meditation sitzt und die schrecklich vielen Mücken und
Insekten die Übung stören wollen, so wedelt man mit diesem Wedel und kann damit wundersam
die störenden Insekten vertreiben, ohne welche zu töten. Dies „ohne zu töten, vertreiben“ – das ist
dies Prinzip. Beispielsweise, es tritt ein Räuber ein und den Umständen zufolge kommt es dahin,
daß er einen Menschen tötet, und dem Morde zufolge wird der Räuber des Todes schuldig; bin
ich aber in Vorbereitschaft und lasse es gar nicht dahin kommen, daß der Räuber mich tötet,
so wird er auch nicht des Todes schuldig. Mag ein Feuer ausbrechen, so braucht doch daraus
kein großer Brand zu werden, wenn man nur im vornherein darauf genugsam vorbereitet ist. Sagt
doch der Volksmund: “Wenn das Begräbnis vorüber ist, spricht man vom Arzt (den man hätte
rufen sollen oder können).” In dieser Richtung liegt das Wundersame des Wedels. Wenn der
berühmte Edle Okayama Tesshū, hoch ein Meister in der Schwertkunst, sagte: „Nichts geht über
die Schwertkunst-ohne-Schwert,“ so weist dies auf dasselbe hin.

Da sind im Teegemache Blumen in die Vase gesteckt – nicht nur zum Ansehen sind sie da;
da ist auch das Sinnen, das Innesein (nen) des Schönen.

Oder, um es nocheinmal anders zu sagen: Für morgen bin ich zum Tee geladen und ich werde
gewiß zur Tee – Gesellschaft gehen; in Wirklichkeit bin ich noch nicht zur Tee-Gesellschaft
gegangen; morgen werde ich gewiß gehen – dies eben ist das Innesein.

Gesetzt ein Räuber will einbrechen, so bricht er ja nicht auf der Stelle ein, sondern hat sich
die Sache vorher genügend überlegt, und dann kommt er; bis er aber hereinkommt, sinnt er zwar
das Böse, hat aber noch nicht absolut die böse Tat getan; wenn nun dies Herz mit seinem bösen

¹⁵ Stein – Buddha – Figur(en), steinerne Götzen.

ᵖ 清浄身, seijo-shin. ⛲ 色気

9



Sinne immerfort nach der Seite des Guten hin gewendet wird, so kann von selbst das böse Sinnen
nicht dagegen aufkommen: das ist die Wahrheit (das Gesetz, Prinzip (dōri), wovon hier die Rede
ist; religiöses Lehren und Wollen (shūkyō, „Religion“) wird wichtig. Auch hat dieses Sinnen, das
im Herzen ist, zwar nicht sichtbar äußere Form, ist aber von ungeheurer Kraft.

Wie der Wedel die Insekten vertreibt, so vertreibe alles nur immer aufkommende böse Sin-
nen, daß du auch nicht andere in Unannehmlichkeiten und Irrnis bringest: darauf sei allezeit
aufmerksam dein Herz gerichtet! Das ist, was hier gesagt werden will.

Einige moderne Autoren, behaupten bei den „Wedeln,“ die auf Bildnissen von Zen-Meistern
zu sehen sind, handle es sich um „Fliegenklatschen (aus Pferdehaar)“ oder ähnlichen Unsinn.
Tatsächlich sind es Yak-Schweife – ein Zeichen besonderer Würde, das einem großen Meister
oder Patriarchen zusteht. Daß man damit auch Fliegen verscheuchen, oder einem Dummkopf
über den Kopf hauen kann [vgl. BYL] ist sicher ein Nebeneffekt, den die „alten Kuttenbrüder“
durchaus zu schätzen wußten.

Kōan № 55
神
࿴࿼ခခ

Eine Schriftrolle mit dem Schriftzeichen „Gott“ (Gottheit, Götter¹⁶) wird bei Feiern mit Anbe-
tung (sairai) und ähnlichen Anlässen aufgehängt.

Kami no to o hirakite mireba nusa bakari
mairu kokoro zo kamt zo mashimasu.
So du die Türen (des Schreins) des Gottes öffnest und siehest –
Heilige weiße Opferstreifen nur sind zu sehen –
In dem Herzen, das andächtig nahet, wohnt Gott.

Wer Gott gläubig sein Herz zuwendet, der empfängt gewiß.ʳ Denn er reinigt und läutert den
eignen Geist, und so tritt sein innerstes Wesen („Herz“) zutage und kommt in Einklang mit dem
(Großen) Wesen (自然) und dem Gesetz des Himmels (天理, tenri).

Auch heißt es:
“Willst du bittend (und betend) es erzwingen – Gott nimmt aufdringliche (hirei, unanständige)
Bitten nicht an.“
Sie bleiben unerhört.

Du gehst zu dem Zen-Meister zur Meditationsstätte – auch da gilt Gleiches. Auch wenn er
dir von seiner Erleuchtung nichts Besonderes gewährt, so hast du doch einen Schritt weiter voran
getan, wie das Volkswort sagt: “Nicht getroffen, aber doch näher gekommen.”

Und wenn du beim Tee wahrhaft und wirklich Tee schmeckst, so hast du dementsprechend
auch Wesenswirkung. Tee ist Freund langen glücklichen Lebens. Es mag dies Wirkung (toku)
aus eigner Kraft genannt werden, aber doch ist es dies allein nicht. Denn beispielsweise, ehe wir
geboren werden, haben wir schon von den Eltern empfangen, und wenn wir geboren sind und es
wird uns nicht alsbald Sorge und Hilfe zuteil, so sterben wir; und auch späterhin, in Schule und

¹⁶ Besser für kami wohl „das Göttliche.“ Vgl.: Holtorn, D.C.; The Meaning of Kami; ♬♮♭♴♬♤♭♳♠ ♭♨♯♯♮♭♨♢♠,
Vol. 3 (1940), № 1, S. 1-27.

ʳ 功篤有 „Verdienst,“ Wirkung ist da.

10



Unterricht, entsprechend der Natur und dem Können eines jeden, oder in den Bemühungen, für
den eigenen Beruf tüchtig zu werden, oder wenn wir den Spuren großer Meister folgen, müssen
eigne Kraft und fremde Kraft miteinander wirken; wie das Wort sagt:

„Eigen und fremd gleichermaßen, In diesem Leib Buddha.“

Buddha ist es, Gott (Kami) ist es. Aber wie das Wort sagt: „Eine hundert Ellen Stange hin-
aufkletternd, geh an der Spitze noch einen Schritt weiter!“ – nenn es eigne Kraft, nenn es fremde
Kraft! auch im Tee gibt es äußere Strömung und gibt innere Strömung und gibt allemöglichen
Strömungen, Formen und Verhaltungsweisen; aber über dies alles hinaus noch eine Stufe höher,
da thront Gott. Sagt das alte Lied:

Nanigami no owashimasu ka wa shiranedomo
tada arigatasa ni namida kobururu.
Welcher Gott hier weilet (und verehrt wird), weiß ich nicht
Nur: vor Dank und Ehrfurcht fließt die Träne.

Kōan № 56
江月昭松風 (

こうげつ

江月
て

照らして
しょうふう

松風
ふ

吹)
࿳ö࿵࿿࿲࿻ ࿿࿮ဂက࿰࿵࿲࿻ ࿮࿻ ࿱࿲࿻ ࿺࿼࿻࿱-࿲࿿࿴࿹ä࿻ဇခ࿲࿻ င࿮ကက࿲࿿࿻

Auf den Wassern weithin hell strahlender Mondenschein trifft auf herrliche rauschende Föh-
ren¹⁷ ¹⁸ – (ein höchstes Schönes wird durch ein zweites höchstes Schönes erhöht) so entsteht ein
unsagbar Schönes. Es ist die Welt des Rein-Echten Absoluten (無相, Mu-sō) Groß Vollkommen-
Rund-Spiegel-Wissens; wie das Wort sagt: „Weißes Roß springt in die Blüten des Schilfes,“ ˢ oder
wie in noch anderem Worte gesagt wird: „Weißer Reiher auf dem Schnee. ¹⁹ Es ist jener aller-
höchste Bereich, da Himmel und Erde lückenlos eins werden. Es ist das, wenn Kung (Konfuzius)
sagt: „Mit siebzig Jahren konnte ich meines Herzens Wunsche folgen,ᵗ ohne das Maß zu übertre-
ten.“ ²⁰ Nur durch unablässiges Bemühen ist die Meisterschaft erreichbar.

Kokoro naki mi ni mo aware wa shirarekeri
shigitatsu sawa no aki no yugure.
Im herbstlichen Abend
Am verlassenen Riede
Sah eine Schnepfe ich
¹⁷ „Strom – Mond (über weiten Wassern erglänzender Mond) strahlt über Föhrenrauschen.“ Zu Shōfū vgl. Kōan

32 (https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_31.html#a32).
¹⁸ Letztes Zeichen der Überschrift emendiert aus dem Shōdōka (証道歌) des

ようかしんかく

嘉真覚(665–713), vgl.:
https://web.archive.org/web/20180303071357/https://www.sets.ne.jp/~zenhomepage/shodouka.htm

¹⁹ Vgl. zu diesemBilde in der Einleitung (https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_ein.html).
Aber: Roji yuki ni tatsu, dōshoku ni arazu. „Wenn der (schnee)weiße Reiher im Schnee steht, sind die Farben nicht
gleich.“

²⁰ [Kungs] Gespräche II 4: „Der Meister sprach: „Ich war fünfzehn, und mein Wille stand aufs Lernen; mit dreißig
stand ich fest; mit vierzig hatte ich keinen Zweifel mehr; mit fünfzig war mir das Gesetz des Himmels kund; mit sech-
zig war mein Ohr aufgetan; mit siebzig konnte ich meines Herzens Wünschen folgen, ohne das Maß zu übertreten.“
(D. i. mit siebzig kollidierten Neigungen und Pflicht nicht mehr). (Übersetzung von Richard Wilhelm). Im Original:
子曰。吾十有五而志于學、三十而立、四十而不惑、五十而知天命、六十而耳順、七十而從心所欲、不踰矩。

ˢ Hakuba roka ni iru, 白馬入茵花. ᵗ kokoro naki mi, 心なき身 über mich, der ich (sozusagen) ohne Herz war.

11

https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_31.html#a32
https://web.archive.org/web/20180303071357/https://www.sets.ne.jp/~zenhomepage/shodouka.htm
https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_ein.html


Auffliehn aus den Wassern
Da kam über mein Herz,
Das fern sich wußte
Von allen menschlichen Leidenschaften,ᵘ
Doch eine Rührung …

Auch Einen solchen Kandō-jin (der freien heiteren Muße Lebenden) also wie den Dharma–
Meister Saigo, der auf höchster Stufe des Lernens und Wissens steht (setsugakumu-i), frei von
eignen Wünschen und Begierden, überkommt ein Rühren.

Die Götterschildkröte (Rei-ki) schleppt den Schweif nach, sagt man.²¹ Wenn sie nämlich,
Eier zu legen, auf das Land steigt, so verwischt sie mit dem Schweif die Spuren, wo sie gegangen
ist. Allein die Spuren, wo sie mit dem Schweif verwischt, bleiben zurück. So auch wäscht man
mit Seife alles aus der Wäsche heraus; allein der Geruch der Seife bleibt doch darin, und solange
man nicht diesen auch herausgewaschen hat, kann man nicht sagen: die Wäsche sei ganz rein.
Hier ist also die Rede von jenem schwer zugänglichen Bereiche, den nur der wirklich Erwachte
sein nennt. Ein Teemeister, (Chajin, Mensch des Tee), der noch nach Teemeister riecht, dem
man noch äußerlich anmerkt, daß er Teemeister ist, das ist noch nicht der wirkliche Teemeister.
Hier sind große Schwierigkeiten. Da ist etwas wie in dem Gedicht mit Bild eines Paradezugs von
Shoku-sanjin (蜀山人):

Konna mono kau de nai zo to hitobito ni
shimeshi – nagara mo wāre wa kaitashi.
Sage ich den Leuten: Kauft sie nicht!ᵛ
Aber selbst im Herzen möchte ich sie kaufen.

Dieser Bereich des Rein-Echten Absoluten (無相, Mu-sō) ist eine Welt! (天地), von der die
andern Menschen nicht wissen, und die nur der wirklich Erwachte hat.

²¹ Abgeleitet aus der Geschichte bei Zhuāngzǐ (L.-O.: Dschuang-Dsi; 365–290 v.u.Z.) (XVII, 10), in der Über-
setzung von Richard Wilhelm (1912):
Die Schildkröte. Dschuang-Dsi fischte einst am Flusse Pu. Da sandte der König von Tschu zwei hohe Beamte als
Boten zu ihm und ließ ihm sagen, daß er ihn mit der Ordnung seines Reiches betrauen möchte.
Dschuang Dsi behielt die Angelrute in der Hand und sprach, ohne sich umzusehen: „Ich habe gehört, daß es in Tschu
eine Götterschildkröte gibt. Die ist nun schon dreitausend Jahre tot, und der König hält sie in einem Schrein mit sei-
denen Tüchern und birgt sie in den Hallen eines Tempels. Was meint Ihr nun, daß dieser Schildkröte lieber wäre:
daß sie tot ist und ihre hinterlassenen Knochen also geehrt werden, oder daß sie noch lebte und ihren Schwanz im
Schlamme nach sich zöge?“
Die beiden Beamten sprachen: „Sie würde es wohl vorziehen, zu leben und ihren Schwanz im Schlamme nach sich
zu ziehen.“
Dschuang-Dsi sprach: „Geht hin! Auch ich will lieber meinen Schwanz im Schlamme nach mir ziehen.“

ᵘ 霊亀曳尾, Reiki o o hiku.
Die Götterschildkröten wurden zu Orakeln benutzt. Auf der Rückseite der Schalen wurden Einschnitte gemacht,
die angebrannt wurden. Aus den Rissen, die so entstanden, wurden die Orakel abgelesen. Gute Orakel spendende
Schildkröten wurden sorgfältig aufbewahrt. Am Kaiserhof bestand seit der Taika-Reform (645/702) eine „Kanzlei
für Mantik“ (Onyō-ryō, 陰陽寮), die derartige Orakel durchführte. Das Schildkröten-Orakel ist noch in moderner
Zeit Teil der Inthronhsationszeremonien der himmlischen Majestät.

ᵛ „Kauft sie nicht!“ „Geht nicht zu solcher Frau (solchen Frauen)!“

12



Kōan № 57
和気兆豊年 (

わき

和気
ほうねん

豊年を
きざ

兆す)
࿺࿶࿹࿱ င࿲ခခ࿲࿿ င࿲࿶ကခ ࿮ဂ࿳ ࿿࿲࿶࿰࿵࿲က ࿷࿮࿵࿿

Wenn das Wetter gleichmäßig mild (harmonisch, in Eintracht, WA, 和) ist, und in guter Wei-
se (entsprechend) fortgeht, gibt es, wird gesagt, ein reiches (fruchtbares) Jahr. Dieses „Mild“
(Eintracht, WA) stellt der Edle Rikyū an den Anfang seines (berühmten Grund-Mottos aller Tee-
kunst) „Eintracht, Ehre, Reinheit, einsame Stille:“ ʷ wenn der Gast das Herz des Gastgebers weiß
und spürt, und der Gastgeber das Herz des Gastes,ˣ dann ist dieses WA erfüllt.

Auf den Straßen der Stadt kommen und gehen an Einem Tage Zehntausende von Menschen
und unzählige Wagen und Karren, ohne daß sie aneinander stoßen; sie geben sich gegenseitig
Raum (sie gehen aufeinander ein, sie kennen das WA). Wo aber dies Einverstehen nicht ist, da
erhebt sich alsbald Streit. Auch in Haus und Familie ist das nicht anders. Sieh den Tanz: Sänger,
Lautenspieler, Großtrommelschläger und die mit der kleinen Trommel Tanzenden – alle sind auf-
einander eingestimmt in edler Ordnung, und erst so gelingt das volle Spiel. Sieh das Heer: unter
dem Einen Oberbefehle des Kommandierenden bewegt sich eine Heeresmacht von Vielzehntau-
senden frei und ungehindert (jiyū jizai). Das kommt daher: Der gemeine Soldat kennt das Herz
des Kommandanten, und der Kommandant kennt das Herz des Soldaten. Die Frucht der Ein-
tracht (des WA) zeigt sich. Das Wesentliche aber ist, daß jeder Einzelne unermüdlich bei seiner
Sache ist und alle insgesamt die göttliche Bestimmungʸ erfüllen, so wird, aus gleichen Gründen,
die ganze Welt in Eintracht eines; „… weist auf reiches Jahr“ – das ist die Wirkung. Allein die
Eintracht (WA) – wie das für alles Üben und Vorwärtsschreiten gültige Grundwort „Eintracht,
Ehre, Reinheit, einsame Stille“ sagt – ist aus der einsamen Stille geboren. Auf sie vor allem gilt es
zu achten.

Kōan № 58
開門多落葉 (

もん

門を
ひら

開けば
らくよう

落葉多)
ခ࿼࿿ ࿮ဂ࿳! ဃ࿶࿲࿹ ࿳࿮࿹࿹࿲࿻࿱࿲က ࿹࿮ဂ࿯

Wenn es Spätherbst wird, gibt es im Freien viel fallendes Laub, und so auch in dieser treibenden
Welt gibt es lästigen Staub genug, man mag wischen und kehren und wieder wischen, man wischt
schwer alles weg, zuletzt bleibt gar nichts andres übrig, als die Blätter wegzukehren, wie sie gerade
fallen (den Staub wegzuwischen, wie er fällt). Blätter und Gras, sagt man ja, gibt es ohne Ende.

Singt der Landesmeister Großleuchte (Daitō Kokushi):
Satorinaba shijo gojō no hashi no ue
Yuki-ki no hito wo mi-yama-gi ni shite. –
Wer verstanden hat (Erwachen hat)
Mag auf Vier-Block- oder Fünf-Block-Brücke²²
Gehende und Kommende wie Bäume
In den tiefen Bergen schauen.

²² Shiiō-, Gojōbashi, die belebtesten Brücken der Hauptstadt (Kioto).

ʷ siehe Kōan 10. ˣ siehe Kōan 6. ʸ den Himmelsberuf 天職, tenshoku.

13



Sieh den Spiegel! Alles spiegelt er wieder, und doch bleibt keine (trübe) Spur zurück. Trotz
alles Wiederspiegelns (Erhellens) ist doch kein Haften (und Verhaftetsein).

Te ni toru na
yahari no ni oke
renge gusa. Nimm sie doch nicht in die Hand!
Laß sie auf dem Felde, wie sie stehen,
Diese Herbstesgräser! –

Sagte einmal einer, der um Geld spielte, zu einem Zen-Meister: „Wenn ich gewinne, freu’ ich
mich gewaltig; wenn ich verliere, grämt es mich gewaltig; gibt es kein Mittel, daß dieser Gram
und Kummer überhaupt nicht aufkommt? Wenn ja, so lehrt es mich bitte!“ – „Nichts leichter
als das,“ sagte der Zen-Meister. – „Wie ist es damit?“ „Auf jeden Fall lehrt es mich doch!“ bat
der Spieler. Sagte der Zen-Meister: „Ob Ihr gewinnt, ob Ihr verliert – denkt immer, es gehöre
Euch. Wenn Ihr verliert, denkt, Ihr habt es zum Aufheben gegeben. Wenn Ihr gewinnt, denkt,
Ihr höbet es selber auf.“ – „Ja, das ist’s,“ sagte der andere und begriff erstmals, wird erzählt. So
also stehen die Dinge, und diese (treibende) Welt ist wie Ein- und Ausatmen, wie Tag und Nacht;
sobald man an Einem davon haftet, entsteht Schmerz und Kummer. Auch läßt sich, solange wir
leben, Schmerz und Kummer nicht völlig vertreiben. Man muß das alles unbekümmert zusammen
nehmen („schlucken“), wie es gerade ist; das ist das Beste.

Auch für den Menschen des Tee gilt Ähnliches: Neigt er allzusehr zu (Tee-)Formen und
Gebräuchen, so wird er leicht steif und doktrinär und löst sich von der natürlichen (menschlichen)
Gesellschaft.

Suteta ki de
suterarete iru
kusa no io.
Grashütten – Einsiedler, du denkst:
Die Welt hast du verlassen, und dabei
Hat dich die Welt verlassen!²³ –

Leicht kommt es dahin, wovon dieser Scherzspruch spricht. Wie Ein- und Ausatmen gilt es
zu verstehen, daß, wie das Wort sagt, viele Gesetze oft heißt keine Gesetze.

Mit fallendem und abgefallenem Laube muß man gar wohl zu leben wissen.

Kōan № 59
喝石巌
࿱࿲࿻ ࿳࿲࿹က࿲࿻ ࿱ဂ࿿࿰࿵ Ka! ࿿ဂ࿳ ö࿳࿳࿻࿲࿻
Dieses Leitwort (Kōan) findet sich vielfach einem Bilde beigeschrieben, und auf dem Bilde ist
dann (die bekannte Geschichte) gemalt: ein gewisser Meditationsmeister Tang’s (Chinas) ruft
gegen einen Stein (den Meditationserweckungsruf) Ka!, und krach! spaltet sich der Stein.ᶻ

²³ Kai Kracht (2001) und sein Versuch ein sammai-Erlebnis zu schildern: ☞

ᶻ oder: Der Ka-Fels. Der dem Ka-Ruf sich öffnende Fels. – Ka (mit Implosion gesprochen, jap. katsu, ch. Ho) ☞

14



Das sieht nun freilich einem Zaubermeisterstückchen nicht unähnlich, ist aber doch nicht so
zu verstehen: Dieses Leitwort (Kōan) will sagen – um hier zunächst vom Tee zu reden: Übung
und Vervollkommnung lehre und weise die Menschen so freundlich auf sie eingehend und so
zuvorkommend, daß auch der Stumpfeste sich dem Verständnis zu öffnen vermag.

Auf dem Yodogawa fuhren einst, zwischen Ōsaka und Kyōtō verkehrend, die sog. Dreißig-
Koku-Schiffe. Wenn sie bis Hirakata gelangt waren, kamen Schiffe von Händlern heran; wenn
diese ihre Sachen an die Fahrgäste verkauften, schimpften und redeten sie derart gemein, daß
jeder andre sich am liebsten die Ohren zugestopft hätte. Die Fahrgäste aber fanden die Sache
geradezu belustigend, und, in Naniwa (Osaka) angekommen, bewirteten sie noch überdies die-
se Schiffsleute aufs beste und zuvorkommendste. Es dauerte nicht lange, da waren diese groben
Leute wie angesteckt („gefärbt“) von feiner städtischer Sitte, sagten immerfort unter Verbeugun-
gen und Verneigungen „Wie Sie wünschen!“ „Gewiß!“ „Gern¡‘ („Hai hai!“) und hatten das ihnen
eigene Schimpfen und gemeine Reden vergessen. So wird erzählt. Wo auf solche Weise Lehre
zu erteilen geachtet wird, da muß es selbst einen, der wie ein Stein ist, mittelst des ihm eignen
Sehens und Wissens zum Leben erwecken und ihn bewegen. Das sagt dieses Leitwort (Kōan).

Naku koe no yoki mo ashiki mo oyadori no
oshie ni zo yoru yabu no uguisu.
Nachtigallen im Gebüsch, ob ihre Stimme
Herrlich klingt, ob häßlich, kommt nur
Von der Eltern Lehren.

Kōan № 60
歳月不待人 (

さいげつ

歳月
ひと

人を
ま

待たず)
࿷࿮࿵࿿ ဂ࿻࿱ ࿺࿼࿻࿮ခ င࿮࿿ခ࿲࿻ ࿮ဂ࿳ ࿱࿲࿻ ࿺࿲࿻က࿰࿵࿲࿻ ࿻࿶࿰࿵ခ
Dies Zen-Wort wird gern am Jahresende und bei ähnlichen Gelegenheiten gezeigt, als Schriftrolle
(Kakemono) aufgehängt; auch in Rahmen gefaßt kann man es oft sehen.

Shiroku naru mono to wa miezu araigami.
Das frischgewaschne (jugendliche) Haar
Sieht gar nicht darnach aus, als würde je es weiß.²⁴

☞ ²³) https://web.archive.org/web/20140501030136/http://www.kaikracht.de/zen/index.htm
²⁴ „Wir sagen, die Zeit vergeht / Die Zeit sagt, wir vergehen.“

☞ ᶻ) ist der (im Grunde mit Worten nicht weiter zu erläuternde, alles in eins zusammenfassende Bann-, Scheit-, Er-
munterungs-, Erweckungs-) Ruf des Zen.
Das „Ho/Ka!“ ist auch der Ruf des Zen-Meisters, der mit dem der „Stab der Barmherzigkeit“ den Meditation Üben-
den wieder zur Konzentration bringt.
Der Kyōsaku oder Keisaku (警策) eine ca. 1,3 m lange stangenförmige Planke, mit der im Zazen sitzende Mön-
che durch auf die Schulter gegebenen Schlag aus ihrer Müdigkeit oder Unkonzentriertheit geholt werden sollen.
Der Leiter des Zazen oder ein Gehilfe benutzt diesen Stab, um durch kurze kräftige Schläge auf die Schultern –
genauer: Es wird auf die Muskelstränge rechts und links der Wirbelsäule geschlagen, nicht auf die Schulterblätter
(Knochen) selbst – bei den Übenden die Konzentration wiederherzustellen bzw. zu erleichtern. Dies ist keineswegs
eine Bestrafung, denn Kyōsaku wird im Sōtō-Zen nur gegeben, wenn der Übende selbst darum bittet, indem er in
Gassho-Haltung verharrt. Die Schläge auf die Schultern bewirken ein Wachwerden, eine Erhöhung der Konzentra-
tion. Man fixiert im Geist die Punkte auf den Schultern.

15

https://web.archive.org/web/20140501030136/http://www.kaikracht.de/zen/index.htm


Abb. 3: „Tote Figuren sind sie.“ Verbrennung von
Daruma-Puppen in einem japanischen Tempel (2018),

eine Otagiake genannte Zeremonie (s. S. 9).

„Neujahr – ein Meilenstein zur Schat-
tenwelt,“ sagt Meditationsmeister Ik-
kyū:²⁵ Kaum daß wir darum wissen, ge-
hen Jahre und Monate dahin – „Acht-
loser, schon tönt die Abendglocke, und
auch dieser Tag ist fruchtlos dahinge-
gangen!“ Meditationsmeister Hyakujō²⁶
tat Landarbeit, wenn er Muße hatte;
die Mönche, die seiner warteten, ließen
durch Knechte die Geräte wie Pflug, Ha-
cke usw. verstecken; der Meister, der die
unerläßlichen Geräte nicht vorfand, ließ
notgedrungen diesen Tag die Landarbeit
ruhen; er aß aber auch diesen Tag nichts;
die Mönche um ihn konnten daher auch

nicht anders, als diesen Tag nicht essen und hatten nicht geringe Beschwer. Dies „einen Tag nicht
arbeiten, einen Tag nicht essen“ ist in Zen ein gewaltiges Wort;²⁷ es ist das Gleiche, wie wenn
Abt Seigan den Koji Gempaku anweist: „Fauler Bhiku, warte nicht bis morgen!“²⁸ Den Tag, den
einen Tag nimm überaus wichtig! Das will hier gesagt sein.

Wenn der Mensch jedoch immerfort nur arbeitet und in Spannung ist, so ertragen das Kör-
per und Seele nicht. Auch die Spannerraupe lockert ihre Spannung; indem sie sich gleichsam
zusammenschrumpfen läßt und darnach streckt, spannt sie sich, und so kommt sie voran. Die-
se Lockerung, das ist im Menschlichen die schöne Entspannung (yoyu): in dem vom Himmel
dir gegebenen Berufeᵃᵃ strenge deine Kräfte aufs äußerste an; aber zu Zeiten auch den Geist zu
erquicken (shuyo), schaffe dir Muße mitten im Drange der Arbeit! schlürfe den Tee! schlürfe!
(genieße!)

Solch edle Entspannung ist von außerordentlicher Wichtigkeit.
Eine Waage, deren Gewichtsgrenze hundert Kwan ist, taugt nicht dazu, 150 Kwan zu wiegen;

innerhalb hundert Kwan mag man frei und leicht (jiyū jizai) darauf wiegen. Die Entspannungs-
möglichkeit (yoyu) reicht bis 100 Kwan; wenn mehr darauf gewogen werden soll, muß auch die
Entspannungsmöglichkeit größer sein. Wenn also auch gesagt wird: „Jahr und Monat warten nicht
auf den Menschen,“ so bedeutet das nicht „rücksichtslos drauflos zu arbeiten (und die Kräfte ver-
brauchen),“ man muß auch schlafen, aufstehen, essen und trinken und dann arbeiten – in der Tat
inhaltstief ist dies Wort (Kōan).

²⁵ Siehe Bohner in: Beiträge zur Ostasienkunde; 1,1 1954
https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/bw_mod.html

²⁶ E-kai; ch.: Bai-dschang Huai-hai, 720–814. Fundstellen zu Hyakujō E-kai im BYL I: 70, 115, 218f, 223f,
233-5, 292, 373, 388f, 422, 441- [26. Beispiel, ausführlich], 471 f, 483, 493, 512, 524; II: 27, 40, 130, 139, 202, 308,
331 f; III: 39-. BYL2 (Übs. Schwarz): 23, 70, 155, 158f, 174–7, 215, 224, 228–30, 292, 31-21, 371f, 375-82, 424-6.

²⁷ … und sollte nicht als die buddhistische Version des benediktinischen ora et labora verstanden werden.
²⁸ siehe Kōan 5.

ᵃᵃ 天職, tenshoku.

16

https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/bw_mod.html

	[HTML]636060Zen-Worte im Tee-Raume 茶室掛物禪語通解
	[HTML]636060 Kōans 1 bis 10
	[HTML]636060 Kōan № 51 松樹千年翠 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth松樹color push gray 0color popheightdepth.3widthしょうじゅ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth千年color push gray 0color popheightdepth.3widthせんねん-to 0-の120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth翠color push gray 0color popheightdepth.3widthみどり-to 0-) föhre tausend jahre grün 
	[HTML]636060 Kōan № 52 一花開天下春 一葉落天下秋 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth一花color push gray 0color popheightdepth.3widthいっか-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth開color push gray 0color popheightdepth.3widthひら-to 0-いて120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth天下color push gray 0color popheightdepth.3widthてんか-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth春color push gray 0color popheightdepth.3widthはる-to 0-なり 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth葉落color push gray 0color popheightdepth.3widthちて-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth天下color push gray 0color popheightdepth.3widthてんか-to 0-の秋を知る) eine blume erblüht, und du weisst um den frühling der welt; ein blatt fällt, und du weisst um den herbst der welt 
	[HTML]636060 Kōan № 53 山色清浄身 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth山色color push gray 0color popheightdepth.3widthさんしょく-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth豈color push gray 0color popheightdepth.3widthあに-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth清浄身color push gray 0color popheightdepth.3widthしょうじょうしん-to 0-に120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth非color push gray 0color popheightdepth.3widthあら-to 0-ざらんや) berges farbe reinen – lauteren wesens 
	[HTML]636060 Kōan № 54 拂子 wedel 
	[HTML]636060 Kōan № 55 神 gott 
	[HTML]636060 Kōan № 56 江月昭松風 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth江月color push gray 0color popheightdepth.3widthこうげつ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth照color push gray 0color popheightdepth.3widthて-to 0-らして120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth松風color push gray 0color popheightdepth.3widthしょうふう-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth吹color push gray 0color popheightdepth.3widthふ-to 0- föhren rauschen an den mond-erglänzten wassern 
	[HTML]636060 Kōan № 57 和気兆豊年 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth和気color push gray 0color popheightdepth.3widthわき-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth豊年color push gray 0color popheightdepth.3widthほうねん-to 0-を120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth兆color push gray 0color popheightdepth.3widthきざ-to 0-す) mild wetter weist auf reiches jahr 
	[HTML]636060 Kōan № 58 開門多落葉 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth門color push gray 0color popheightdepth.3widthもん-to 0-を120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth開color push gray 0color popheightdepth.3widthひら-to 0-けば120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth落葉color push gray 0color popheightdepth.3widthらくよう-to 0-多) tor auf! viel fallendes laub 
	[HTML]636060 Kōan № 59 喝石巌 den felsen durch Ka! ruf öffnen 
	[HTML]636060 Kōan № 60 歳月不待人 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth歳月color push gray 0color popheightdepth.3widthさいげつ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth人color push gray 0color popheightdepth.3widthひと-to 0-を120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth待color push gray 0color popheightdepth.3widthま-to 0-たず) jahr und monat warten auf den menschen nicht 



