Zen-Worte im Tee-Raume
% = B G E G A

von Akaji Sotei (FREE5FEH)
Einfiihrung und Ubersetzung von Hermann Bohner ' 2

Koans 41 bis 50

"https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_41.html (Stand: 6. Mai 2020)
Orig.: Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai (Z8 Z= #9iif 55 10 fi£ ); urspriinglich erschienen als Supplementband XX
der MITTEILUNGEN DER DEUTSCHEN GESELLSCHAFT FliR NATUR- UND VOLKERKUNDE OSTASIENS, Tokio 1943

2 Online-Bearbeitung Adi Meyerhofer, dessen FuBinoten sind numeriert, lingere Exkurse derart, die FuBinoten
Bohners mit Buchstaben, die Dritter mit romischen Ziffern.


https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_41.html

& & &

Diese Datei ist ein Anhang zur Webseite
im-tee-raume.zenwort.de

Erstellt am 6. Mai 2020 von Adi Meyerhofer, Miinchen.

Der zugrundeliegende Text ist nach japanischem Urheberrecht gemeinfrei. Die vorliegende elek-
tronische Bearbeitung wird unter den Bedingungen der Creative Commons-Lizenz ©@®®@ 4.0,
d. h. ,Namensnennung® und ,,Weitergabe unter gleichen Bedingungen® zur Verfiigung gestellt
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode).

https://im-tee-raume.zenwort.de/

Zitiervorschlag fiir wikipedia:

{{cite web | url=https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_41.html | title= Zen-Worte im Tee-
Raume: KGans 41 bis 50 | accessdate= | author=Meyerhofer, Adi

| authorlink=[[Hermann Bohner]] | coauthors=Bohner, Hermann; Akaji Sotei (FREZSZEH)

| date=2020-05-06 | format=pdf | work=Zen-Worte im Tee-Raume (Chashitsu-Kakemono Zengo-

Tsukai ZKEHW)EEEME) | publisher=0AG, Tokyo 1943 | pages=17 | language=de-DE-1901

| archiveurl=https://web.archive.org/save/https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_41.html

| archivedate=2017-04-16 | quote= }}

Abbildungsnachweis:

* wikimedia commons:BGD Alpen Sonnenaufgang 2012. jpg, User: Bbb, 2012-09-16; CC0


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode
https://im-tee-raume.zenwort.de/

Inhaltsverzeichnis

Zen-Worte im Tee-Raume

25 B i A 1 A 1
Koans41bis50 . ... ... ... ... .... 4
Kodan Ne 41
g
KA(TSU)! . e 4
Koan Ne 42

rIFAFEA ExomEAZA

BA FE A BTN E A

(DIR) ZU HAUPTEN UNENDLICHSTROMENDE FLUT, ZU DEN FiiSSEN UNENDLICH-
STROMENDE FLUT &+ &+ v+ v v v e e v e e e e e e e e e e e e e e 5

Koan Ne 43

-+ HL[A] &

TAUSEND MEILEN GLEICHER WIND . . « &« + « v v v v e e e e e e e e 5
Koan Ne 44

ok

ZEHNER-OCHSE . + v v v v v v v e e e e e e e e e e e e e e e 6

Koan Ne 45 ]

AR 2%
GEH, TRINK TEE! . . . . . . . . . o e e e e e e e e e 8
Koan Ne 46

SCHRANKE (DES TORES)  © + « v v v v et e e e e et e e e et e e e e 9

Koan Ne 47
HE

WISSEN UM DAS GENUG . & v v v v v v v e e e e e e e e e e 13
K(_)an N(_)éé!:fS'W?[ EReX =V ErHFlE<Ed
WEHFF 5 HHBE

GESTERN GRIIN IN JAHREN, HEUTE WEISSES HAUPT . . . . . . . . . . . . 14
Koan Ne 49 L

LT i A (2R3 R O

BERG RUFT BANZAI! . . . . . . . o o e i e e e s i i s 15



Koan Ne 40
e

DREISSIG PRUGEL . . .« v v v v v e e e e e e e e i e e e 16

Koans 41 bis 50

Koan Ne 41
1g)

KA(TSU)!

Zu diesem Schriftzeichen? ist auf dem Wandbilde (oft) mehreres andere Geschriebene hinzuge-
fiigt, oder auch steht das Zeichen fiir sich allein. Dieses Ka(tsu) gebrauche ich, wenn ich einen,
der mir gerade da vor Augen ist, schelte (heftig anfahre), wie wenn man etwa sonst japanisch im
gewohnlichen Leben ,,Koriya yai!“ruft. In der Rinzai—RiChtung3(des Meditations-Buddhismus)
gibt es die sog. Vier Ka(tsu), vier verschiedene Gebrauchsweisen [dieses Ka(tsu)]: zu einer Zeit ist
Ka(tsu) wie des Diamant-Konigs-Schatzschwert ® wieder zu einer andern Zeit ist es wie der kauern-
de goldmihnige Lowe © zu einer andern Zeit ist es wie Sondierstab und Schattengras,® wieder zu
einer dndern Zeit ist das Ka(tsu) das unausgesprochene (nicht-gebrauchte) Ka(tsu), in diese vier
Arten (Wege) wird (Katsu) geteilt. So ist es in Rinzai ein sehr wichtig gehaltenes Koan. ,, Wie das
Diamant-Konigs-Schatzschwert, “ das ist im Kodan: das eigne Wahre Wesen (Hontai) strackgera-
de, wie jenes Diamant-Konigs-Schatzschwert ganz scharf, ganz stark. Weiter, ,,wie der kauernde

3 Rinzai-Zen, basiert auf dem Studium der Koans, von denen etwa 1700 im Umlauf sind (Fuller-Sasaki in Zen--
Dust (S. 153, Anm. 7), bemerkt, daB eigentlich mehr Koans existieren. Jedoch sollte jedem, der im Ching-té ch uan-té
Iu [jp.: Keitoku dento roku, entstanden 1004/1011] namentlich genannten 1701 Zen-Meister je ein Koan zugewiesen
werden). Bekanntere Sammlungen sind das Bi-ydn-lu und Mu-mon-kan. Beispiele daraus, dienen auch im vorliegen-
den Band als Anregungen. Die Meditation iiber Kdans soll die Rinzai-Schiiler durch stetig sich vertiefende Erfah-
rungen zur ,,plétzlichen” Erleuchtung (&, Satori) fiihren. Der Schiiler wird angehalten, das Denken aufzugeben und
sich bis zur Erschopfung einem oft offenkundig bedeutungslosen Ritsel zu widmen. So werden ihm die Grenzen
des Denkens deutlich und er 6ffnet sich einer Realitét, die nicht in Worten auszudriicken ist. Die Vision ist aber nur
dann befriedigend, wenn sie von einem Rinzai-Meister (Roshi) beglaubigt und das Verstdndnis durch schwierigere
Koans vertieft wird. Dazu wurde ein (je nach Tempel andrer) strikter ,Lehrplan“ entwickelt, der die Reihenfolge
der zu meisternden Koan genau festlegt. Nach Abschluf} des Koan-Stuiums (in etwa 15 Jahren), soll der Monch den
Tempel verlassen und seinen ,heiligen Fotus“ (shotei; B2Ji&) reifen lassen, bevor er selbst als Lehrer auftritt.

In China wurde die Praxis der Kdan-Meditation wihrend der T’ang-Dynastie entwickelt, seine gegenwirtige japa-
nische Ausformung geht jedoch auf Hakuin (1685-1768) zuriick, einen Zen-Meister, der auch Dichter und ein gro-
Ber Kalligraph war. Vgl. Shibayama Zenkei; Hakuinkei kanna no ichikanken; in Zengaku kenkii, Ne 38 (1943), S. 1-30
und die kurze Geschichte des Rinzai bei der Biographie des Ekai
https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_bio.html1#EKAT

215, Ka(tsu) [vgl. Koan 59] Dieser — nicht iibersetzbare Ausruf — geht auf Baso Daitsu (709-88, bekannt fiir sei-
ne Koans 30 und 33 im Mumonkan; ch. Mézt Daoyt, W.-G.: Ma-tsu Tao-i, 5 fH & —) zuriick. Popularisiert wurde
er fiir die Rinzai Schule von Rinzai Gigen. Interessant noch das Wortspiel mit &, wortlich ,.ein Auge,” umgangs-
sprachlich wohl mit ,,Depp“ nicht falsch wiedergegeben, hat es in der Zen-Terminologie eine weitere, positive Bedeu-
tung: Es bezeichnet einen Erleuchteten, der dufSerlich (fiir den ignoranten Beschauer) keinerlei Zen-Erfahrung hat.

> &I T F &, Kongo-o-hoken.

¢ Kyochi-kommao no shishi.

d YEsE 828 Tangan-eiso. — ein Ausdruck, der auch im Tuiheiki verwendet ist; nach A\ K [ 2% ist tan-gan ein
Fischgerit: Kormoranfedern werden gebiindelt an eine Rute gebunden; sie ziehen die Fische an, so dal man sie mit
dem Netze fangen kann; eiso ist ein anderes Verfahren: geméhtes Gras 146t man ins Wasser; die Fische scharen sich
um dessen Schatten, und so kann man sie fangen.

4


https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_bio.html#EKAI

goldmdihnige Lowe, “* das ist mit andern Worten: wie die Katze, die die Maus fangen will, sich
gerade am Boden duckt, um jetzt loszuspringen, oder wie wenn man, den Feind vernichtend zu
treffen, ungeheuer Munition zusammenbringt — das heif3t also fiir den Menschen des Tees (Cha-
jin): Ubung aufs duBerste andufend. Dann ,,wie Sondierstab und Schattengras,“ das ist, wie wenn
man mittendrin nach etwas sucht (sondiert); also wie wenn man im Stockfinstern nach einem
Grashalm sucht; beim Tee (Chado) bedeutet das: den Dingen auf den Grund zu kommen streben
und im Draufzugehen die Sache zu fassen kriegen. Und wieder zu einer Zeit ,,das unausgespro-
chene (nicht-gebrauchte) Ka(tsu), “das ist der Bereich, da die Ubung zur Vollendung gefiihrt hat,
keine weiteren besonderen Vorrichtungen® mehr not sind, die Dinge aufs beste geschehen; mit
dndern Worten: die Schule ist absolviert, das Studium des Nicht-Handelns (des vollen Kénnens
ohne dufleres ,,Machen®) ist erreicht.

Nur wo diese Vier Ka(tsu) recht gebraucht werden, dringt man in dieses Koan [Ka(tsu)] ein.

Koan Ne 42
TLrIZAZA EeohFiAFh
BEEE AT EAL
(DIR) ZU HAUPTEN UNENDLICHSTROMENDE FLUT, ZU DEN FilSSEN UNENDLICHSTRO-
MENDE FLUT

Von der Welt des schonen Geschmacks aus gesprochen, will dies Wort, mag man denken, von
einer Zeit reden, da wie im Friihling alles in voller Bliite ist. Aber was dieser Sinnspruch (Kdan)
will, ist: Sieh den Menschen — sein Korper ist nur etwa sechs Ellen grof3; aber der denselben erfiil-
lende Geist reicht zu Haupten in alle dreiunddreiBig Himmel und dringt unter den Fiilen bis auf
den untersten Grund der tiefsten Hollen (Muken-naraku), die ganze Welt erfiillend. Vergleichs-
weise mogen wir hier Médnner wie Admiral Togo oder General Nogi anfiihren: auch ihr Korper
hatte sein begrenztes Mal3, aber ihre innere Macht erfiillte alles, und indem jeder das Seinige
erschopfend bis zum AuBersten tat, war Verdienst und Leistung (koseki) so gewaltig, daB jeder
in der ganzen Welt, wenn man ihren Namen nennt, auch wenn er sie personlich nie gesehen hat,
voller Verehrung gegen diese Minner ist. Davon also ist die Rede: wer nicht dieser einzelne auf
sich selbst beschrinkte Mensch ist, sondern wer vielmehr der zu den Hédupten (bis in die héchsten
Hohen) stromende, zu den Fiilen (bis in die tiefsten Tiefen) stromende groffe Mensch ist, von
dessen Tun und Lassen hallt die ganze Welt wider.

Koan Ne 43
T B[] )&
TAUSEND MEILEN GLEICHER WIND
Zen Sand: “A thousand miles away, and still the same.” [4.345]

Dieser Spruch ist gleichen Sinnes wie der oben genannte ,,Zehntausend Meilen Ein Eisenband:*f
Himmel und Erde insgesamt sind von dem Winde erfiillt; mit andern Worten: die Wahrheit des
Alls ist tiberall in der ganzen Welt; zu dieser Wahrheit zu erwachen, gibt es zwar die buddhi-

4 Als Sinnbild? Der Lowe kauernd, Kraft sammelnd, bevor er zum ,Léwenruf* [mittlere Sammlung 2. Teil
»Buch des Lowenrufs« und lingere Sammlung (Digha Nikaya) 1. Teil, 8. Rede] ansetzt, der alle anderen ,, Tiere“
verstummen 1aBt. Shishi ikku sureba / yakan noretsu su ,Der Lowe briillt einmal — der »Wilde-Fuchs-Geist« ist
zerschlagen.“

¢ shudan, Mittel und Wege, Manipulationen. f Koan 17.



stischen, christlichen, konfuzianischen und andern Schriften; aber wenn es zu dieser Wahrheit
selbst kommt, sind diese letztlich nicht mehr not. Sie fiir Mittel und Gerit zu nehmen, in das
Wesentliche einzudringen, ist gut; aber in dem, was man so Lehren nennt, steckt diese Wahrheit
nicht. Wenn man nicht allererst von hier aus [ndmlich dafl die Wahrheit nicht im Geschriebenen,
bloR Uberlieferten steckt] in die Sache hineingeht, so kommt man kaum weiter. Daher haben die
Ahnenmeister von allen moglichen Seiten her die Sache besprochen. Auch fiir den Menschen des
Tees gilt Gleiches: solange er noch in diesem Ding Tee befangen ist (auf dem ,,Tee* herumsitzt),
ist das, was Begegnung mit der Wahrheit zu nennen ist, reichlich unmoglich; solange er nicht erst
einmal dies Ding Tee durchbrochen hat (durch diesen ,,Tee* ganz hindurchgestoBen ist), kann
es nicht zum Verstindnis (gateri) des Wesens (Hontai), wo nicht Leben noch Tod ist, kommen.
Das ist, was der Spruch sagt, es vergleichend mit dem Winde, der iiberall und allerorten da ist
und sich gleich ist. Auch das Schriftbild % # % (Ha-sha-bon) ,,Den Sandteller zerbrechen* will
(letztlich) Gleiches sagen.?

Koan Ne 44
+4

ZEHNER-OCHSE

Ch. Orig.: Shi niii ti song, W.-G.: Shih-niu tu sung (-+2f-[& 8)

Abb. 1: Zwei der zehn Seidenmalereien, Kopien eines Original Kakuan's aus dem 12. Jhdt., gefertigt vom
Rinzai-Monchs Tensho Shitbun (1414-63). Heute im Museum des Shokoku-ji in Kyoto.

Man sieht dies oft gemalt und jeweils Worte (Verse) dazu geschrieben; man sieht es auf Wand-
schirmen, Wandtiiren (Fusuma) in zehn Abteilungen gemalt. Dieser Zehner-Ochse zehnmal der
Ochse" stellt im Bilde die Stufen dar, wie des Zen-Beflissenen Ubung Schritt um Schritt tiefer
wird.

& Zwar muf} das Formlose, der Sand, zur Form, zum Gefif3, zum Teller geformt werden; aber, fiir immer in
dieser Geformtheit, wird es ein Starres: man muf} es wieder zerbrechen. Erst dieser Durchbruch, dieses vollig Neue
Andere fiihrt zur Freiheit, fithrt zum Ziele.

" A= ushi, = Rind, Kuh, Ochse, Stier.



»Auch Shaka war erst nur ein gewohnlicher Mensch (bompu)“sagt das alte Wort; ohne Ubung
und Ringen wird nirgends etwas erreicht.

Dies Wesen Mensch hat seine Natur, wie der Ochse seine hat; das Herz im Tiefsten (der
Herzensgrund),i das ist (hier) der Ochse, und von da empor, Stufe um Stufe, von der Menschen-
existenz bis zur Buddha-Existenz, das ist hier gemalt. ,,Vom Ochsen gezogen, zum Tempel des
Guten Glanzes (Zenkoji) wallend“wie man oft sagt, [in diesem Sprichwort]: der Ochse, ist nichts
anderes als Buddha. Eben in dieser Weise spricht diese Bildreihe.

Erste Stufe: Den Ochsen suchend. Das Bild: Ein Mann hat ein Seil und blickt nach driiben.
Der Zen-Schiiler schickt sich an. Zen zu iiben; er tut Wunsch und Gelobnis, es zu tun. Der Mensch
des Tee schickt sich an, Tee zu lernen, fal3t erst den entscheidenden Entschlul3; das zeigt das Bild;
das Seil ist der Tee.

Zweite Stufe: Die Spur erblickend: Der Mann hat mittlerweile die Spur des Ochsen entdeckt
— der Mensch hat gerade einmal ein wenig etwas begriffen; beim Tee: der Mensch hat etwa ein,
zwei Sachen davon in sich aufgenommen.

Dritte Stufe: Den Ochsen erblickend: Der Mann hat den Ochsen und dessen Schwanz von
hinten gerade einmal erblickt — der Ubende hat ein wenig etwas vom Zen-Geschmack verspiirt;
beim Tee: der Mensch hat ein klein wenig Tee-Geschmack verschmeckt.

Vierte Stufe Den Ochsen vollauf erblickend (d. i. finden). Das Bild: Der Mann hat den Och-
sen gefunden, nimmt das Seil und will den Ochsen mit aller Gewalt heranzerren; der Ochse ist
wild, und der Mann wird nicht damit fertig. Beim Tee: Der Mensch weill zwar schon, was es um
den Tee ist, ist aber noch nicht dahin gelangt, frei damit umzugehen.

Fiinfte Stufe Den Ochsen wahrhaft erblickend (d.i. weidend). Das Bild: der Ochse hat sich
an den Mann gewohnt — der Ubende hat etwas Orientierung iiber sich selbst und sein eigenes
Wesen gewonnen. Beim Tee: Selbst und Tee sind bis zu gewissem Malle eins geworden (zusam-
mengewachsen).

Sechste Stufe: Auf dem Ochsen nach Hause reitend. Das Bild: der Ochse, den Mann tragend,
frei — Wahres Wesen (Hontai) und Wahrheit des Alls sind vereint. Beim Tee ist es, da ,, Tee und
Zen Ein Geschmack“sind.’

Siebente Stufe: Williger Ochse bleibt beim Menschen. Der Mensch hat den Ochsen frei
gelassen, das Bild (beliebig) freien Samadhi’s. Es ist, da der Ubende weder des Seiles noch des
Ochsen weiter besonders bedarf. Beim Tee: Teeschopfer sind nicht weiter not; die eigne Natur
ist Chajin (ein Mensch des Tee).

Achte Stufe: Mensch und Ochse sind vergessen — Bild des runden Fensters. Der Ubende ist
eingedenk des All-Leeren (Issai-kit). Beim Tee: zu dem Bereich ist man gekommen, auf den der
beriihmte Drei-Abend-Gesang weist:

Mi wataseba hana mo momiji mo nakarikeri

um no tomaya no aki no yugure.

Du blickst umbher:

Blumen und roter Ahorn auch sind entschwunden,

3 Siehe Koan 30.

! kokoro no moto.



O Abend im Herbste (einsam) an der Hiitte am Meere!

Neunte Stufe: Zum (Ur-)Grund sich wendend, zum Ursprung zuriick. Bild: blithende Blume.
Von der Hohe des Erwachtseins zu der Erkenntnis, da3 Leere Form (Gestalt, Korperliches) ist,
blickend, sieht der Ubende die Weiden griin, die Blumen rot,® und nichts weiter anderes ist damit.
Beim Tee: Tee-Schalen, Tee-Schopfer gehdren zum schonen Tee-Brauche (Cha-do), und gar
nicht zu verwerfen sind sie.

Zehnte Stufe: Der Mensch zu Hause, die Hinde in den Schof legend. Bild: Hotei oder eine
dhnliche Gestalt gibt Kindern Geschenke — Der Ubende hat den Buddha Stand erreicht; frei und
ungehindert (jiyit jizai) lustwandelt er in der Welt — der Mensch des Tee hat den Stand erreicht, da
er (wie Kung sagt) seines Herzenswiinschen folgen kann, ohne das Maf (ho, das Gesetz, Dharma)
zu iibertreten — eine Welt (Himmel und Erde), von der der gewohnliche Mensch nichts weif3 noch
kennt.

Die Geschichte (in manchen Varianten sind es auch nur fiinf, sechs oder acht Bilder) stammt
urspriinglich von Kakuan Shuon’ In China und Korea war die friihere Version des P'u Ming (3%
HH) wesentlich beliebter, die sich in vielerlei Hinsicht von der des Kakuan unterscheidet.

Koan Ne 45

TR 2%

GEH, TRINK TEE!

Das ist des beriihmten Abts ,,Yteh-chou von Tang“ Wort (Koan):3 als jemand an die Tiir des Abts
klopfte (um Meditationsanweisungen im Zimmer des Abtes zu erhalten), rief er alsbald: ,,Geh,
trink Tee!“ und das ist dieses Teetrinkens (,,Geh, trink-Tee’s“) Anfang. In sehr alter Zeit, ehe
die Teeweise im einzelnen festgelegt war, ward dieser TEE zu herrlichem Erwachen (zu wahrem
innerem Erlebnis).

6 Siehe Koan 12.

7 i jé fifisi, ch.: K’'uo-an Shih-yiian, ?1100—?1200.
Engl. Ubersetzungen, mit Reproduktionen der Holzdruckbilder von Tokuriki Tomokichiro ({# 775 75 [} ; 1902-99)
findet sich in: 1) Reps, Paul; Zen Flesh, Zen Bones; Garden City 0.J. [ca 1965], S. 130-55; 2) Suzuki Daisetz’; Ma-
nual of Zen Buddhism; S. 127-44 (Volltext Manual of Zen Buddhism ,,The Ten Oxherding Pictures” online bei
http://www.sacred-texts.com/).
Weitere deutsche Ubersetzungen: 1) Buchner, Hartmut; Tsujimura Koichi; Der Ochs und sein Hirte ... erldutert von
Meister Daizokutsu R. Otsu; Pfullingen 1958 (Neske); 71995; ISBN 3-7885-0236-3; 2) Dumoulin, Heinrich; Geschich-
te des Zen-Buddhismus, Band 1: Indien und China; Bern 1985 (Francke-Verlag) S. 261 ff; ISBN 3-7720-1554-9;
3) Snela, Bogdan (Hrsg.); Der Ochs und sein Hirte: Zen-Augenblicke (mit Kommentaren und ausgewdhlten Texten von
Hugo M. Enomiya-Lassalle. Mit Tuschzeichnungen von Tatsuhiko Yoko und Kalligraphien von Yoshiko Yoko. Deut-
sche Ubersetzung der Texte zu den 10 Ochsenbildern von Guido Joos); Miinchen 1990 (K6sel); ISBN 3-466-20325-2.

8 Diese Stelle Sotei’s ist nach einem Koan des Mumonkan fiir den ,, Tee-WEG* adaptiert (Die Vorlage ist das
7. Beispiel; vgl. auch Koan 53.

Einst bat den Chao-chou ein Monch: ,Ich bin gerade erst ins Kloster eingetreten; bitte, zeige mir den Weg!*“
Chao-chou sprach: ,,Hast du schon deine Reissuppe gegessen?* Der Monch sprach: ,,Ich habe die Reissuppe geges-
sen.” Chao-chou sprach: ,,Geh und wasch deine Ef3schale!“ Da fafite der Monch die Erleuchtung.

Wu-men erkléirt: Chao-chou 6ffnet den Mund und liel3 seine Galle sehen, er zeigte sein Herz und seine Leber. Die-
ser Monch horte nicht richtig und nahm die Glocke fiir einen Topf.

Der Gesang lautet: Weil es allzu sonnenklar ist,

Braucht es lange zum Begreifen.

Wenn du verstehst, (daf3 es toricht ist,) mit einem Feuer =

8


http://www.sacred-texts.com/

Was Zen ist, das ist urspriinglich weder in Predigten noch in Reden noch in Schriften zu
finden; all diese Dinge wie Predigten, Reden, Schriften sind etwas Vorherberechnetes (und Aus-
gedachtes); Mundwerk sind sie; was aber das Tatsdchliche betrifft, so gilt das Wort: ,,Der Unent-
haltsamste ist der Arzt (welcher immer davon redet, daf3 man sich von diesem oder jenem enthalten
miisse), der Ausschweifendste ist der Bonze“— man ist am weitesten entfernt von wahrer Wirklich-
keit, wenn man sie im Munde fiihrt. Dies,,Geh, trink Tee;‘will eben gar nicht dies Um-die-Dinge-
herumgehen, sondern jetzt, auf der Stelle, trink einen Schluck und wisse, wie es um den Tee ist,
und dieser Tee wird zum groflen Erwachen, und aufler diesem gibt es kein Erwachen.

Ein Frommer (Koji %) redete einst gar herrlich vor einem Zen-Meister iiber die Geduld. ,,Nichts
Herrlicheres, sagte er, ,,hat doch der Mensch als die Geduld. Geduld — wer das kann, der vermag
alles in der Welt.“ ,,So?* dachte da der alte Meister und schlug mit der Tabakspfeife, die er in
Hinden hatte, dem iiber die Geduld Vortrag haltenden Fromme hart auf den Kopf. Da verinderte
sich dessen Gesichtfarbe, und rot vor Wut ziirnte er ,,So mir nichts, die nichts einen zu hauen,
ist doch der Gifel der Frechheit!* Da sagte der alte Meister zum Frommen: ,,Nun sehe ich also,
was diese Geduld ist. Elender Jdhzorn ist sie.“ Da kam jener zum ersten Mal, wird erzihlt, zum
Wissen (erwachen) um die wirkliche Geduld.

Diese chinesische Form ist die urspriingliche: ,,Geh!* im Sinne der Aufforderung, etwas zu
tun, nahezu gleich ,komm!* haltenden Frommen, hart auf den Kopf. Da verinderte sich dessen
Gesichtsfarbe, und rot vor Wut ziirnte er: ,,So mir nichts dir nichts einen zu hauen, ist doch
der Gipfel aller Frechheit!“ Da sagte der alte Meister zu dem Frommen: ,,Nun sehe ich also,
was diese Geduld ist. Elender Jdhzorn ist sie.“ Da kam jener zum ersten Mal, wird erzihlt, zum
Wissen (Erwachen) um die wirkliche Geduld.

So spricht dieses Wort (Koan) von wahrem wirklichem Wesen. Denn in allem und jedem gilt
dies: nichts taugt, wo nur Worte es sind und die Wirklichkeit fehlt.

Koan Ne 46

SCHRANKE (DES TORES)

Dies ist der berithmte (yakamashii) Koan, iiber welchem der Begriinder des Daitokuji, Landes-
meister Daitd,'" dreizehn Jahre geforscht und dann das GroBe Letzte Erwachen erlangt hat. Was
dieses Grofle Letzte Erwachen anlangt, so gibt es freilich allerlei Erwachen (satori, Wissen). Zum
Beispiel, allgemein ist etwas gerade einmal interessant (lustig, omoshiroi) oder es ist traurig. Diese
eindrucksméfigen Empfindungen werden leicht aufgenommen, werden aber ebenso rasch wieder
vergessen. Nur wenn die Eindriicke duferst tief sind, z. B. dul3erst traurig oder duflerst interessant,
bleiben sie fiir immer. Da es mit dem Groflen Letzten Erwachen derart ist, so gilt es iiber noch
so viel (anderes Erwachen, Wissenswertes) hinaus ringend zu reifen; ein Wissendwerden (Erwa-
chen) aus bloBer Klugheit oder kleinem Talente hilft hier gar nichts. Das Zeichen [ Kan’ kommt

(in der Hand) Feuer zu suchen, ist das Mahl schon lingst gekocht.
9 Hier, nicht wie sonst im Text (beziiglich Rikya), in der Bedeutung ,,Edler/Adliger,” sondern im Sinne des
»Haushalters* (lay follower).

10 Der Tempel, = Ryiihozan ($E £ (L)), wurde von 1315-25 von Shiiho Myocho (52 I #20 #%) auch Daito Koku-
shi (K & 7 Bifi, 1282—1337), Schiiler des Nampo Jomin (g5 i #4 BH, 1235-1308), unter der Schirmherrschaft der
Hanazono- und Go-Daigo-tennd errichtet. Einer der hiermit verbundenen Monche war Ikkyt. Im 20. Jhdt. wurden
auch westliche Ubende in den Tempel aufgenommen, darunter Ruth Fuller-Sasaki und Irmgard Schlogl.)

I Barriere, Grenzschranke, den Durchgang gewihrend oder gestattend. Die 3 Kwan sind Auge, Ohr, Zunge. ,,So

9



von dem Grundwerke Mu-mon-kan® und so spricht man auch von Kan-Sammai (Kan-Samadhi'")
und angesichts des Mu' spricht man von Mu-Samadhi; und jenes ,,die Eiche im Hofe, dem Wesen
(mi) nach Baum der Erleuchtung'? oder Drei Pfund Hanf — diese alle sind Koans gleicher Natur
(gleichen Sinnes) und weichen nicht weiter besonders voneinander ab.

Erginzung: Drei Pfund Hanf im Bi-yéin-lu

Dung-schan’s drei Pfund Hanf '?

Hinweis: Ein Sibel, um zu t6ten, ein Degen zum Lebendigmachen: das war bei den Alten Brauch
und Regel; das gehort auch heute noch zum unerldBlichen Bedarf. Gilt es zu toten, so wird dabei
auch nicht ein Hirchen gekriimmt. Gilt es, lebendig zu machen, so mufl doch Leib und Leben
dabei zugrunde gehen. Darum sagt einer: Den einen Pfad, der tiberwirts hinauffiihrt, kann aller
tausend Heiligen Uberlieferung dir nicht weisen. Gelehrte miihen sich, ihm eine Form zu geben.
Sie sind den Affen gleich, die nach dem Spiegelbild im Wasser greifen. Nun sagt einmal: Wenn
man es schon nicht greifen kann, was sollen dann die vielen ,,6ffentlichen Aushidnge® mit ihrem
Rankengewirr? Wer Augen hat, versuche es zu sagen! Sehet her!

Das Beispiel. Wir legen vor:
Ein Monch fragte Dung-schan: Was ist es mit Buddha?*“ Dungschan erwiderte: ,,Drei Pfund
Hanf.“

Zwischenbemerkungen zum Beispiel: Ein Monch fragte Dung-schan: Was ist es mit Buddha?
— Eine eiserne Sterndistel! [Eine stachlige Kugel, wie man solche im Krieg verwendete, um das
Geldnde ungangbar zu machen.] — Dariiber springt der kliigste Kuttenmonch nicht weg.
»,Dung-schan erwiderte: Drei Pfund Hanf.“ — Strahlende Helle! — Abgetretene Sandale! — Er deu-
tet auf Sophorabaume, schilt sie Weiden und tut, als wiren das Baume von gleichem Wert und
gleicher Ehre.

[Anm.: In der Dschou-Zeit des chinesischen Altertums hielten die drei Reichsminister ihren
Staatsrat unter drei Sophorabdumen ab, einer iiber zwanzig Meter hohen, robiniendhnlichen
Baumart, die auch von den Dichtern gern als Hiiter edler Ruhe besungen wird. Im Gegensatz
dazu ist die Weide, besonders die mit den herabingenden, im Winde wehenden Zweigen, der
allgemein bekannte Baum der Vergniigungsviertel und vielfach geradezu Symbol fiir Ausschwei-
fungen. Also besagt das Gleichnis: Er deutet auf den Buddha, schilt ihn ,drei Pfund Hanf” und
tut so, als wiren das Namen von gleichem Gewicht und gleicher Ehre. ]

W Sammai. ,Das Vergessen von Gehor und Stille” (d.i. Uberwinden der 3 Schranken [vgl. Mu-mon-kan 47:
,»Lou-shuai’s drei Schranken®] ist nicht gleichbedeutend mit dem samadhi, wird wihrend der Zazeniibung erreicht,
ist jedoch noch nicht das volle satori (== Koan 1 Anm: ,,Wilder Fiichse Zen*).

12 Bodai-ju, Linde. '3 Als 12. Beispiel in Gundert’s BYL 1, S.,239.

i begreift es sich insbesondere auch, dafl der Buddho keine andere Zweiheit als die von Auge und Gestalt, Ohr und
Ton usw. anerkennt.” (G. Grimm, Die Lehre ..., S. 397). Dazu Karl Neumann im Suttanipato, Bardenlied:
,Der ist, o Priester, auferwacht,
Er hat ein jedes Ding erkannt,
Ein jedes Wissen durchgedacht,
Bei jedem Dinge scharf gesehn,
Ein jedes Werk in sich versiegt:
Unhaftbar weilt er abgelost.“
mit Anm. zu V 992: Schirfer ist kein Stempel der der vollkommenen Immanenz je gepréigt worden.
X Nicht-Tor-Schranke, Torloses Tor; 5= £ F5R4. ' Nicht, vgl. Koan 18.

10



Erliiuterung des Beispiels: Dieser offentliche Aushang wird von vielen Leuten millverstanden.
Es fallt auch schwer, ihn nur so einfach zu zerkauen. Du wirst nichts daran finden, woriiber du
sofort ein Urteil abgeben konntest. Und warum? Weil er ohne Wiirze ist und keinen Geschmack
gibt. Die Alten haben auf die Frage nach Buddha die verschiedensten Antworten gegeben. Einer
[ndmlich Dschau-dschou, der Meister des 2. und 9. Beispiels] sagte: Ist in der Buddhahalle. Ein
anderer: Besitzt die allgemein bekannten zweiunddreiBlig auszeichnenden Korpermerkmale. [Die
zweiunddreiBig Korpermerkmale eines GroBen, maha-puruscha-lakschana, werden in manchen
Sutren von den Fuflsohlen bis zum Scheitel mit echt indischer Subtilitdt beschrieben.] Ein dritter
gab zur Antwort: Eine Rute aus den Bambuswurzeln unten im Berg. Kommen wir aber zu Dung-
schan, so antwortet der einfach: Drei Pfund Hanf. Da kann man wohl sagen: er schneidet den
Alten die Zunge ab. Manche Leute wollen sich die Geschichte verstidndlich machen und sagen,
Dung-schan sei um diese Zeit in der Scheuer des Klosters gewesen und habe Hanf abgewogen. Da
sei der Monch mit seiner Frage gekommen, und darum habe er ihm so geantwortet. Andere sagen:
Die Frage ist nach Osten gerichtet, Dung-schan’s Antwort nach Westen [d. h. um den Frager
aus seinen Denkgeleisen herauszusto3en, gebe Dung-schan absichtlich eine Antwort ohne jeden
Sinn]. Wieder andere erkliren, die Antwort sei nur ein Umweg, um dem Monch vorzuhalten: Du
bist selber Buddha und gehst dabei nach Buddha fragen! — Tote Leichname! Allgemein findet
sich ferner auch die Auffassung, Dung-schan wolle einfach sagen: Da, diese drei Pfund Hanf, das
ist Buddha.

Nun, das alles hat mit dem Kern der Sache nichts zu tun. Wenn du mit solchen Uberlegungen
an Dung-schan’s Wort herangehst, kannst du dich bis zur Herabgeburt des Buddha Maitreya an
dieser Aufgabe iiben und wirst auch nicht im Traum die Lésung sehen. Und warum nicht? Weil
Worte nur Gefille und Stiitzen sind, um den Weg, die Wahrheit zu tragen: Die Leute verstehen
eben einfach nicht, wie die Alten es tatsdchlich meinten, und suchen nur immer im Wortlaut
herum. Was werden sie da wohl fiir eine Nase zum Anfassen finden? Seht ihr nicht, was einer
der Alten (Tséng-Guan, 4. Patriarch der Avatamsaka-Schule [jp.: Kegon-shii]) gesagt hat: ,,Die
Wahrheit, der Weg, ist im Grunde ohne Worte. Aber durch das Wort wird die Wahrheit kund.
Wer die Wahrheit schaut, vergifit die Worte.“ Erst wenn einer bis dahin gelangt, wird er es erleben,
daf} das Triebwerk erster, hochster Ordnung auf ihn selbst zuriickschligt.

Einfach diese drei Pfund Hanf! Es ist wie die groBBe Hauptstral3e, die kerzengerade durch Tschang-
an hindurchfiihrt. Du magst den Ful3 heben oder senken, da ist kein Schritt, der nicht in rechter
Richtung ginge. Dieses Wort ist von der gleichen Art wie das des Meisters Yiin-men von den
WickelkloBen [vgl. BYL Koan 77]. Freilich, diese Art ist sehr schwer zu verstehen.

Mein verstorbener Meister vom Berg des Fiinften Patriarchen [Fa-yédn] sagt in einem Ge-
14
sang:

Der kleine Kriamer, freien Blickes bar,

Schlédgt seinen Hanf los, gleich im Bausch drei Pfund.
Er bleibt ihm liegen hunderttausend Jahr.

Hat niemand Platz fiir das listige Bund.

[Es ist mit diesem Wort wie mit allem hoheren Geheimnis: es liegt offen da, kostet nichts,
und doch kann es niemand gebrauchen. Man vergleiche dazu das Gedicht im dritten Teil des
Stundenbuchs von R. M. Rilke: ,,Du bist der Arme, du der Mittellose.]

14 A M.: Fa-ydn [= Wu-dsu Fa-yin 7 fHi%#, jp: Goso Hoen, 1024—1104; Lehrer von Yiian-wu] auch BYL I:
16ff, 41, 64, 174, 241, 394, 417, 443; 11: 85, 163, 274, 281, 305. BYL2 (Schwarz): 45, 141, 270. Sammlung der
Spriiche und Gedichte kompiliert im 17. Jhdt. Dsching-Ling [= Nangking] Tsching-Ljang Wen-I-Tschan-Shich

11



Aber du brauchst nur den unreinen Staub der Gefiihlsneigungen, der Wiinsche und Gedanken,
das kleinliche Federlesen um Vorteil und Nachteil, um Ja und Nein, kurz alles zusammen in eins
zusammenzufalten und mit einem Ruck reinen Tisch zu machen, dann gehst du hin und hast es
ganz von selbst begriffen.

Erklirungen zum Text:'

Der Name Dung-schan, d. h. Grottenberg, fiihrt leicht zu Verwechselungen. Er kommt zwei
verschiedenen Bergen zu, und mehr als zwei Meister gibt es, die darnach genannt sind. Wohlbe-
kannt ist das Dungschan-Kloster in der Provinz Kiangsi, nicht allzu weit von Huang-bo’s Geier-
horn und Bai-dschang’s Reckenberg entfernt, der Sitz des grolen Meisters Dung-schan Liang-
dji'ai,16 von dem noch wiederholt die Rede sein wird, besonders in Kapitel 43 [BYL II, 191],
und der als Griinder der in Japan sehr lebendigen Soto-Sekte geschichtliche Bedeutung hat. Hier
dagegen ist von einem anderen Dung-schan die Rede, der sich im Norden der Provinz Hupe
befindet, und zwar nordwestlich der Kreisstadt Hsiang-yang [Z£[H {7] und der dortige Meister,
von dem das Beispiel handelt, heiit Dung-schan Schou-tschu,!” d. h. ,,Bewahre den Anfange.“
Wihrend der Meister Dung-schan Liang-djid in der mit Bodhidharma beginnenden Stammlinie
noch der elften Generation angehort, steht Dung-schan Schou-tschu bereits auf der vierzehnten
Stufe, also auf einer der jlingsten, die in unserer Sammlung vertreten sind. Er war ein Schiiler
des groBen Yiin-men, und da dieser von 864 bis 949 gelebt hat, so konnen wir annehmen, dal}
Dung-schan Schou-tschu um die Mitte des 10. Jahrhunderts und wohl noch spiter gewirkt hat,
also bereits in die Anfinge der Sung-Dynastie hineinreicht. Von seiner Begegnung mit Yiin-men
berichtet Yiian-wu in der Erlduterung. Daraus ist zu ersehen, daf3 er von kleiner Statur war. Sonst
ist iiber ihn kaum etwas bekannt, auBer dem hier angefiihrten Ausspruch. Durch diesen aber ist
sein Name weit iiber den engeren Kreis des Zen hinaus beriihmt geworden.

Im Mu-mon-kan: Deutsche und englische Ubersetzung im Vergleich

Derber ausgedriickt im 21. Beispiel des Mu-mon-kan
,Den Yiin-men fragte einst ein Monch: »Was ist der Buddha?«
Yiin-men sprach: »Ein aufgetrockneter Schmutzspatel.«'** (Dumoulin)

Mit anderer Erklirung Wu-mens, als 18. Beispiel im Mu-mon-kan:'?
Einst fragte den Tung-shan ein Monch: »Was ist der Buddha 7«
Tung-shan sprach: »Drei Pfund Hanf«

Wu-men erklirt:
Es ist wie beim Zen der winzig kleinen Venusmuschel des Tung-shan.
Wenn sie nur ein wenig beide Schalen 6ffnet,
legt sie Leber und Eingeweide bloB.
Wohl ist es so, aber sag’ an:
,»In welcher Richtung erblickst du Tung-shan 7

Der Gesang lautet:
Er hat es bloBgelegt: Drei Pund Hanf.
Das Wort ist vertraut, der Sinn ist noch vertrauter.

Lii-Yu.)

15 Dung-schan Schou-tschu jf# |11 5F #J]; Dongshan Shéuch, jp.: Tozan Shusho, ein Schiiler Yiin-mens.

16 36 111 B /7, jp.: Tozan Ryokai, 807-869. !7 jp.: Tozan Shusho; Mitte 10. — Anf. 11. Jhdt. '® A.M.: Der
»Schmutzspatel” heifit wortlich ,,Kotspatel bzw. ,,-holz* und wurde im alten China statt Toilettenpapier benutzt.

19 Dumoulin, S. 82.

12



Wer da kommt und iiber ,,ja“ und ,,nein“ theoretisiert,
Ist ein Mann von ,,ja“ und ,,nein“ (im Relativen befangen).

Die englische Ubersetzung von Paul Reps:

18. Tozans Three Pounds
A monk asked Tozan when he was weighing some flax: “What is Buddha?”
Tozan said: “This flax weighs three pounds.”
Mumon’s comment: Old Tozan’s Zen is like a clam.
The minute the shell opens you see the whole inside.
However, I want to ask you:
Do you see the real Tozan?
“Three pounds of flax in front of your nose,
Close enough, and mind is still closer. Whoever talks about affirmation and negation
Lives in the right and wrong region.*

Koan Ne 47
HE

WISSEN UM DAS GENUG

»Wissen um das Genug® will sagen: Wisse, da3 du reichlich hast! In dem ,,Zehnfachen Kommen*
in des Erhabenen Shaka’s Grofgefahrt heif3t es:

Gegeniiberstellung
Reichtum und Fiille kommt von Mitleid und Barmherzigkeit
Segen und Tugend kommt von (der Pflege) der Wurzel des Guten
Freisein von Krankheit kommt vom Glaubensherzen
Liebe und Ehre kommt von Langmut und Geduld
Wissen und Weisheit kommt von Reinheit des Herzens
Hoher Stand kommt von (edler) Sitte und Ehrfurcht
Kurzes Leben kommt von T6ten des Lebens
Kranker Leib kommt vom Unreinen
Armut und Elend kommt von filzigem Geizen
Blindheit erleiden kommt von Brechen der Gebote.

Um ein Beispiel hier anzufiihren, so wird hier gesagt: ,,Reichtum und Fiille kommt von Mitleid
und Barmherzigkeit* — mag einer noch so arm sein, wenn er in der Kélte am Wege ein armes
Midchen trifft, das fiir Geld den Vorbeikommenden (Wahrsage-)Auskunft geben méchte: ,,Ach!“
denkt er, ,,in dieser Kilte! ein so junges Ding! und dann zu einem so (nichts einbringenden)
Geschift hierher kommen! das muf3 einen doch erbarmen!“ und nimmt aus dem Busen ein klein
wenig Geld und gibt es ihr freundlich — wenn es auch noch so wenig ist, indem er es gibt, ist er
mit einem Male zu dem Wissen um das Genug gekommen; ,,ich habe genug; ich kann den Leuten
geben” — dieser Sinn ist in ihm geboren. Reichtum und Fiille hat er erlangt. Umgekehrt aber, mag
er noch so reich sein und hat nicht dies Gebenkonnen und strebt unzufrieden in seinem Teil, mit
immer tieferem Begehren weiter und weiter, so mag er zwar als Mensch reich sein, er weill aber
nichts von seinem Reichtum, und seine Welt ist im Grunde die Welt eines armen und bediirftigen
Mannes.

13



Wer also fiihlt und weiB3: ,,Wie es heute (gerade) ist, so ist es wirklich gut* das ist: wer fiir
den heutigen Tag zum Wissen um das Genug gekommen ist, und wer auf diese Weise Tag um
Tag fiihlt und weil3, daB, wie es ist, es recht und gut ist, — fiir den wird das ganze Leben recht
und gut. Das beste Zaubermittel gegen Seekrankheit, hei3t es, ist sich mit der Bewegung des
Schiffes in gleicher Weise zu schaukeln — sowie Schiff oder Korper sich trennen (etwas fiir sich
Besonderes wollen), wird man seekrank. Eben auf solche Weise erlebe, was da auch kommt, heute
und wieder heute, das Selbst nicht getrennt vom Anderen! Dann bleibt aller Kummer (kurushii
to iu koto) fern, und der Gedanke eines Ungeniigens kommt {iberhaupt nicht auf.

Koan Ne 48
ELLODOL k9 hA ErHFECED
FEH S & 5 HHBE

GESTERN GRIIN IN JAHREN, HEUTE WEISSES HAUPT

Das will heillen, wie die Schriftzeichen (und die Worte) es sagen: gestern war man noch jung,
heute schon ist man ein alter Mann mit weiBhaarigem Haupte.?’ Vom Tee zu sprechen, so ist ja
nicht weiter schlimm, wenn man ihn zu einer Vergniigung im Alter macht und dann zu einer Art
TeegenuB,21 kommt, oder wenn man Frauen und Midchen in den Formen und Gebrauchsweisen
des Tees unterrichtet; man mag das also ruhig tun; aber (wenn etwas erreicht werden soll und
wahre Meisterschaft erreicht werden will), ist es unerldBlich, da3 der junge Mann sich schon
in der blithenden Kraft der Jugend damit befasse; ,,Tee und Zen als Ein Geschmack® miissen
geschmeckt werden (das Starke, Ernste, Feste muf3 hervordringen); wenn man damit im eignen
Berufe titig ist, so wirkt ein Element (Genso), das die Dinge auB3erordentlich férdert. Wenn man
aber diesen sog. Tee zu einem bloBen Tee-Vergniigen (zur bloen Tee-"Kunst”) macht und auf
diese Art immer weiter hineindringt, so kann es geschehen, dal man eben um des TEE willen
des eigentlichen Hauptgebiets (Honryo, des Lebens selber) verlustig geht. So soll es aber gewil}
nicht sein. Den Tee schliirfend, zum Sinn (Dort) des Weltalls erwachen, soll eben zum Element
(Sairjo) werden, das dem eigenen Hauptberufe hilft. Daher ist not, sich schon von jungen Jahren
an damit zu befassen. Ist man erst ein alter Mann geworden, so gilt, was das Sprichwort selbst
von den Himmlischen sagt: ,,Fiinf Hinfilligkeiten, Acht Leidensbitternisse” — auch der Mann, der
heute noch in groBter Kraft und Bliite dahinlebt, wird unausweichlich, alt geworden, krank und
siech und geht dahin und stirbt; viel rege sein und tun 148t sich im Alter nicht mehr. Darum, so
wird gewiinscht und wird erhofft: in jungen Jahren, wo noch Kraft und Mut und Eifer ($1 &, eiki)
tiberstromen, werde man mit TEE wahrhaft vertraut.

20 Als solches die SchluBzeile eines in Form eines Juéjit (4% 47]) gehaltenen Gedichts von Xii Hiin (42 4), W.-G.:
Hsii Hun, 1. Hilfte 9. Jhdt.) betitelt jap. Shashi (FX .
2l Tee-Andacht, Cha-sammai.

14



Koan Ne 49

LR R (L3 5 5 o )
BERG RUFT BANZAI!

Abb. 2: Der Berg ruft! (Watzmann im Morgenrot.)

Eine Schriftrolle mit diesem Zen-Worte wird bei gliicklichen Gelegenheiten aufgehéingt, und auf
den ersten Blick sieht es aus, als ob dies Leitwort (Kdan) sage: der Berg ruft Lebe-hoch (Banzai)!
Dem ist aber nicht so. Sagt der zu einem Gemaélde hinzugeschriebene Vers des Abtes Sengai:

Toshi akete ikutsu naruka Jirojin?
Wieder ist ein Neujahr da — wie alt bist du, Gliickesgott des ewig-langen Lebens?

,Zihle die Jahre (des Alters) Buddhas!®“ wird oft dem in das Gemach (des Meisters) zwecks
Meditation Tretenden von dem Meister als Aufgabe (Kdan) gegeben.

Es rasteten einmal auf Ubungsreise iibende Monche (Z£ 7k ) vor dem Tore eines Tempels und
debattierten gewaltig iiber Weg und Weise der geistigen Schau (Zen-do). Da kam vom Innern
des Tempels ein Monch und sagte: Ich sehe, Ihr seid alle sehr bewandert in der geistigen Ubung
(Shugyo); ich mochte nur einmal etwas fragen: ist der Stein da vorn au3er Euch oder in Euch?“™
Oder, [was das Gleiche etwa beim Tee wire]: Sind Teetopf und Schale, die du vor dir gewértig
beim Teebereiten brauchst, auBler dir oder in dir? — Da wurden die versammelten Monche alle
sprachlos — baff und wuBlten nicht, was erwidern, und wurden zuletzt dieses Monches Schiiler
und kamen zu rechter Ubung. So wird erzihlt.

Den Stein aber lal am besten, wie er ist (fada ishi sono mama); er ist weder in dir noch auf3er dir.

Es sei noch ein anderes Beispiel angefiihrt. Vor dem Tore eines Tempels ward ein Banner
errichtet, und, die es sahen, debattierten eifrig dariiber, ob das Banner sich selber bewege oder ob
der Wind das Banner bewege. Da kam Zen-Meister Huinung [Hui-neng], der sechste Patriarch
(der Zen-Richtung) hinzu und sagte: ,,Bewegung des Banners ist es nicht, Bewegung des Windes
nicht; Eures Herzens (kokoro) Bewegung ist es.“ Da sagten die anderen wie aus Einem Munde:
»Natiirlich, so ist es!“ und sie begriffen. So wird erzihlt. Urspriinglich ist, was hier Herz genannt
wird, ein Absolutes-Ohne-Willen(-noch-Absicht)." Sieht es den Berg, so sollte zwischen Berg
und Herzensspiegel rein gar nichts dazwischen sein; ruft er also Banzai, so ruft er eben; und im

™ auBerhalb Eures Herzens (kokoro), Eures Geistes, oder innerhalb. " #a5t} #£:5., zettai-mu-i, vollig blank.

15



Tee rufen dann Teetopf, Teeschale, Teeschopfer und alle andern Sachen Banzai! Hat man erfal3t,
was da gemeint ist, so hat man auch die Jahre des Alters des Gliicksgottes des Langen Lebens
oder die Jahre Buddhas rasch gezéhlt. Dall Berg und Ich Eins sind (itfai, Ein Korper, Ein Wesen),
ist freilich iiberaus schwer wirklich zu erfassen.

Koan Ne 40
=+

DREISSIG PRiIGEL

Diese Aufgabe ist gleichbedeutend mit dem, dafl Meditationsmeister Siid-Himmel-Priigel (Nanten-
bd) von Westpalast (Nishi-no-miya) immer [mit einem grofen langen Pinselzuge] einen ungeheu-
ren Priigel zeichnete — ,,alles Kleinzeug zerschmetternd heilit es da — und in dem zu dem Bilde
beigeschriebenen Verse schrieb:

1o erumo

Nantenbo

I 0 ezaru mo

Nantenbo

Wenn ich mein Wollen erfiillt —

(bin ich) Nantenbo —

wenn ich mein Wollen nicht erfiillt —
(bin ich) Nantenbo —

(Das ist) ob ich mein wahres rechtes Sinnen fortzusetzen vermocht, ob ich es nicht vermocht
— so bleibt doch nichts anderes iibrig, als, unbekiimmert um Kleinzeug, immer voranzuschrei-
ten. Freilich gilt es darauf zu merken, daf} es nicht heil3t: das eigene eigenwillige (eigensiichtige)
Sinnen fortzufiihren, sondern das wahre (rechte) Sinnen. Im Zehn-Satz-Kwannon-Sutra zur Ver-
lingerung des Lebens (Emmyo-jitku-kwannon-kyo *%) heibt es:

Kanseon Namu Buddha und andre Buddha’s! En-verbunden andre Buddha! En-verbunden
Buddha-Dharma! En-verbunden Ewige Freude (Joraku)! morgens sinne (bete) ich mit rei-
nem Herzen (zu) Kanseon, sinne abends Kanseon; Sinnen, Sinnen kommt aus dem Herzen;
Sinnen, Sinnen 146t nicht vom Herzen.*

»dinnen, Sinnen ldsset nicht vom Herzen“ das ist wie das Volkslied singt:

Omoi dasu yo de o horeyo ga asai

omoidasazu ni wasurezu ni

So lang ich an meine Geliebte noch denken konnt’, war meine Lieb’ nicht tief zu ihr;
Ohne an sie zu denken

(immer an sie denken) ...

ohne sie zu vergessen (das ist die Lieb’).

Ferner: Dies ,dreiflig“ (dreimal zehn) will sagen ein ganzes Leben; auf Tee-Schalen, Tee-
Schopfern, (Tee-)Blumenvasen und dhnlichem findet man oft die Aufschrift Drei-Tausend-Ruten;

22 D.i. die ch. Version Kumarajiva’s XXIV. Kapitels # 15 #& im Saddharma-pundarika-sitras

16



und diese Welt wird volkstiimlich die Drei-Tausend-Welt(en) genannt; wenn man einmal dafiir
,DreiBig Priigel“! schreibt, hat das alles den gleichen Sinn. Das wahre Sinnen muf man mit al-
len Kriften fordern und halten; wenn man einfach (achtlos) drauflos geht, fillt man wie von
selber in gesteigerte Ichsucht und Selbst-Hoffart; auf dem Wege des Zen haben diese nichts zu
suchen. Reist man durch die Wiiste, so sieht man oft und wieder, erzihlt man, eine Fata Morga-
na; 1aBt man sich durch sie verleiten, so gibt es nicht Weg noch Riickkehr mehr. Unverwandt den
Stein(zeich)en oder Kamelspuren nachgehend oder nach den Sternen sich richtend, erreicht man
das Ziel der Reise. Wenn man also den Weg einmal hat, dann nicht abweichen, sondern unabléssig
das Wahre Sinnen fortsetzen, oder anders: dem, ehe Vater und Mutter geboren, urspriinglichen
Sein dreiBig Priigel geben — dann erst geht es. Auch im Tee wird, wenn man erst das Wahre Sin-
nen, d. i. die Wahrheit (Shinri) ergriffen hat und darnach Tee trinkt, der Tee wahrhaft lebendig:
ohne duflerstes Lernen geht es aber nicht. Der Edle (Koji) Shukwd hat, wie bekannt, unter Zen-
Meister Ikkyu, der Edle Rikyt unter Abt Kokei, der Edle Gempaku unter Abt Jogen und ebenso
haben die alten beriihmten Teemeister alle, dies Wahre Sinnen fortzusetzen (und zu fordern),
Zen geiibt und eigens in Cha-do (Tee-Weg) Unterweisung empfangen.

'Im BYL: Yiian-Wu’s Empfehlung, wenn er glaubt eine besonders einfiltige Fragestellung zu entdecken.
Seihaku, in seinem Kommentar Zenshii Mumonkanshii; Kioto 1675: ,,Die Anwendung von Stockschligen und An-
briillen (bokatsu) ist in der Zen-Schule eine wirkliche Speise.“

Ahnlich ist die Zen-Fiihrung, reich an harten Priifungen, und nur wer die echte, wirkliche Nahrung empfing, ver-
mag Hochstes zu erreichen. Unter den verschiedenen Fiihrungsweisen der Zen-Meister erlangte die Methode der
Traktierung mit Stockschlidgen und des plotzlichen lauten Anbriillens, das sogenannte bokatsu (jap.: bo = Stock, katsu
= Ton des plétzlichen Ausrufs), besonders durch Meister Lin-chi und seine Schule (jap.: Rinzai-Schule) Beriihmt-
heit. Die beiden ,Hilfsmittel“ (sanskr.: upaya, jap.: hoben) bezwecken die gleiche psychische Wirkung, ndmlich eine
plotzliche Erschiitterung des BewuBtseins bis in die Tiefenschicht, wo der Durchbruch zur Erleuchtungserfahrung
geschieht. (Dumoulin in der Einleitung zum 15. Bsp. des Mumonkan ,, Tung-shan’s dreimal 20 Stockschlige.*)

17



	[HTML]636060Zen-Worte im Tee-Raume 茶室掛物禪語通解
	[HTML]636060 Kōans 41 bis 50
	[HTML]636060 Kōan № 41 喝 ka(tsu)! 
	[HTML]636060 Kōan № 42 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth頭上漫々color push gray 0color popheightdepth.3widthずじょうまんまん-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth脚下漫々color push gray 0color popheightdepth.3widthきゃっかまんまん-to 0- (dir) zu häupten unendlichströmende flut, zu den füssen unendlichströmende flut 
	[HTML]636060 Kōan № 43 千里同風 tausend meilen gleicher wind 
	[HTML]636060 Kōan № 44 十牛 zehner-ochse 
	[HTML]636060 Kōan № 45 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth喫茶color push gray 0color popheightdepth.3widthきっさ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth去color push gray 0color popheightdepth.3widthこょ-to 0- geh, trink tee! 
	[HTML]636060 Kōan № 46 關 schranke (des tores) 
	[HTML]636060 Kōan № 47 知足 wissen um das genug 
	[HTML]636060 Kōan № 48 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth昨日青年color push gray 0color popheightdepth.3widthさくじつのしょうねん-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth今日白頭color push gray 0color popheightdepth.3widthきょうははくとう-to 0- gestern grün in jahren, heute weisses haupt 
	[HTML]636060 Kōan № 49 山呼万歳声 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth山color push gray 0color popheightdepth.3widthやま-to 0-は120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth呼color push gray 0color popheightdepth.3widthよ-to 0-ぶ120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth万歳color push gray 0color popheightdepth.3widthばんぜい-to 0-の120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth声color push gray 0color popheightdepth.3widthこえ-to 0-) berg ruft banzai! 
	[HTML]636060 Kōan № 40 三十棒 dreissig prügel 



