
Zen-Worte im Tee-Raume
茶室掛物禪語通解

von Akaji Sōtei (赤路宗貞)
Einführung und Übersetzung von Hermann Bohner¹ ²

Kōans 41 bis 50

¹ https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_41.html (Stand: 6. Mai 2020)
Orig.: Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai (茶室掛物禪語通解); ursprünglich erschienen als Supplementband XX
der ♬♨♳♳♤♨♫♴♭♦♤♭ ♣♤♱ ♣♤♴♳♲♢♧♤♭ ♦♤♲♤♫♫♲♢♧♠♥♳ ♥ü♱ ♭♠♳♴♱- ♴♭♣ ♵ö♫♪♤♱♪♴♭♣♤ ♮♲♳♠♲♨♤♭♲, Tokio 1943

² Online-Bearbeitung Adi Meyerhofer, dessen Fußnoten sind numeriert, längere Exkurse derart, die Fußnoten
Bohners mit Buchstaben, die Dritter mit römischen Ziffern.

https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_41.html


☸ ☸ ☸
Diese Datei ist ein Anhang zur Webseite
im-tee-raume.zenwort.de

Erstellt am 6. Mai 2020 von Adi Meyerhofer, München.
Der zugrundeliegende Text ist nach japanischem Urheberrecht gemeinfrei. Die vorliegende elek-
tronische Bearbeitung wird unter den Bedingungen der Creative Commons-Lizenz cba 4.0,
d. h. „Namensnennung“ und „Weitergabe unter gleichen Bedingungen“ zur Verfügung gestellt
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode).

https://im-tee-raume.zenwort.de/

Zitiervorschlag für wikipedia:

{{cite web | url=https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_41.html | title= Zen-Worte im Tee-
Raume: Kōans 41 bis 50 | accessdate= | author=Meyerhofer, Adi
| authorlink=[[Hermann Bohner]] | coauthors=Bohner, Hermann; Akaji Sōtei (赤路宗貞)
| date=2020-05-06 | format=pdf | work=Zen-Worte im Tee-Raume (Chashitsu-Kakemono Zengo-
Tsukai 茶室掛物禪語通解) | publisher=OAG, Tokyo 1943 | pages=17 | language=de-DE-1901
| archiveurl=https://web.archive.org/save/https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_41.html
| archivedate=2017-04-16 | quote= }}

Abbildungsnachweis:

• wikimedia commons: BGD Alpen Sonnenaufgang 2012.jpg, User: Bbb, 2012-09-16; CC 0

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode
https://im-tee-raume.zenwort.de/


Inhaltsverzeichnis

Zen-Worte im Tee-Raume
茶室掛物禪語通解 1

Kōans 41 bis 50 . . . . . . . . . . . . . . . . . 4
Kōan № 41

喝
♪♠(♳♲♴)! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4

Kōan № 42
ずじょうまんまん

頭上漫々
きゃっかまんまん

脚下漫々
(♣♨♱) ♹♴ ♧ä♴♯♳♤♭ ♴♭♤♭♣♫♨♢♧♲♳♱ö♬♤♭♣♤ ♥♫♴♳, ♹♴ ♣♤♭ ♥ü♲♲♤♭ ♴♭♤♭♣♫♨♢♧-
♲♳♱ö♬♤♭♣♤ ♥♫♴♳ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

Kōan № 43
千里同風
♳♠♴♲♤♭♣ ♬♤♨♫♤♭ ♦♫♤♨♢♧♤♱ ♶♨♭♣ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

Kōan № 44
十牛
♹♤♧♭♤♱-♮♢♧♲♤ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6

Kōan № 45
きっさ

喫茶
こょ

去
♦♤♧, ♳♱♨♭♪ ♳♤♤! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8

Kōan № 46
關
♲♢♧♱♠♭♪♤ (♣♤♲ ♳♮♱♤♲) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Kōan № 47
知足
♶♨♲♲♤♭ ♴♬ ♣♠♲ ♦♤♭♴♦ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Kōan № 48
さくじつのしょうねん

昨日青年
きょうははくとう

今日白頭
♦♤♲♳♤♱♭ ♦♱ü♭ ♨♭ ♩♠♧♱♤♭, ♧♤♴♳♤ ♶♤♨♲♲♤♲ ♧♠♴♯♳ . . . . . . . . . . . . 14

Kōan № 49
山呼万歳声 (

やま

山は
よ

呼ぶ
ばんぜい

万歳の
こえ

声)
♡♤♱♦ ♱♴♥♳ ♡♠♭♹♠♨! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

3



Kōan № 40
三十棒
♣♱♤♨♲♲♨♦ ♯♱ü♦♤♫ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

Kōans 41 bis 50

Kōan № 41
喝
࿸࿮(ခကဂ)!

Zu diesem Schriftzeichenᵃ ist auf dem Wandbilde (oft) mehreres andere Geschriebene hinzuge-
fügt, oder auch steht das Zeichen für sich allein. Dieses Ka(tsu) gebrauche ich, wenn ich einen,
der mir gerade da vor Augen ist, schelte (heftig anfahre), wie wenn man etwa sonst japanisch im
gewöhnlichen Leben „Koriya yai!“ ruft. In der Rinzai-Richtung³(des Meditations-Buddhismus)
gibt es die sog. Vier Ka(tsu), vier verschiedene Gebrauchsweisen [dieses Ka(tsu)]: zu einer Zeit ist
Ka(tsu) wie des Diamant-Königs-Schatzschwert ᵇ wieder zu einer andern Zeit ist es wie der kauern-
de goldmähnige Löwe ᶜ zu einer andern Zeit ist es wie Sondierstab und Schattengras,ᵈ wieder zu
einer ändern Zeit ist das Ka(tsu) das unausgesprochene (nicht-gebrauchte) Ka(tsu), in diese vier
Arten (Wege) wird (Katsu) geteilt. So ist es in Rinzai ein sehr wichtig gehaltenes Kōan. „Wie das
Diamant-Königs-Schatzschwert,“ das ist im Kōan: das eigne Wahre Wesen (Hontai) strackgera-
de, wie jenes Diamant-Königs-Schatzschwert ganz scharf, ganz stark. Weiter, „wie der kauernde

³ Rinzai-Zen, basiert auf dem Studium der Kōans, von denen etwa 1700 im Umlauf sind (Fuller-Sasaki in Zen--
Dust (S. 153, Anm. 7), bemerkt, daß eigentlich mehr Kōans existieren. Jedoch sollte jedem, der im Ching-tê ch’uan-tê
lu [jp.: Keitoku dentō roku; entstanden 1004/1011] namentlich genannten 1701 Zen-Meister je ein Kōan zugewiesen
werden). Bekanntere Sammlungen sind das Bi-yän-lu und Mu-mon-kan. Beispiele daraus, dienen auch im vorliegen-
den Band als Anregungen. Die Meditation über Kōans soll die Rinzai-Schüler durch stetig sich vertiefende Erfah-
rungen zur „plötzlichen“ Erleuchtung (悟, Satori) führen. Der Schüler wird angehalten, das Denken aufzugeben und
sich bis zur Erschöpfung einem oft offenkundig bedeutungslosen Rätsel zu widmen. So werden ihm die Grenzen
des Denkens deutlich und er öffnet sich einer Realität, die nicht in Worten auszudrücken ist. Die Vision ist aber nur
dann befriedigend, wenn sie von einem Rinzai-Meister (Roshi) beglaubigt und das Verständnis durch schwierigere
Kōans vertieft wird. Dazu wurde ein (je nach Tempel andrer) strikter „Lehrplan“ entwickelt, der die Reihenfolge
der zu meisternden Kōan genau festlegt. Nach Abschluß des Kōan-Stuiums (in etwa 15 Jahren), soll der Mönch den
Tempel verlassen und seinen „heiligen Fötus“ (shōtei; 聖胎) reifen lassen, bevor er selbst als Lehrer auftritt.
In China wurde die Praxis der Kōan-Meditation während der T’ang-Dynastie entwickelt, seine gegenwärtige japa-
nische Ausformung geht jedoch auf Hakuin (1685–1768) zurück, einen Zen-Meister, der auch Dichter und ein gro-
ßer Kalligraph war. Vgl. Shibayama Zenkei; Hakuinkei kanna no ichikanken; in Zengaku kenkū, № 38 (1943), S. 1-30
und die kurze Geschichte des Rinzai bei der Biographie des Ekai
https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_bio.html#EKAI

ᵃ 喝, Ka(tsu) [vgl. Kōan 59] Dieser – nicht übersetzbare Ausruf – geht auf Baso Dōitsu (709-88, bekannt für sei-
ne Kōans 30 und 33 im Mumonkan; ch. Mǎzǔ Dàoyī, W.-G.: Ma-tsu Tao-i, 馬祖道一) zurück. Popularisiert wurde
er für die Rinzai Schule von Rinzai Gigen. Interessant noch das Wortspiel mit 瞎, wörtlich „ein Auge,“ umgangs-
sprachlich wohl mit „Depp“ nicht falsch wiedergegeben, hat es in der Zen-Terminologie eine weitere, positive Bedeu-
tung: Es bezeichnet einen Erleuchteten, der äußerlich (für den ignoranten Beschauer) keinerlei Zen-Erfahrung hat.

ᵇ 金剛王宝剣, Kongō-ō-hōken.
ᶜ Kyochi-kommō no shishi.
ᵈ 探竿影草 Tangan-eisō. – ein Ausdruck, der auch im Taiheiki verwendet ist; nach 人天目註 ist tan-gan ein

Fischgerät: Kormoranfedern werden gebündelt an eine Rute gebunden; sie ziehen die Fische an, so daß man sie mit
dem Netze fangen kann; eiso ist ein anderes Verfahren: gemähtes Gras läßt man ins Wasser; die Fische scharen sich
um dessen Schatten, und so kann man sie fangen.

4

https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_bio.html#EKAI


goldmähnige Löwe,“ ⁴ das ist mit andern Worten: wie die Katze, die die Maus fangen will, sich
gerade am Boden duckt, um jetzt loszuspringen, oder wie wenn man, den Feind vernichtend zu
treffen, ungeheuer Munition zusammenbringt – das heißt also für den Menschen des Tees (Cha-
jin): Übung aufs äußerste anäufend. Dann „wie Sondierstab und Schattengras,“ das ist, wie wenn
man mittendrin nach etwas sucht (sondiert); also wie wenn man im Stockfinstern nach einem
Grashalm sucht; beim Tee (Chadō) bedeutet das: den Dingen auf den Grund zu kommen streben
und im Draufzugehen die Sache zu fassen kriegen. Und wieder zu einer Zeit „das unausgespro-
chene (nicht-gebrauchte) Ka(tsu),“ das ist der Bereich, da die Übung zur Vollendung geführt hat,
keine weiteren besonderen Vorrichtungenᵉ mehr not sind, die Dinge aufs beste geschehen; mit
ändern Worten: die Schule ist absolviert, das Studium des Nicht-Handelns (des vollen Könnens
ohne äußeres „Machen“) ist erreicht.

Nur wo diese Vier Ka(tsu) recht gebraucht werden, dringt man in dieses Kōan [Ka(tsu)] ein.

Kōan № 42
ずじょうまんまん

頭上漫々
きゃっかまんまん

脚下漫々
(࿱࿶࿿) ဇဂ ࿵äဂ࿽ခ࿲࿻ ဂ࿻࿲࿻࿱࿹࿶࿰࿵ကခ࿿ö࿺࿲࿻࿱࿲ ࿳࿹ဂခ, ဇဂ ࿱࿲࿻ ࿳üကက࿲࿻ ဂ࿻࿲࿻࿱࿹࿶࿰࿵ကခ࿿ö-
࿺࿲࿻࿱࿲ ࿳࿹ဂခ
Von der Welt des schönen Geschmacks aus gesprochen, will dies Wort, mag man denken, von
einer Zeit reden, da wie im Frühling alles in voller Blüte ist. Aber was dieser Sinnspruch (Kōan)
will, ist: Sieh den Menschen – sein Körper ist nur etwa sechs Ellen groß; aber der denselben erfül-
lende Geist reicht zu Häupten in alle dreiunddreißig Himmel und dringt unter den Füßen bis auf
den untersten Grund der tiefsten Höllen (Muken-naraku), die ganze Welt erfüllend. Vergleichs-
weise mögen wir hier Männer wie Admiral Tōgō oder General Nogi anführen: auch ihr Körper
hatte sein begrenztes Maß, aber ihre innere Macht erfüllte alles, und indem jeder das Seinige
erschöpfend bis zum Äußersten tat, war Verdienst und Leistung (kōseki) so gewaltig, daß jeder
in der ganzen Welt, wenn man ihren Namen nennt, auch wenn er sie persönlich nie gesehen hat,
voller Verehrung gegen diese Männer ist. Davon also ist die Rede: wer nicht dieser einzelne auf
sich selbst beschränkte Mensch ist, sondern wer vielmehr der zu den Häupten (bis in die höchsten
Höhen) strömende, zu den Füßen (bis in die tiefsten Tiefen) strömende große Mensch ist, von
dessen Tun und Lassen hallt die ganze Welt wider.

Kōan № 43
千里同風
ခ࿮ဂက࿲࿻࿱ ࿺࿲࿶࿹࿲࿻ ࿴࿹࿲࿶࿰࿵࿲࿿ င࿶࿻࿱

Zen Sand: “A thousand miles away, and still the same.” [4.345]
Dieser Spruch ist gleichen Sinnes wie der oben genannte „Zehntausend Meilen Ein Eisenband:“ ᶠ
Himmel und Erde insgesamt sind von dem Winde erfüllt; mit andern Worten: die Wahrheit des
Alls ist überall in der ganzen Welt; zu dieser Wahrheit zu erwachen, gibt es zwar die buddhi-

⁴ Als Sinnbild? Der Löwe kauernd, Kraft sammelnd, bevor er zum „Löwenruf“ [mittlere Sammlung 2. Teil
»Buch des Löwenrufs« und längere Sammlung (Dīgha Nikāya) 1. Teil, 8. Rede] ansetzt, der alle anderen „Tiere“
verstummen läßt. Shishi ikku sureba / yakan nōretsu su „Der Löwe brüllt einmal – der »Wilde-Fuchs-Geist« ist
zerschlagen.“

ᵉ shudan, Mittel und Wege, Manipulationen. ᶠ Kōan 17.

5



stischen, christlichen, konfuzianischen und andern Schriften; aber wenn es zu dieser Wahrheit
selbst kommt, sind diese letztlich nicht mehr not. Sie für Mittel und Gerät zu nehmen, in das
Wesentliche einzudringen, ist gut; aber in dem, was man so Lehren nennt, steckt diese Wahrheit
nicht. Wenn man nicht allererst von hier aus [nämlich daß die Wahrheit nicht im Geschriebenen,
bloß Überlieferten steckt] in die Sache hineingeht, so kommt man kaum weiter. Daher haben die
Ahnenmeister von allen möglichen Seiten her die Sache besprochen. Auch für den Menschen des
Tees gilt Gleiches: solange er noch in diesem Ding Tee befangen ist (auf dem „Tee“ herumsitzt),
ist das, was Begegnung mit der Wahrheit zu nennen ist, reichlich unmöglich; solange er nicht erst
einmal dies Ding Tee durchbrochen hat (durch diesen „Tee“ ganz hindurchgestoßen ist), kann
es nicht zum Verständnis (gateri) des Wesens (Hontai), wo nicht Leben noch Tod ist, kommen.
Das ist, was der Spruch sagt, es vergleichend mit dem Winde, der überall und allerorten da ist
und sich gleich ist. Auch das Schriftbild 破砂盆 (Ha-sha-bon) „Den Sandteller zerbrechen“ will
(letztlich) Gleiches sagen.ᵍ

Kōan № 44
十牛
ဇ࿲࿵࿻࿲࿿-࿼࿰࿵က࿲

Ch. Orig.: Shí niú tú sòng, W.-G.: Shih-niu t’u sung (十牛圖頌)

Abb. 1: Zwei der zehn Seidenmalereien, Kopien eines Original Kakuan’s aus dem 12. Jhdt., gefertigt vom
Rinzai-Mönchs Tenshō Shūbun (1414–63). Heute im Museum des Shōkoku-ji in Kyōtō.

Man sieht dies oft gemalt und jeweils Worte (Verse) dazu geschrieben; man sieht es auf Wand-
schirmen, Wandtüren (Fusuma) in zehn Abteilungen gemalt. Dieser Zehner-Ochse zehnmal der
Ochseʰ stellt im Bilde die Stufen dar, wie des Zen-Beflissenen Übung Schritt um Schritt tiefer
wird.

ᵍ Zwar muß das Formlose, der Sand, zur Form, zum Gefäß, zum Teller geformt werden; aber, für immer in
dieser Geformtheit, wird es ein Starres: man muß es wieder zerbrechen. Erst dieser Durchbruch, dieses völlig Neue
Andere führt zur Freiheit, führt zum Ziele.

ʰ 牛, ushi, = Rind, Kuh, Ochse, Stier.

6



„Auch Shaka war erst nur ein gewöhnlicher Mensch (bompu)“ sagt das alte Wort; ohne Übung
und Ringen wird nirgends etwas erreicht.

Dies Wesen Mensch hat seine Natur, wie der Ochse seine hat; das Herz im Tiefsten (der
Herzensgrund),ⁱ das ist (hier) der Ochse, und von da empor, Stufe um Stufe, von der Menschen-
existenz bis zur Buddha-Existenz, das ist hier gemalt. „Vom Ochsen gezogen, zum Tempel des
Guten Glanzes (Zenkoji) wallend“ wie man oft sagt, [in diesem Sprichwort]: der Ochse, ist nichts
anderes als Buddha. Eben in dieser Weise spricht diese Bildreihe.

Erste Stufe: Den Ochsen suchend. Das Bild: Ein Mann hat ein Seil und blickt nach drüben.
Der Zen-Schüler schickt sich an. Zen zu üben; er tut Wunsch und Gelöbnis, es zu tun. Der Mensch
des Tee schickt sich an, Tee zu lernen, faßt erst den entscheidenden Entschluß; das zeigt das Bild;
das Seil ist der Tee.

Zweite Stufe:Die Spur erblickend: Der Mann hat mittlerweile die Spur des Ochsen entdeckt
– der Mensch hat gerade einmal ein wenig etwas begriffen; beim Tee: der Mensch hat etwa ein,
zwei Sachen davon in sich aufgenommen.

Dritte Stufe: Den Ochsen erblickend: Der Mann hat den Ochsen und dessen Schwanz von
hinten gerade einmal erblickt – der Übende hat ein wenig etwas vom Zen-Geschmack verspürt;
beim Tee: der Mensch hat ein klein wenig Tee-Geschmack verschmeckt.

Vierte Stufe Den Ochsen vollauf erblickend (d. i. finden). Das Bild: Der Mann hat den Och-
sen gefunden, nimmt das Seil und will den Ochsen mit aller Gewalt heranzerren; der Ochse ist
wild, und der Mann wird nicht damit fertig. Beim Tee: Der Mensch weiß zwar schon, was es um
den Tee ist, ist aber noch nicht dahin gelangt, frei damit umzugehen.

Fünfte Stufe Den Ochsen wahrhaft erblickend (d.i. weidend). Das Bild: der Ochse hat sich
an den Mann gewöhnt – der Übende hat etwas Orientierung über sich selbst und sein eigenes
Wesen gewonnen. Beim Tee: Selbst und Tee sind bis zu gewissem Maße eins geworden (zusam-
mengewachsen).

Sechste Stufe:Auf dem Ochsen nach Hause reitend. Das Bild: der Ochse, den Mann tragend,
frei – Wahres Wesen (Hontai) und Wahrheit des Alls sind vereint. Beim Tee ist es, da „Tee und
Zen Ein Geschmack“ sind.⁵

Siebente Stufe: Williger Ochse bleibt beim Menschen. Der Mensch hat den Ochsen frei
gelassen, das Bild (beliebig) freien Samadhi’s. Es ist, da der Übende weder des Seiles noch des
Ochsen weiter besonders bedarf. Beim Tee: Teeschöpfer sind nicht weiter not; die eigne Natur
ist Chajin (ein Mensch des Tee).

Achte Stufe: Mensch und Ochse sind vergessen – Bild des runden Fensters. Der Übende ist
eingedenk des All-Leeren (Issai-kū). Beim Tee: zu dem Bereich ist man gekommen, auf den der
berühmte Drei-Abend-Gesang weist:

Mi wataseba hana mo momiji mo nakarikeri
um no tomaya no aki no yugure.
Du blickst umher:
Blumen und roter Ahorn auch sind entschwunden,

⁵ Siehe Kōan 30.

ⁱ kokoro no moto.

7



O Abend im Herbste (einsam) an der Hütte am Meere!

Neunte Stufe: Zum (Ur-)Grund sich wendend, zum Ursprung zurück. Bild: blühende Blume.
Von der Höhe des Erwachtseins zu der Erkenntnis, daß Leere Form (Gestalt, Körperliches) ist,
blickend, sieht der Übende die Weiden grün, die Blumen rot,⁶ und nichts weiter anderes ist damit.
Beim Tee: Tee-Schalen, Tee-Schöpfer gehören zum schönen Tee-Brauche (Cha-dō), und gar
nicht zu verwerfen sind sie.

Zehnte Stufe: Der Mensch zu Hause, die Hände in den Schoß legend. Bild: Hotei oder eine
ähnliche Gestalt gibt Kindern Geschenke – Der Übende hat den Buddha Stand erreicht; frei und
ungehindert (jiyū jizai) lustwandelt er in der Welt – der Mensch des Tee hat den Stand erreicht, da
er (wie Kung sagt) seines Herzenswünschen folgen kann, ohne das Maß (ho, das Gesetz, Dharma)
zu übertreten – eine Welt (Himmel und Erde), von der der gewöhnliche Mensch nichts weiß noch
kennt.

Die Geschichte (in manchen Varianten sind es auch nur fünf, sechs oder acht Bilder) stammt
ursprünglich von Kakuan Shuon⁷ In China und Korea war die frühere Version des P’u Ming (普
明) wesentlich beliebter, die sich in vielerlei Hinsicht von der des Kakuan unterscheidet.

Kōan № 45
きっさ

喫茶
こょ

去
࿴࿲࿵, ခ࿿࿶࿻࿸ ခ࿲࿲!

Das ist des berühmten Abts „Yūeh-chou von Tang“ Wort (Kōan):⁸ als jemand an die Tür des Abts
klopfte (um Meditationsanweisungen im Zimmer des Abtes zu erhalten), rief er alsbald: „Geh,
trink Tee!“ und das ist dieses Teetrinkens („Geh, trink-Tee’s“) Anfang. In sehr alter Zeit, ehe
die Teeweise im einzelnen festgelegt war, ward dieser TEE zu herrlichem Erwachen (zu wahrem
innerem Erlebnis).

⁶ Siehe Kōan 12.
⁷ 廓庵師遠, ch.: K’uo-an Shih-yüan, ?1100–?1200.

Engl. Übersetzungen, mit Reproduktionen der Holzdruckbilder von Tokuriki Tomokichiro (徳力富吉郎; 1902–99)
findet sich in: 1) Reps, Paul; Zen Flesh, Zen Bones; Garden City o.J. [ca 1965], S. 130–55; 2) Suzuki Daisetz’; Ma-
nual of Zen Buddhism; S. 127-44 (Volltext Manual of Zen Buddhism „The Ten Oxherding Pictures“ online bei
http://www.sacred-texts.com/).
Weitere deutsche Übersetzungen: 1) Buchner, Hartmut; Tsujimura Kōichi; Der Ochs und sein Hirte … erläutert von
Meister Daizōkutsu R. Ōtsu; Pfullingen 1958 (Neske); ⁷1995; ISBN 3-7885-0236-3; 2) Dumoulin, Heinrich; Geschich-
te des Zen-Buddhismus, Band I: Indien und China; Bern 1985 (Francke-Verlag) S. 261 ff; ISBN 3-7720-1554-9;
3) Snela, Bogdan (Hrsg.); Der Ochs und sein Hirte: Zen-Augenblicke (mit Kommentaren und ausgewählten Texten von
Hugo M. Enomiya-Lassalle. Mit Tuschzeichnungen von Tatsuhiko Yokō und Kalligraphien von Yoshiko Yokō. Deut-
sche Übersetzung der Texte zu den 10 Ochsenbildern von Guido Joos); München 1990 (Kösel); ISBN 3-466-20325-2.

⁸ Diese Stelle Sōtei’s ist nach einem Kōan des Mumonkan für den „Tee-WEG“ adaptiert (Die Vorlage ist das
7. Beispiel; vgl. auch Kōan 53.

Einst bat den Chao-chou ein Mönch: „Ich bin gerade erst ins Kloster eingetreten; bitte, zeige mir den Weg!“
Chao-chou sprach: „Hast du schon deine Reissuppe gegessen?“ Der Mönch sprach: „Ich habe die Reissuppe geges-
sen.“ Chao-chou sprach: „Geh und wasch deine Eßschale!“ Da faßte der Mönch die Erleuchtung.
Wu-men erklärt: Chao-chou öffnet den Mund und ließ seine Galle sehen, er zeigte sein Herz und seine Leber. Die-
ser Mönch hörte nicht richtig und nahm die Glocke für einen Topf.
Der Gesang lautet: Weil es allzu sonnenklar ist,
Braucht es lange zum Begreifen.
Wenn du verstehst, (daß es töricht ist,) mit einem Feuer ☞

8

http://www.sacred-texts.com/


Was Zen ist, das ist ursprünglich weder in Predigten noch in Reden noch in Schriften zu
finden; all diese Dinge wie Predigten, Reden, Schriften sind etwas Vorherberechnetes (und Aus-
gedachtes); Mundwerk sind sie; was aber das Tatsächliche betrifft, so gilt das Wort: „Der Unent-
haltsamste ist der Arzt (welcher immer davon redet, daß man sich von diesem oder jenem enthalten
müsse); der Ausschweifendste ist der Bonze“ – man ist am weitesten entfernt von wahrer Wirklich-
keit, wenn man sie im Munde führt. Dies „Geh, trink Tee¡‘ will eben gar nicht dies Um-die-Dinge-
herumgehen, sondern jetzt, auf der Stelle, trink einen Schluck und wisse, wie es um den Tee ist,
und dieser Tee wird zum großen Erwachen, und außer diesem gibt es kein Erwachen.

Ein Frommer (Koji⁹) redete einst gar herrlich vor einem Zen-Meister über die Geduld. „Nichts
Herrlicheres,“ sagte er, „hat doch der Mensch als die Geduld. Geduld – wer das kann, der vermag
alles in der Welt.“ „So?“ dachte da der alte Meister und schlug mit der Tabakspfeife, die er in
Händen hatte, dem über die Geduld Vortrag haltenden Fromme hart auf den Kopf. Da veränderte
sich dessen Gesichtfarbe, und rot vor Wut zürnte er „So mir nichts, die nichts einen zu hauen,
ist doch der Gifel der Frechheit!“ Da sagte der alte Meister zum Frommen: „Nun sehe ich also,
was diese Geduld ist. Elender Jähzorn ist sie.“ Da kam jener zum ersten Mal, wird erzählt, zum
Wissen (erwachen) um die wirkliche Geduld.

Diese chinesische Form ist die ursprüngliche: „Geh!“ im Sinne der Aufforderung, etwas zu
tun, nahezu gleich „komm!“ haltenden Frommen, hart auf den Kopf. Da veränderte sich dessen
Gesichtsfarbe, und rot vor Wut zürnte er: „So mir nichts dir nichts einen zu hauen, ist doch
der Gipfel aller Frechheit!“ Da sagte der alte Meister zu dem Frommen: „Nun sehe ich also,
was diese Geduld ist. Elender Jähzorn ist sie.“ Da kam jener zum ersten Mal, wird erzählt, zum
Wissen (Erwachen) um die wirkliche Geduld.

So spricht dieses Wort (Kōan) von wahrem wirklichem Wesen. Denn in allem und jedem gilt
dies: nichts taugt, wo nur Worte es sind und die Wirklichkeit fehlt.

Kōan № 46
關
က࿰࿵࿿࿮࿻࿸࿲ (࿱࿲က ခ࿼࿿࿲က)
Dies ist der berühmte (yakamashii) Kōan, über welchem der Begründer des Daitokuji, Landes-
meister Daitō,¹⁰ dreizehn Jahre geforscht und dann das Große Letzte Erwachen erlangt hat. Was
dieses Große Letzte Erwachen anlangt, so gibt es freilich allerlei Erwachen (satori, Wissen). Zum
Beispiel, allgemein ist etwas gerade einmal interessant (lustig, omoshiroi) oder es ist traurig. Diese
eindrucksmäßigen Empfindungen werden leicht aufgenommen, werden aber ebenso rasch wieder
vergessen. Nur wenn die Eindrücke äußerst tief sind, z. B. äußerst traurig oder äußerst interessant,
bleiben sie für immer. Da es mit dem Großen Letzten Erwachen derart ist, so gilt es über noch
so viel (anderes Erwachen, Wissenswertes) hinaus ringend zu reifen; ein Wissendwerden (Erwa-
chen) aus bloßer Klugheit oder kleinem Talente hilft hier gar nichts. Das Zeichen關 Kan ʲ kommt

(in der Hand) Feuer zu suchen, ist das Mahl schon längst gekocht.
⁹ Hier, nicht wie sonst im Text (bezüglich Rikyū), in der Bedeutung „Edler/Adliger,“ sondern im Sinne des

„Haushalters“ (lay follower).
¹⁰ Der Tempel, = Ryūhōzan (龍寶山), wurde von 1315–25 von Shūhō Myōchō (宗峰妙超) auch Daitō Koku-

shi (大燈國師, 1282–1337), Schüler des Nampo Jōmin (南浦紹明, 1235–1308), unter der Schirmherrschaft der
Hanazono- und Go-Daigo-tennō errichtet. Einer der hiermit verbundenen Mönche war Ikkyū. Im 20. Jhdt. wurden
auch westliche Übende in den Tempel aufgenommen, darunter Ruth Fuller-Sasaki und Irmgard Schlögl.)

ʲ Barriere, Grenzschranke, den Durchgang gewährend oder gestattend. Die 3 Kwan sind Auge, Ohr, Zunge. „So

9



von dem Grundwerke Mu-mon-kanᵏ und so spricht man auch von Kan-Sammai (Kan-Samadhi¹¹)
und angesichts des Mu ˡ spricht man von Mu-Samādhi; und jenes „die Eiche im Hofe, dem Wesen
(mi) nach Baum der Erleuchtung¹² oder Drei Pfund Hanf – diese alle sind Kōans gleicher Natur
(gleichen Sinnes) und weichen nicht weiter besonders voneinander ab.

Ergänzung: Drei Pfund Hanf im Bi-yän-lu

Dung-schan’s drei Pfund Hanf¹³
Hinweis: Ein Säbel, um zu töten, ein Degen zum Lebendigmachen: das war bei den Alten Brauch
und Regel; das gehört auch heute noch zum unerläßlichen Bedarf. Gilt es zu töten, so wird dabei
auch nicht ein Härchen gekrümmt. Gilt es, lebendig zu machen, so muß doch Leib und Leben
dabei zugrunde gehen. Darum sagt einer: Den einen Pfad, der überwärts hinaufführt, kann aller
tausend Heiligen Überlieferung dir nicht weisen. Gelehrte mühen sich, ihm eine Form zu geben.
Sie sind den Affen gleich, die nach dem Spiegelbild im Wasser greifen. Nun sagt einmal: Wenn
man es schon nicht greifen kann, was sollen dann die vielen „öffentlichen Aushänge“ mit ihrem
Rankengewirr? Wer Augen hat, versuche es zu sagen! Sehet her!
Das Beispiel. Wir legen vor:
Ein Mönch fragte Dung-schan: Was ist es mit Buddha?“ Dungschan erwiderte: „Drei Pfund
Hanf.“
Zwischenbemerkungen zum Beispiel: Ein Mönch fragte Dung-schan: Was ist es mit Buddha?
– Eine eiserne Sterndistel! [Eine stachlige Kugel, wie man solche im Krieg verwendete, um das
Gelände ungangbar zu machen.] – Darüber springt der klügste Kuttenmönch nicht weg.
„Dung-schan erwiderte: Drei Pfund Hanf.“ – Strahlende Helle! – Abgetretene Sandale! – Er deu-
tet auf Sophorabaume, schilt sie Weiden und tut, als wären das Bäume von gleichem Wert und
gleicher Ehre.
[Anm.: In der Dschou-Zeit des chinesischen Altertums hielten die drei Reichsminister ihren
Staatsrat unter drei Sophorabäumen ab, einer über zwanzig Meter hohen, robinienähnlichen
Baumart, die auch von den Dichtern gern als Hüter edler Ruhe besungen wird. Im Gegensatz
dazu ist die Weide, besonders die mit den herabängenden, im Winde wehenden Zweigen, der
allgemein bekannte Baum der Vergnügungsviertel und vielfach geradezu Symbol für Ausschwei-
fungen. Also besagt das Gleichnis: Er deutet auf den Buddha, schilt ihn ,drei Pfund Hanf’ und
tut so, als wären das Namen von gleichem Gewicht und gleicher Ehre.]

¹¹ Sammai. „Das Vergessen von Gehör und Stille“ (d. i. Überwinden der 3 Schranken [vgl. Mu-mon-kan 47:
„Tou-shuai’s drei Schranken“] ist nicht gleichbedeutend mit dem samādhi, wird während der Zazenübung erreicht,
ist jedoch noch nicht das volle satori (☞ Koan 1 Anm: „Wilder Füchse Zen“).

¹² Bodai-ju, Linde. ¹³ Als 12. Beispiel in Gundert’s BYL I, S.¸239.

☞ begreift es sich insbesondere auch, daß der Buddho keine andere Zweiheit als die von Auge und Gestalt, Ohr und
Ton usw. anerkennt.“ (G. Grimm, Die Lehre …, S. 397). Dazu Karl Neumann im Suttanipāto, Bardenlied:
„Der ist, o Priester, auferwacht,
Er hat ein jedes Ding erkannt,
Ein jedes Wissen durchgedacht,
Bei jedem Dinge scharf gesehn,
Ein jedes Werk in sich versiegt:
Unhaftbar weilt er abgelöst.“
mit Anm. zu V 992: „Schärfer ist kein Stempel der der vollkommenen Immanenz je geprägt worden.“

ᵏ Nicht-Tor-Schranke, Torloses Tor; 禅宗無門關. ˡ Nicht, vgl. Kōan 18.

10



Erläuterung des Beispiels: Dieser öffentliche Aushang wird von vielen Leuten mißverstanden.
Es fällt auch schwer, ihn nur so einfach zu zerkauen. Du wirst nichts daran finden, worüber du
sofort ein Urteil abgeben könntest. Und warum? Weil er ohne Würze ist und keinen Geschmack
gibt. Die Alten haben auf die Frage nach Buddha die verschiedensten Antworten gegeben. Einer
[nämlich Dschau-dschou, der Meister des 2. und 9. Beispiels] sagte: Ist in der Buddhahalle. Ein
anderer: Besitzt die allgemein bekannten zweiunddreißig auszeichnenden Körpermerkmale. [Die
zweiunddreißig Körpermerkmale eines Großen, mahā-puruscha-lakschana, werden in manchen
Sutren von den Fußsohlen bis zum Scheitel mit echt indischer Subtilität beschrieben.] Ein dritter
gab zur Antwort: Eine Rute aus den Bambuswurzeln unten im Berg. Kommen wir aber zu Dung-
schan, so antwortet der einfach: Drei Pfund Hanf. Da kann man wohl sagen: er schneidet den
Alten die Zunge ab. Manche Leute wollen sich die Geschichte verständlich machen und sagen,
Dung-schan sei um diese Zeit in der Scheuer des Klosters gewesen und habe Hanf abgewogen. Da
sei der Mönch mit seiner Frage gekommen, und darum habe er ihm so geantwortet. Andere sagen:
Die Frage ist nach Osten gerichtet, Dung-schan’s Antwort nach Westen [d. h. um den Frager
aus seinen Denkgeleisen herauszustoßen, gebe Dung-schan absichtlich eine Antwort ohne jeden
Sinn]. Wieder andere erklären, die Antwort sei nur ein Umweg, um dem Mönch vorzuhalten: Du
bist selber Buddha und gehst dabei nach Buddha fragen! – Tote Leichname! Allgemein findet
sich ferner auch die Auffassung, Dung-schan wolle einfach sagen: Da, diese drei Pfund Hanf, das
ist Buddha.
Nun, das alles hat mit dem Kern der Sache nichts zu tun. Wenn du mit solchen Überlegungen
an Dung-schan’s Wort herangehst, kannst du dich bis zur Herabgeburt des Buddha Maitreya an
dieser Aufgabe üben und wirst auch nicht im Traum die Lösung sehen. Und warum nicht? Weil
Worte nur Gefäße und Stützen sind, um den Weg, die Wahrheit zu tragen: Die Leute verstehen
eben einfach nicht, wie die Alten es tatsächlich meinten, und suchen nur immer im Wortlaut
herum. Was werden sie da wohl für eine Nase zum Anfassen finden? Seht ihr nicht, was einer
der Alten (Tsëng-Guan, 4. Patriarch der Avatamsaka-Schule [jp.: Kegon-shū]) gesagt hat: „Die
Wahrheit, der Weg, ist im Grunde ohne Worte. Aber durch das Wort wird die Wahrheit kund.
Wer die Wahrheit schaut, vergißt die Worte.“ Erst wenn einer bis dahin gelangt, wird er es erleben,
daß das Triebwerk erster, höchster Ordnung auf ihn selbst zurückschlägt.
Einfach diese drei Pfund Hanf! Es ist wie die große Hauptstraße, die kerzengerade durch Tschang-
an hindurchführt. Du magst den Fuß heben oder senken, da ist kein Schritt, der nicht in rechter
Richtung ginge. Dieses Wort ist von der gleichen Art wie das des Meisters Yün-men von den
Wickelklößen [vgl. BYL Kōan 77]. Freilich, diese Art ist sehr schwer zu verstehen.

Mein verstorbener Meister vom Berg des Fünften Patriarchen [Fa-yän] sagt in einem Ge-
sang:¹⁴

Der kleine Krämer, freien Blickes bar,
Schlägt seinen Hanf los, gleich im Bausch drei Pfund.
Er bleibt ihm liegen hunderttausend Jahr.
Hat niemand Platz für das lästige Bund.

[Es ist mit diesem Wort wie mit allem höheren Geheimnis: es liegt offen da, kostet nichts,
und doch kann es niemand gebrauchen. Man vergleiche dazu das Gedicht im dritten Teil des
Stundenbuchs von R. M. Rilke: „Du bist der Arme, du der Mittellose.“]

¹⁴ A.M.: Fa-yän [= Wu-dsu Fa-yän 五祖法演, jp: Goso Hōen, 1024–1104; Lehrer von Yüan-wu] auch BYL I:
16ff, 41, 64, 174, 241, 394, 417, 443; II: 85, 163, 274, 281, 305. BYL2 (Schwarz): 45, 141, 270. Sammlung der
Sprüche und Gedichte kompiliert im 17. Jhdt. Dsching-Ling [= Nangking] Tsching-Ljang Wen-I-Tschan-Shich

11



Aber du brauchst nur den unreinen Staub der Gefühlsneigungen, der Wünsche und Gedanken,
das kleinliche Federlesen um Vorteil und Nachteil, um Ja und Nein, kurz alles zusammen in eins
zusammenzufalten und mit einem Ruck reinen Tisch zu machen, dann gehst du hin und hast es
ganz von selbst begriffen.
Erklärungen zum Text:¹⁵

Der Name Dung-schan, d. h. Grottenberg, führt leicht zu Verwechselungen. Er kommt zwei
verschiedenen Bergen zu, und mehr als zwei Meister gibt es, die darnach genannt sind. Wohlbe-
kannt ist das Dungschan-Kloster in der Provinz Kiangsi, nicht allzu weit von Huang-bo’s Geier-
horn und Bai-dschang’s Reckenberg entfernt, der Sitz des großen Meisters Dung-schan Liang-
djiä,¹⁶ von dem noch wiederholt die Rede sein wird, besonders in Kapitel 43 [BYL II, 191],
und der als Gründer der in Japan sehr lebendigen Sōtō-Sekte geschichtliche Bedeutung hat. Hier
dagegen ist von einem anderen Dung-schan die Rede, der sich im Norden der Provinz Hupe
befindet, und zwar nordwestlich der Kreisstadt Hsiang-yang [襄阳市] und der dortige Meister,
von dem das Beispiel handelt, heißt Dung-schan Schou-tschu,¹⁷ d. h. „Bewahre den Anfange.“
Während der Meister Dung-schan Liang-djiä in der mit Bodhidharma beginnenden Stammlinie
noch der elften Generation angehört, steht Dung-schan Schou-tschu bereits auf der vierzehnten
Stufe, also auf einer der jüngsten, die in unserer Sammlung vertreten sind. Er war ein Schüler
des großen Yün-men, und da dieser von 864 bis 949 gelebt hat, so können wir annehmen, daß
Dung-schan Schou-tschu um die Mitte des 10. Jahrhunderts und wohl noch später gewirkt hat,
also bereits in die Anfänge der Sung-Dynastie hineinreicht. Von seiner Begegnung mit Yün-men
berichtet Yüan-wu in der Erläuterung. Daraus ist zu ersehen, daß er von kleiner Statur war. Sonst
ist über ihn kaum etwas bekannt, außer dem hier angeführten Ausspruch. Durch diesen aber ist
sein Name weit über den engeren Kreis des Zen hinaus berühmt geworden.

Im Mu-mon-kan: Deutsche und englische Übersetzung im Vergleich

Derber ausgedrückt im 21. Beispiel des Mu-mon-kan
„Den Yün-men fragte einst ein Mönch: »Was ist der Buddha?«
Yün-men sprach: »Ein aufgetrockneter Schmutzspatel.«¹⁸“ (Dumoulin)

Mit anderer Erklärung Wu-mens, als 18. Beispiel im Mu-mon-kan:¹⁹
Einst fragte den Tung-shan ein Mönch: »Was ist der Buddha?«
Tung-shan sprach: »Drei Pfund Hanf«

Wu-men erklärt:
Es ist wie beim Zen der winzig kleinen Venusmuschel des Tung-shan.
Wenn sie nur ein wenig beide Schalen öffnet,
legt sie Leber und Eingeweide bloß.
Wohl ist es so, aber sag’ an:
„In welcher Richtung erblickst du Tung-shan?“

Der Gesang lautet:
Er hat es bloßgelegt: Drei Pund Hanf.
Das Wort ist vertraut, der Sinn ist noch vertrauter.

Lü-Yu.)
¹⁵ Dung-schan Schou-tschu 洞山守初; Dòngshān Shǒuchū, jp.: Tōzan Shusho, ein Schüler Yün-mens.
¹⁶ 洞山良价, jp.: Tōzan Ryokai, 807–869. ¹⁷ jp.: Tōzan Shusho; Mitte 10. – Anf. 11. Jhdt. ¹⁸ A.M.: Der

„Schmutzspatel“ heißt wörtlich „Kotspatel“ bzw. „-holz“ und wurde im alten China statt Toilettenpapier benutzt.
¹⁹ Dumoulin, S. 82.

12



Wer da kommt und über „ja“ und „nein“ theoretisiert,
Ist ein Mann von „ja“ und „nein“ (im Relativen befangen).
Die englische Übersetzung von Paul Reps:

18. Tozans Three Pounds
A monk asked Tozan when he was weighing some flax: “What is Buddha?”
Tozan said: “This flax weighs three pounds.”
Mumon’s comment: Old Tozan’s Zen is like a clam.
The minute the shell opens you see the whole inside.
However, I want to ask you:
Do you see the real Tozan?
“Three pounds of flax in front of your nose,
Close enough, and mind is still closer. Whoever talks about affirmation and negation
Lives in the right and wrong region.“

Kōan № 47
知足
င࿶ကက࿲࿻ ဂ࿺ ࿱࿮က ࿴࿲࿻ဂ࿴
„Wissen um das Genug“ will sagen: Wisse, daß du reichlich hast! In dem „Zehnfachen Kommen“
in des Erhabenen Shaka’s Großgefährt heißt es:

Gegenüberstellung

Reichtum und Fülle kommt von Mitleid und Barmherzigkeit
Segen und Tugend kommt von (der Pflege) der Wurzel des Guten
Freisein von Krankheit kommt vom Glaubensherzen
Liebe und Ehre kommt von Langmut und Geduld
Wissen und Weisheit kommt von Reinheit des Herzens
Hoher Stand kommt von (edler) Sitte und Ehrfurcht
Kurzes Leben kommt von Töten des Lebens
Kranker Leib kommt vom Unreinen
Armut und Elend kommt von filzigem Geizen
Blindheit erleiden kommt von Brechen der Gebote.

Um ein Beispiel hier anzuführen, so wird hier gesagt: „Reichtum und Fülle kommt von Mitleid
und Barmherzigkeit“ – mag einer noch so arm sein, wenn er in der Kälte am Wege ein armes
Mädchen trifft, das für Geld den Vorbeikommenden (Wahrsage-)Auskunft geben möchte: „Ach!“
denkt er, „in dieser Kälte! ein so junges Ding! und dann zu einem so (nichts einbringenden)
Geschäft hierher kommen! das muß einen doch erbarmen!“ und nimmt aus dem Busen ein klein
wenig Geld und gibt es ihr freundlich – wenn es auch noch so wenig ist, indem er es gibt, ist er
mit einem Male zu dem Wissen um das Genug gekommen; „ich habe genug; ich kann den Leuten
geben“ – dieser Sinn ist in ihm geboren. Reichtum und Fülle hat er erlangt. Umgekehrt aber, mag
er noch so reich sein und hat nicht dies Gebenkönnen und strebt unzufrieden in seinem Teil, mit
immer tieferem Begehren weiter und weiter, so mag er zwar als Mensch reich sein, er weiß aber
nichts von seinem Reichtum, und seine Welt ist im Grunde die Welt eines armen und bedürftigen
Mannes.

13



Wer also fühlt und weiß: „Wie es heute (gerade) ist, so ist es wirklich gut“ das ist: wer für
den heutigen Tag zum Wissen um das Genug gekommen ist, und wer auf diese Weise Tag um
Tag fühlt und weiß, daß, wie es ist, es recht und gut ist, – für den wird das ganze Leben recht
und gut. Das beste Zaubermittel gegen Seekrankheit, heißt es, ist sich mit der Bewegung des
Schiffes in gleicher Weise zu schaukeln – sowie Schiff oder Körper sich trennen (etwas für sich
Besonderes wollen), wird man seekrank. Eben auf solche Weise erlebe, was da auch kommt, heute
und wieder heute, das Selbst nicht getrennt vom Anderen! Dann bleibt aller Kummer (kurushii
to iu koto) fern, und der Gedanke eines Ungenügens kommt überhaupt nicht auf.

Kōan № 48
さくじつのしょうねん

昨日青年
きょうははくとう

今日白頭
࿴࿲ကခ࿲࿿࿻ ࿴࿿ü࿻ ࿶࿻ ࿷࿮࿵࿿࿲࿻, ࿵࿲ဂခ࿲ င࿲࿶ကက࿲က ࿵࿮ဂ࿽ခ

Das will heißen, wie die Schriftzeichen (und die Worte) es sagen: gestern war man noch jung,
heute schon ist man ein alter Mann mit weißhaarigem Haupte.²⁰ Vom Tee zu sprechen, so ist ja
nicht weiter schlimm, wenn man ihn zu einer Vergnügung im Alter macht und dann zu einer Art
Teegenuß,²¹ kommt, oder wenn man Frauen und Mädchen in den Formen und Gebrauchsweisen
des Tees unterrichtet; man mag das also ruhig tun; aber (wenn etwas erreicht werden soll und
wahre Meisterschaft erreicht werden will), ist es unerläßlich, daß der junge Mann sich schon
in der blühenden Kraft der Jugend damit befasse; „Tee und Zen als Ein Geschmack“ müssen
geschmeckt werden (das Starke, Ernste, Feste muß hervordringen); wenn man damit im eignen
Berufe tätig ist, so wirkt ein Element (Genso), das die Dinge außerordentlich fördert. Wenn man
aber diesen sog. Tee zu einem bloßen Tee-Vergnügen (zur bloßen Tee-”Kunst”) macht und auf
diese Art immer weiter hineindringt, so kann es geschehen, daß man eben um des TEE willen
des eigentlichen Hauptgebiets (Honryo, des Lebens selber) verlustig geht. So soll es aber gewiß
nicht sein. Den Tee schlürfend, zum Sinn (Dort) des Weltalls erwachen, soll eben zum Element
(Sairjō) werden, das dem eigenen Hauptberufe hilft. Daher ist not, sich schon von jungen Jahren
an damit zu befassen. Ist man erst ein alter Mann geworden, so gilt, was das Sprichwort selbst
von den Himmlischen sagt: „Fünf Hinfälligkeiten, Acht Leidensbitternisse“ – auch der Mann, der
heute noch in größter Kraft und Blüte dahinlebt, wird unausweichlich, alt geworden, krank und
siech und geht dahin und stirbt; viel rege sein und tun läßt sich im Alter nicht mehr. Darum, so
wird gewünscht und wird erhofft: in jungen Jahren, wo noch Kraft und Mut und Eifer (鋭気, eiki)
überströmen, werde man mit TEE wahrhaft vertraut.

²⁰ Als solches die Schlußzeile eines in Form eines Juéjù (絕句) gehaltenen Gedichts von Xǔ Hún (絕句, W.-G.:
Hsü Hun, 1. Hälfte 9. Jhdt.) betitelt jap. Shōshi (秋思.

²¹ Tee-Andacht, Cha-sammai.

14



Kōan № 49
山呼万歳声 (

やま

山は
よ

呼ぶ
ばんぜい

万歳の
こえ

声)
࿯࿲࿿࿴ ࿿ဂ࿳ခ ࿯࿮࿻ဇ࿮࿶!

Abb. 2: Der Berg ruft! (Watzmann im Morgenrot.)

Eine Schriftrolle mit diesem Zen-Worte wird bei glücklichen Gelegenheiten aufgehängt, und auf
den ersten Blick sieht es aus, als ob dies Leitwort (Kōan) sage: der Berg ruft Lebe-hoch (Banzai)!
Dem ist aber nicht so. Sagt der zu einem Gemälde hinzugeschriebene Vers des Abtes Sengai:

Toshi akete ikutsu naruka Jūrojin?
Wieder ist ein Neujahr da – wie alt bist du, Glückesgott des ewig-langen Lebens?

„Zähle die Jahre (des Alters) Buddhas!“ wird oft dem in das Gemach (des Meisters) zwecks
Meditation Tretenden von dem Meister als Aufgabe (Kōan) gegeben.

Es rasteten einmal auf Übungsreise übende Mönche (雲水) vor dem Tore eines Tempels und
debattierten gewaltig über Weg und Weise der geistigen Schau (Zen-dō). Da kam vom Innern
des Tempels ein Mönch und sagte: Ich sehe, Ihr seid alle sehr bewandert in der geistigen Übung
(Shugyō); ich möchte nur einmal etwas fragen: ist der Stein da vorn außer Euch oder in Euch?“ᵐ
Oder, [was das Gleiche etwa beim Tee wäre]: Sind Teetopf und Schale, die du vor dir gewärtig
beim Teebereiten brauchst, außer dir oder in dir? – Da wurden die versammelten Mönche alle
sprachlos – baff und wußten nicht, was erwidern, und wurden zuletzt dieses Mönches Schüler
und kamen zu rechter Übung. So wird erzählt.
Den Stein aber laß am besten, wie er ist (tada ishi sono mama); er ist weder in dir noch außer dir.

Es sei noch ein anderes Beispiel angeführt. Vor dem Tore eines Tempels ward ein Banner
errichtet, und, die es sahen, debattierten eifrig darüber, ob das Banner sich selber bewege oder ob
der Wind das Banner bewege. Da kam Zen-Meister Huinung [Hui-neng], der sechste Patriarch
(der Zen-Richtung) hinzu und sagte: „Bewegung des Banners ist es nicht, Bewegung des Windes
nicht; Eures Herzens (kokoro) Bewegung ist es.“ Da sagten die anderen wie aus Einem Munde:
„Natürlich, so ist es!“ und sie begriffen. So wird erzählt. Ursprünglich ist, was hier Herz genannt
wird, ein Absolutes-Ohne-Willen(-noch-Absicht).ⁿ Sieht es den Berg, so sollte zwischen Berg
und Herzensspiegel rein gar nichts dazwischen sein; ruft er also Banzai, so ruft er eben; und im

ᵐ außerhalb Eures Herzens (kokoro), Eures Geistes, oder innerhalb. ⁿ 絶対無意, zettai-mu-i, völlig blank.

15



Tee rufen dann Teetopf, Teeschale, Teeschöpfer und alle andern Sachen Banzai! Hat man erfaßt,
was da gemeint ist, so hat man auch die Jahre des Alters des Glücksgottes des Langen Lebens
oder die Jahre Buddhas rasch gezählt. Daß Berg und Ich Eins sind (ittai, Ein Körper, Ein Wesen),
ist freilich überaus schwer wirklich zu erfassen.

Kōan № 40
三十棒
࿱࿿࿲࿶ကက࿶࿴ ࿽࿿ü࿴࿲࿹
DieseAufgabe ist gleichbedeutendmit dem, daßMeditationsmeister Süd-Himmel-Prügel (Nanten-
bō) von Westpalast (Nishi-no-miya) immer [mit einem großen langen Pinselzuge] einen ungeheu-
ren Prügel zeichnete – „alles Kleinzeug zerschmetternd heißt es da – und in dem zu dem Bilde
beigeschriebenen Verse schrieb:

I o eru mo
Nantenbō
I o ezaru mo
Nantenbō
Wenn ich mein Wollen erfüllt –
(bin ich) Nantenbō –
wenn ich mein Wollen nicht erfüllt –
(bin ich) Nantenbō –

(Das ist) ob ich mein wahres rechtes Sinnen fortzusetzen vermocht, ob ich es nicht vermocht
– so bleibt doch nichts anderes übrig, als, unbekümmert um Kleinzeug, immer voranzuschrei-
ten. Freilich gilt es darauf zu merken, daß es nicht heißt: das eigene eigenwillige (eigensüchtige)
Sinnen fortzuführen, sondern das wahre (rechte) Sinnen. Im Zehn-Satz-Kwannon-Sutra zur Ver-
längerung des Lebens (Emmyō-jūku-kwannon-kyō ²²) heißt es:

Kanseon Namu Buddha und andre Buddha’s! En-verbunden andre Buddha! En-verbunden
Buddha-Dharma! En-verbunden Ewige Freude (Jōraku)! morgens sinne (bete) ich mit rei-
nem Herzen (zu) Kanseon, sinne abends Kanseon; Sinnen, Sinnen kommt aus dem Herzen;
Sinnen, Sinnen läßt nicht vom Herzen.“

„Sinnen, Sinnen lässet nicht vom Herzen“ das ist wie das Volkslied singt:

Omoi dasu yo de o horeyo ga asai
omoidasazu ni wasurezu ni
So lang ich an meine Geliebte noch denken könnt’, war meine Lieb’ nicht tief zu ihr;
Ohne an sie zu denken
(immer an sie denken) …
ohne sie zu vergessen (das ist die Lieb’).

Ferner: Dies „dreißig“ (dreimal zehn) will sagen ein ganzes Leben; auf Tee-Schalen, Tee-
Schöpfern, (Tee-)Blumenvasen und ähnlichemfindetman oft dieAufschrift Drei-Tausend-Ruten;

²² D. i. die ch. Version Kumārajīva’s XXIV. Kapitels 觀音經 im Saddharma-puṇḍarīka-sūtras

16



und diese Welt wird volkstümlich die Drei-Tausend-Welt(en) genannt; wenn man einmal dafür
„Dreißig Prügel“ ᴵ schreibt, hat das alles den gleichen Sinn. Das wahre Sinnen muß man mit al-
len Kräften fördern und halten; wenn man einfach (achtlos) drauflos geht, fällt man wie von
selber in gesteigerte Ichsucht und Selbst-Hoffart; auf dem Wege des Zen haben diese nichts zu
suchen. Reist man durch die Wüste, so sieht man oft und wieder, erzählt man, eine Fata Morga-
na; läßt man sich durch sie verleiten, so gibt es nicht Weg noch Rückkehr mehr. Unverwandt den
Stein(zeich)en oder Kamelspuren nachgehend oder nach den Sternen sich richtend, erreicht man
das Ziel der Reise. Wenn man also den Weg einmal hat, dann nicht abweichen, sondern unablässig
das Wahre Sinnen fortsetzen, oder anders: dem, ehe Vater und Mutter geboren, ursprünglichen
Sein dreißig Prügel geben – dann erst geht es. Auch im Tee wird, wenn man erst das Wahre Sin-
nen, d. i. die Wahrheit (Shinri) ergriffen hat und darnach Tee trinkt, der Tee wahrhaft lebendig:
ohne äußerstes Lernen geht es aber nicht. Der Edle (Koji) Shukwō hat, wie bekannt, unter Zen-
Meister Ikkyū, der Edle Rikyū unter Abt Kokei, der Edle Gempaku unter Abt Jōgen und ebenso
haben die alten berühmten Teemeister alle, dies Wahre Sinnen fortzusetzen (und zu fördern),
Zen geübt und eigens in Cha-dō (Tee-Weg) Unterweisung empfangen.

ᴵ Im BYL: Yüan-Wu’s Empfehlung, wenn er glaubt eine besonders einfältige Fragestellung zu entdecken.
Seihaku, in seinem Kommentar Zenshū Mumonkanshū; Kioto 1675: „Die Anwendung von Stockschlägen und An-
brüllen (bokatsu) ist in der Zen-Schule eine wirkliche Speise.“

Ähnlich ist die Zen-Führung, reich an harten Prüfungen, und nur wer die echte, wirkliche Nahrung empfing, ver-
mag Höchstes zu erreichen. Unter den verschiedenen Führungsweisen der Zen-Meister erlangte die Methode der
Traktierung mit Stockschlägen und des plötzlichen lauten Anbrüllens, das sogenannte bokatsu (jap.: bō = Stock, katsu
= Ton des plötzlichen Ausrufs), besonders durch Meister Lin-chi und seine Schule (jap.: Rinzai-Schule) Berühmt-
heit. Die beiden „Hilfsmittel“ (sanskr.: upāya, jap.: hōben) bezwecken die gleiche psychische Wirkung, nämlich eine
plötzliche Erschütterung des Bewußtseins bis in die Tiefenschicht, wo der Durchbruch zur Erleuchtungserfahrung
geschieht. (Dumoulin in der Einleitung zum 15. Bsp. des Mumonkan „Tung-shan’s dreimal 20 Stockschläge.“)

17


	[HTML]636060Zen-Worte im Tee-Raume 茶室掛物禪語通解
	[HTML]636060 Kōans 41 bis 50
	[HTML]636060 Kōan № 41 喝 ka(tsu)! 
	[HTML]636060 Kōan № 42 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth頭上漫々color push gray 0color popheightdepth.3widthずじょうまんまん-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth脚下漫々color push gray 0color popheightdepth.3widthきゃっかまんまん-to 0- (dir) zu häupten unendlichströmende flut, zu den füssen unendlichströmende flut 
	[HTML]636060 Kōan № 43 千里同風 tausend meilen gleicher wind 
	[HTML]636060 Kōan № 44 十牛 zehner-ochse 
	[HTML]636060 Kōan № 45 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth喫茶color push gray 0color popheightdepth.3widthきっさ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth去color push gray 0color popheightdepth.3widthこょ-to 0- geh, trink tee! 
	[HTML]636060 Kōan № 46 關 schranke (des tores) 
	[HTML]636060 Kōan № 47 知足 wissen um das genug 
	[HTML]636060 Kōan № 48 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth昨日青年color push gray 0color popheightdepth.3widthさくじつのしょうねん-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth今日白頭color push gray 0color popheightdepth.3widthきょうははくとう-to 0- gestern grün in jahren, heute weisses haupt 
	[HTML]636060 Kōan № 49 山呼万歳声 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth山color push gray 0color popheightdepth.3widthやま-to 0-は120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth呼color push gray 0color popheightdepth.3widthよ-to 0-ぶ120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth万歳color push gray 0color popheightdepth.3widthばんぜい-to 0-の120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth声color push gray 0color popheightdepth.3widthこえ-to 0-) berg ruft banzai! 
	[HTML]636060 Kōan № 40 三十棒 dreissig prügel 



