
Zen-Worte im Tee-Raume
茶室掛物禪語通解

von Akaji Sōtei (赤路宗貞)
Einführung und Übersetzung von Hermann Bohner¹ ²

Kōans 31 bis 40

¹ https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_31.html (Stand: 5. Mai 2020)
Orig.: Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai (茶室掛物禪語通解); ursprünglich erschienen als Supplementband XX
der ♬♨♳♳♤♨♫♴♭♦♤♭ ♣♤♱ ♣♤♴♳♲♢♧♤♭ ♦♤♲♤♫♫♲♢♧♠♥♳ ♥ü♱ ♭♠♳♴♱- ♴♭♣ ♵ö♫♪♤♱♪♴♭♣♤ ♮♲♳♠♲♨♤♭♲, Tokio 1943

² Online-Bearbeitung Adi Meyerhofer, dessen Fußnoten sind numeriert, längere Exkurse derart, die Fußnoten
Bohners mit Buchstaben, die Dritter mit römischen Ziffern.

https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_31.html


☸ ☸ ☸
Diese Datei ist ein Anhang zur Webseite
im-tee-raume.zenwort.de

Erstellt am 5. Mai 2020 von Adi Meyerhofer, München.
Der zugrundeliegende Text ist nach japanischem Urheberrecht gemeinfrei. Die vorliegende elek-
tronische Bearbeitung wird unter den Bedingungen der Creative Commons-Lizenz cba 4.0,
d. h. „Namensnennung“ und „Weitergabe unter gleichen Bedingungen“ zur Verfügung gestellt
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode).

https://im-tee-raume.zenwort.de/

Zitiervorschlag für wikipedia:

{{cite web | url=https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_31.html | title= Zen-Worte im Tee-
Raume: Kōans 31 bis 40 | accessdate= | author=Meyerhofer, Adi
| authorlink=[[Hermann Bohner]] | coauthors=Bohner, Hermann; Akaji Sōtei (赤路宗貞)
| date=2020-05-04 | format=pdf | work=Zen-Worte im Tee-Raume (Chashitsu-Kakemono Zengo-
Tsukai 茶室掛物禪語通解) | publisher=OAG, Tokyo 1943 | pages=10 | language=de-DE-1901
| archiveurl=https://web.archive.org/web/20170416042915/https://im-tee-raume.zenwort.de/
zw2_htm/zw2_31.html | archivedate=2017-04-16 | quote= }}

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode
https://im-tee-raume.zenwort.de/


Inhaltsverzeichnis

Zen-Worte im Tee-Raume
茶室掛物禪語通解 1

Kōans 31 bis 40 . . . . . . . . . . . . . . . . . 4
Kōan № 31

枯木不逢春 (
こぼく

枯木は
はる

春に
ふあ

不逢わず)
♵♤♱♣♮♱♱♳♤♱ ♡♠♴♬ ♡♤♦♤♦♭♤♳ ♪♤♨♭♤♬ ♥♱ü♧♫♨♭♦ . . . . . . . . . . . . . 4

Kōan № 32
まつかぜ

松風
♥ö♧♱♤♭♱♠♴♲♢♧♤♭ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4

Kōan № 33
平生心是道

びょうじょう

平生
しん

心
こ

是れ
どう

道

♣♤♲ ♦♤♶ö♧♭♫♨♢♧♤♭ ♫♤♡♤♭♲ ♧♤♱♹ ♴♭♣ ♲♨♭♭ – ♣♠♲ ♨♲♳ ♣♤♱ ♶♤♦ . . . . . 5
Kōan № 34

本来無一物
♭♨♢♧♳ ♤♨♭ ♤♨♭♹♨♦ ♣♨♭♦ ♴♱♲♯♱ü♭♦♫♨♢♧ . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6

Kōan № 35
めいれきれき

明展々
ろ

露
どうどう

堂々
(♬♮♭♣♤♭-)♧♤♫♫♤ ♠♫♫♧♨♭♲♳♱♠♧♫♤♭♣, ♳♠♴ ♫♨♢♧♳♥♴♭♪♤♫♭♣ . . . . . . . . 7

Kōan № 36
時々勤払拭
♠♫♫♹♤♨♳ ♤♱♭♲♳♫♨♢♧ ♥♤♦♤ ♴♭♣ ♱♤♨♭♨♦♤! . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Kōan № 37
みょうりともにきゅうす

名利共休
♭♠♬♤ ♴♭♣ ♭♴♳♹♤♭ ♬♨♳♤♨♭♠♭♣♤♱ ♠♴♥♦♤♡♤♭ . . . . . . . . . . . . . . . 8

Kōan № 38
力圍希
♪♱♠♥♳ ♹♴ ♪♱♠♥♳ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8

Kōan № 39
こんもぅけん

金毛剣
すいもぅけん

吹毛剣
♦♮♫♣♧♠♠♱-♪♫♨♭♦♤, ♧♠♠♱♥♤♨♭♤ ♪♫♨♭♦♤ . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

3



Kōan № 40
去々来々
♦♤♧, ♦♤♧! ♪♮♬♬, ♪♮♬♬! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Kōans 31 bis 40
Kōan № 31
枯木不逢春 (

こぼく

枯木は
はる

春に
ふあ

不逢わず)
ဃ࿲࿿࿱࿼࿿࿿ခ࿲࿿ ࿯࿮ဂ࿺ ࿯࿲࿴࿲࿴࿻࿲ခ ࿸࿲࿶࿻࿲࿺ ࿳࿿ü࿵࿹࿶࿻࿴
Verdorrter Baum treibt keine Blüten, selbst wenn es Frühling wird – das ist wie das Wort: „Des
Mörders Klinge, des Lebendigen Klinge“ (Leben und Tod gibt das Schwert; die Bösen strafen, die
Guten schützen, ist des Schwertes Werk). Solange der Baum lebendig ist, mögen auch im Winter
die Blätter von ihm fallen, – sowie der Frühling kommt, sproßt und blüht der Baum neu.

Man darf nicht beim Steinspiel (Go) Steine zwecklos setzen; denn soviele man auch solche
setzt, diese sind und werden alle tote Steine; keinem Frühling wird da begegnet. Darum setze
mit aller Sorgfalt und Entschlossenheit lebendige Steine; jeder einzige Stein hat Kraft und wirkt
gewaltig. Auch der Mensch des Tees (Chajin) muß sehr auf dies „Ein Zug, eine Bewegung“ (Jeder
Zug lebendige Bewegung) achten. Die Ausländer sagen: Wenn ein Japaner einer Angelegenheit
halber einen Bekannten besucht, so gibt es erst eine lange Begrüßung, man fragt nach dem Wetter
und redet von allen möglichen und unwichtigen Sachen, und zuletzt, so kommt es vor, geht der
Besucher wieder nach Hause und hat vor lauter anderem Reden ganz vergessen, die Angelegen-
heit, derentwegen er gekommen, zur Sprache zu bringen. Im Auslande, dem aufgeklärt („in der
Sache klar“) genannten, hat sich die Sitte gebildet, solches Unnötige (Überflüssige) abzukürzen
(bzw. ganz wegzulassen); die Zeit ist beschränkt; man bringt also das Wichtige allein vor und
geht dann wieder nach Hause. Im Südklausenbericht (Nambōroku³) wird gesagt: Tee solle nicht
über zwei Stunden dauern; ausgenommen freilich den Fall, da das Zusammensein (das Gespräch)
in Eintracht, Ehre, Reinheit erblüht.

Etwas unsorgfältig (achtlos, gedankenlos, somatsu) behandeln, das ist, wie wenn man einen
toten Stein setzt: selbst wenn der Frühling kommt, kann es da kein Blühen geben – das ist, worauf
im obigen Worte hingewiesen wird.

Kōan № 32
まつかぜ

松風
࿳ö࿵࿿࿲࿻࿿࿮ဂက࿰࿵࿲࿻
Anmerkung: Der Rauschen des Windes in den Kiefern des Bergwaldes galt als besonders schön
und natürlich. Zumindest für das Ohr des chinesischen Dichters war das Geräusch des siedenden
Wassers im Kessel gleichartig. Bei der formalisierten Teezeremonie wird in andächtiger Stille
(innerer Sammlung) dem kochenden Wasser gelauscht.

[wörtlich: Föhrenwind] Tritt man in den Teeraum und das Wasser siedet im Kessel, so macht
es ein Geräusch wie das Rauschen in den Föhren – man fühlt sich alsbald im Genienbereiche;
ein schönes Gefühl ist das. Dies Wort Föhrenrauschen finden wir nicht nur auf Schriftrollen ge-

³ 南方錄, verf. Ende des 16. Jhdts. von 南坊宗啓 [Sōkei Nambō].

4



schrieben; auch auf Teeschalen, Teeschöpfern und so fort finden wir es. Rauscht der Wind in den
Föhren – ah! tönt es; und dies On (dieser Ton), das ist In (因, Ursache). Die Welt ist ein Komplex
von In. Wenn zwei Sachen einander gegenüber kommen, so erwächst sogleich ein In. Trifft der
Wind auf die Föhre, so gibt es das On (den Ton), zugleich liegt darin ein In. Das Sprichwort
sagt: “Der Nichtsahnende ist Buddha” (eine gute Seele). Dann sind die meisten Leute Buddha;
sie ahnen nichts. Wer aber die Dinge tief sieht, gewahrt sogleich, wie die Dinge zum In werden.
Und das In entfaltet sich nach den mannigfachsten Seiten, fort und fort wirkend. Zum Beispiel:
ein Mensch des Auslands und einer Japans schließen die Ehe; das Kind wird eine Verbindung
(Mischung) beider. Geht aber in der Folge die Eheschließung nur nach der japanischen Seite hin,
so wird die dritte Generation wieder japanisch; geht sie umgekehrt fort und fort nach der aus-
ländischen Seite hin, so werden die Nachkommen wieder ganz und gar Ausländer. Das ist: dies
In ist von so großem Gewichte. Auch böse [oder: schlecht, arg, übel] Natur, die immer fort mit
dem Guten zusammen sich verbindet, wird ins Gute verwandelt; und selbst der Gute, der immer-
fort nur mit Bösen sich mischt, wird natürlicherweise zuletzt böse. Daran ist nichts zu ändern.
Deshalb ist not, dies In, welches bei dem Föhrenwind On (der Ton⁴) ist, zu einem guten In zu
gestalten.

Kōan № 33
平生心是道

びょうじょう

平生
しん

心
こ

是れ
どう

道

࿱࿲က ࿴࿲ငö࿵࿻࿹࿶࿰࿵࿲࿻ ࿹࿲࿯࿲࿻က ࿵࿲࿿ဇ ဂ࿻࿱ က࿶࿻࿻ – ࿱࿮က ࿶ကခ ࿱࿲࿿ င࿲࿴

(Was das tägliche Leben ausmacht – das ist der Weg)⁵

Des gewöhnlichen (alltäglichen) Lebens Herz und Sinn (kokoro) entspreche dem WEG (Tao),
sagt der Spruch; das ist: was du allezeit tust, das ist und werde gerade das, was ein Mensch
des Tees (Chajin) will. „Herz und Sinn,“ das will sagen: der Geist (seishiri); das ist in Wahrheit
die im Grunde des Herzens eines jeden wohnende Kraft, Gutes und Schlechtes, Verkehrtes und
Rechtes zu scheiden. Wo Verstand und Willkür diese Scheidekraft (handanryoku) zu ihrem [be-
sonderen, eigennützig-eigenwilligen] Gebrauche an sich heranziehen, da wird der Geist in der
Folge umwölkt (getrübt). Darum gilt es, kraft des (ungetrübten) Geistes des innersten Herzens,
das Verkehrte, Schlechte ganz und gar auszufegen. Das freilich ist überaus schwer. Der Spruch
sagt also – um es einmal leicht zu sagen: Wer nicht erzürnte, der lacht; wer nicht geirrt hat, ist
der Wissende (Erwachende, satori no hito); wer Böses nicht tut, ist gut – das Tag um Tag zu
verwirklichen, darauf habe acht! Das übe!

⁴ Vgl. dazu die Ausführungen Govinda Anagarikas zum „OM,“ das, als universelle Silbe, den gesamten Tonum-
fang der menschlichen Stimme, von ganz offen bis ganz geschlossen, umfaßt.
Entsprechende Zen-Verse: Bangaku no sōfū ittotsu ni kyōsu „(Zehn-)Tausender Täler Föhrenwind, zusammen ein
Schluck“ [Suzuki Shijun; Fūgetsu-shu; 1935; I S. 17]. Santō tsuki wa kakku Ummon no mochi / Okugo matsu wa ni-
ru Jōshū no cha [Zengo Jii; 1935, 627]

⁵ Auch im Mumonkan, Nr. 19. Im 馬祖語録 [Basogoroku]: 示衆云、道不用脩、但莫汚染。何爲汚染。
但有生死心、造作趨向、皆是汚染。若欲直會其道、平常心是道。Modernes Japanisch: 衆に示して云
く、「道は修するを用いず、但だ汚染する莫れ。何をか汚染と為す。但だ生死の心有り、造作し趨
向す、皆是れ汚染なり。若し直に其の道を会せんと欲せば、平常心是れ道」。

5



Kōan № 34
本来無一物
࿻࿶࿰࿵ခ ࿲࿶࿻ ࿲࿶࿻ဇ࿶࿴ ࿱࿶࿻࿴ ဂ࿿က࿽࿿ü࿻࿴࿹࿶࿰࿵

Dieser Spruch sagt: „Ursprünglich (und im Grunde) hast du nicht ein einzig Ding (nicht das Ge-
ringste)“ [oder auch: „Ursprünglich hast du ein einzig Ding Nicht“⁶] denn ehe du geboren worden,
galt dieses Nicht; und wohin du mit dem Tode gehst, gilt dieses Nicht; und solange du nicht be-
greifst, daß auch während der Spanne, da du lebst, dieses Nicht das Eigentliche (Hontai) ist, hast
du überhaupt noch nichts begriffen. Wer nicht in diesem Nicht-Bereiche ist, bleibt immer ein Ir-
render. Darum gilt es vor allem ändern dieses Nicht-Bereichesᵃ Wesen (Hontai) zu lernen ᵇ. Wer
jedoch bei sich selbst um dieses Nicht weiß, der mag (wohl etwa auch) aufs äußerste beschimpft,
beleidigt, geschmäht werden; da er doch dieses Nicht im Herzen hat, ist das alles, als schieße
man in den blauen Himmel; er spürt das gar nicht; daß er gar zornig würde, kommt gar nicht in
Frage. Singt der Edle Tesshū:⁷

Sake nomeba itsuka kokoro mo harumekite
Shakkin – tori mo uguisu no koe
Trinkt man Wein, so wird man bald so frühlingsfroh!
Selbst des Gläubigers Geschrei „Geld her!“ wird Nachtigallenruf

Das ist die Weise, auf die die Sache zugeht. Wenn bei jemandem dieses elende Ding Geldᶜ
eben nicht ist, dann mag auch der gewaltigste Rechtspraktikus noch so sehr streiten, sich ereifern
und herauspressen wollen, es kommt eben kein Geld zum Vorschein. Ein so gewaltiges Ding ist
dieses Nicht, das mag man daran sehen. Nichts ist stärker als dieses Nicht. So auch der Krieger:
hat er, zur Schlacht gehend, Leben und Tod vollkommen in das Nicht gestellt, so kann er im
noch so heftigen Kugelregen unbekümmert still und gelassen bleiben; sowie aber nur auch im
– geringsten Leben und Tod da sind in seinem Denken, so fehlt es ihm als Kämpfendem an
vollkommener Treue – Leistung.

Auch für den Menschen des Tees gilt solches. Sang Abt Mu-gaku:⁸

Nanimono ka sashiagetaku wa omoedomo Dharuma –
shū ni wa ichi – motsu mo nashi.
Möcht’ ich dir so gerne etwas geben!
Doch in Dharma’s Schule haben wir ein Ding Nicht!

Im Sinne dieses Liedes muß man den Tee schmecken.

⁶ Die dritte Zeile aus dem „Bodhi“-Gedicht des 6. Patriarchen Hui-nëng (菩提本無樹。明鏡亦非臺。本來
無一物。何處惹塵埃。Modernes Japanisch: 菩提本樹無し、明鏡も亦た台に非ず。本来無一物、何れの
処にか塵埃を惹かん。). (Siehe auch die Anm. zu Kōan 2.)

⁷ 鉄舟, Yamaoka Tesshū (= Ono Tetsutarō), 1836–88. ⁸ 西田無学 (1850–1918), „Doktor Nicht.“

ᵃ 無地, mu-chi. ᵇ kenkyū-suru. ᶜ kane to iu yatsu.

6



Kōan № 35
めいれきれき

明展々
ろ

露
どうどう

堂々
(࿺࿼࿻࿱࿲࿻-)࿵࿲࿹࿹࿲ ࿮࿹࿹࿵࿶࿻ကခ࿿࿮࿵࿹࿲࿻࿱, ခ࿮ဂ ࿹࿶࿰࿵ခ࿳ဂ࿻࿸࿲࿹࿻࿱

Der Mond strahlt hell und klar, allüberallhin dringt Licht; die schönen Tautropfen auf den Lotus-
blättern, auf den Gräsern funkeln – das ist, was der Spruch sagt.⁹ Das will sagen: Da ist nichts
verborgen zwischen mir und dir; wenn alles wie der helle Mond, wie Tautropfen rein ist, läßt sich
das Gegenüber deutlich und klar sehen und verstehen.

Daher, heißt es, ließ es vor Zeiten Ōoka, der Statthalter von Echizen, bei Untersuchungen
von Schuldigen nicht zu, daß diese ihm selbst vor Augen kamen, sondern schloß die Türen (襖,
fusuma¹⁰) und untersuchte so Gut und Böse, Falsch und Recht.

Auch ein noch so großer Arzt kann, selber das Gesicht des Kranken sehend, nicht sofort
daraufhin die richtige Behandlung bestimmen.

Herz (und Sinn) recht und (sach)gerecht, und aus solchem Innern heraus die Dinge schauen
und dann handeln, das heißt offenbar die Sache wahrhaft verstehen.

Allein, wenn nun einer denkt: Ich bin ganz rein und klar wie der Tautropfen, hell wie der
Mond, und alles ist in bester Ordnung (ich bin der große Könner), da eben befindet er sich im
größten Irrtum. Nimm als Beispiel weißes Papier: ist es nur ein Blatt, ja dann ist dies Papier
zweifellos (ganz) weiß, aber nimm noch ein anderes dazu, ein zweites, und vergleiche die beiden,
da ist sogleich eines dieser ganz Weißen nicht mehr so weiß. Auch wenn du denkst: „Ich bin der
Groß-Teemeister“ – so wird es damit wohl sein eigen Bewenden haben. Vorerst ist diese Aufgabe
(Kōan) da, die zuruft: Werde ganz lautern, hellen und klaren Geistes wie der Tropfen Tau, wie
der strahlende Mond!¹¹

Kōan № 36
時々勤払拭
࿮࿹࿹ဇ࿲࿶ခ ࿲࿿࿻ကခ࿹࿶࿰࿵ ࿳࿲࿴࿲ ဂ࿻࿱ ࿿࿲࿶࿻࿶࿴࿲!

Dies Wort sagt: „Fege und reinige Tag um Tag den eignen Geist!“ ¹² Warum fegen und reinigen?
Das ist wie bei berühmtem Schwerte: blank ist es zwar, aber Rost mag sich jeden Augenblick
ansetzen. Ist das Schwert nun sehr angerostet, so bemerkt man nicht, wenn weiter Rost dazu
kommt; ist es aber gut gewetzt und geschliffen, so erscheint Rost gar leicht. Eben deshalb gilt:
Laß nie und nimmer Rost sich ansetzen! Das ist: Werde nicht müde, den eignen Geist zu fegen
und zu läutern!

Für den Menschen des Tees gilt dies ebenso: Hat er etwas gelernt und gemerkt, so muß er
sich unentwegt darin üben (feilen, sich darin schleifen). Sagt doch das Sprichwort: “Hat man

⁹ Im 圜悟語録 [Engo goroku]: 僧問。明歴歴露堂堂。因什麼乾坤收不得。師云。金剛手裏八稜棒。
Modernes Japanisch: 僧問う、明歴々露堂々。什麼に因りてか乾坤収め得ざる。師云く、金剛手裏に八
稜の棒。

¹⁰ Insbesondere in Birma ist es üblich, daß der Lehrmeister sich hinter einem Schirm verbirgt, um durch seinen
Anblick nicht den Geist der Schüler vom wahren Inhalt der Lehrrede abzulenken.

¹¹ „Mond“ und „Tautropfen“ sind in der chinesischen Poesie symbolbeladen, wobei viele Anspielungen wiederum
auf den Mond verweisen können (z. B. kann „Kröte“ auf den „Mond“ weisen, da der Sage nach dieser von einer
ebensolchen bewohnt wird). Im Kontext des Zen steht „Mond“ meist für das „Erwachen.“

¹² Vgl. dazu Koan 6 und die darausfolgende Lehre, daß wahre Erleuchtung solange nicht erreicht werden kann,

7



hundertmal eine Stelle vor sich hingelesen, so wird ihr Sinn von selber klar”. Ist man (andrerseits)
nachlässig gegenüber dem, was man gelernt und gemerkt hat, so mag man noch so viel gewonnen
haben, es geht wieder verloren. Das ist es, wovon dies Wort redet.

Kōan № 37
みょうりともにきゅうす

名利共休
࿻࿮࿺࿲ ဂ࿻࿱ ࿻ဂခဇ࿲࿻ ࿺࿶ခ࿲࿶࿻࿮࿻࿱࿲࿿ ࿮ဂ࿳࿴࿲࿯࿲࿻

Aus diesem Worte „Nutzen“ (Ri) und „aufgeben“ (kyū) hat der Edle Ri-kyū [利共] seinen
Namen.

Man kann von dem Menschen freilich nicht verlangen, dieses Achten auf Namen und Ruhm,
auf Nutzen und Vorteil gänzlich beiseite zu lassen; es müssen doch alle etwas von diesem Namen,
von diesem Nutzen haben und erlangen. Nur: den vor Augen liegenden Namen und Nutzen muß
der Geist aufgeben, das ist es. Die Welt strebt nur nach dem Eignen, ihr vor Auge und Munde
Liegenden, und das ist verkehrt; wer Tag um Tag sich übend müht, von diesem kleinen Namen und
Nutzen loszuwerden, der kommt wunderbar zu dem Erlebnis des großen, wahren (natürlichen)
Namens und Nutzens. Denken wir beispielsweise an einen Mann wie den Amerikaner Edison.
Ein Mann wie Edison hat wahrlich viele Erfindungen gemacht; aber dabei hat er doch nie an sich
selbst gedacht; alles hat er der Gemeinschaft, Reich und Staat zugute erfunden, daher kommt auch
sein großer Name und Ruhm und, das will sagen, der für die Gemeinschaft (shakai) gar nicht zu
Ende zu beschreibende Nutzen und Gewinn. Es will also hier dementsprechend nicht etwa gesagt
werden: Gib ganz und gar dies Trachten nach Namen und Nutzen auf! Nur: des großen Namens
und Nutzens halber gib den kleinen Namen und Nutzen auf; das ist es, was das Wort sagt.

Kōan № 38
力圍希
࿸࿿࿮࿳ခ ဇဂ ࿸࿿࿮࿳ခ

Den Dingen wohnt eine rhythmische Reiheᵈ inne (und man muß es mit dieser halten, wenn man
mit den Dingen zustande kommen will); bei allem Transportieren von Dingen, und seien sie noch
so schweren Gewichtes, werden die Dinge, wenn man es mit dieser rhythmischen Reihe hält,
wunderbar leicht. Will man mit einem Ding zu Rande kommen, so setze man zuerst (gleichsam
vorschußweise) ein wenig Kraft ein und füge dann Kraft hinzu und bringe noch immer weiter
Kraft hinzu: nichts Abgründig-Unerschöpflicheresᵉ gibt es dann als eben diese Kraft. Eines Man-
nes Kraft z. B. hebt einen Stein von zwanzig Kwan Gewicht; kommt aber noch ein Mann hinzu,
so heben die beiden zusammen fünfzig Kwan, und unerwartet leichter kommt es ihnen vor, als
da einer allein zwanzig Kwan hob. Sind sie aber zu dritt, so heben sie auf einmal mit Leichtig-
keit achtzig Kwan; in dem Verhältnis, wie sie mehr werden, mehrt sich die Kraft. Nichts ist so
stark, als wie diese zusammen vereinte (versammelte) Gemeinschaftskraft (danketsu-ryoku). Die
Gemeinschaftskraft der Japaner, ihr Treuesinn und ihre Vaterlandsliebe ist so (außerordentlich)
fest und stark; daher sind sie noch nie, auch vonseiten des Auslandes nicht, in Schmach versetzt
worden.
solange der „Spiegel“ noch gereinigt werden muß. Achtsamkeit ist also auf dem WEG stets vonnöten.

ᵈ ein Takt. Man ist versucht zu übersetzen: ein Potential. Kraft zu Kraft fügen, Kraft auf Kraft häufen. (Kraft
vereinzelt tut es nicht).

ᵉ soko no shirenai bodenlos.

8



Auch die Kraft des Wissens und der Weisheit ist eine solch eigentümliche Kraft. Es gibt nichts
Abgründig-Unerschöpflicheres, nichts Rätselhafteres als diese Wissens- und Weisheits-Kraft. Im
Körper gibt es doch keine besondere Stelle, wo etwa Wissen und Gedanken (sozusagen) aufge-
speichert wären (und ihren Sitz hätten); wenn ich aber jemandem begegne, den ich vor drei Jahren
gesehen, so weiß ich doch, er ist der und der; und was ich vor drei Jahren gelernt, das kommt
mir im Denken wieder hervor – so außerordentlich wundersam ist diese Kraft. Es ist auch dieser
Kraft gleichsam keine Grenze gesetzt. Diejenigen z. B., die nur einmal auf einen Sprung Tōkyō
in Augenschein genommen haben, mögen von sich sagen: „Wir kennen Tōkyō.“ Und diejenigen,
welche auf die mannigfachste Weise, von einer Ecke bis zur andern, Tōkyō sozusagen studiert
haben, können auch sagen: “Wir kennen Tōkyō.” Vergleicht man freilich die beiden miteinan-
der, so findet man: Die, die nur einmal vorbeigekommen sind, wissen doch in allem noch nicht
so recht Bescheid, sie sind unfrei, vielfach behindert; die ändern, die sich gründlich umgeschaut
haben, sind in der allerbesten Lage, wissen überall Bescheid, fühlen sich ganz unbehindert. Das
rührt davon her, daß sie Kraft eingesetzt und immer weiter Kraft hinzu verwendet haben.

Darum muß auch der Mensch des Tees, mag er noch so weit schon gekommen sein, doch
immer noch genug hinzulernen – und zwar mehr als genug; daß er immer über das Bisher hinaus
(Kraft einsetze,) Kraft hinzufüge und übe und übe – das ist des Edeln Rikyū hohe Mahnung.

Kōan № 39
こんもぅけん

金毛剣
すいもぅけん

吹毛剣
࿴࿼࿹࿱࿵࿮࿮࿿-࿸࿹࿶࿻࿴࿲, ࿵࿮࿮࿿࿳࿲࿶࿻࿲ ࿸࿹࿶࿻࿴࿲

Man schreibt bald Kommoken, bald Suimōken,¹³ und das will sagen: schärfe und schleife den
eignen Geist, so daß die Schneide, wie die Spitze eines Haares, (eigentlich) nicht mehr zu sehen
ist. Mit einem berühmten Schwerte mag man völlig frei und unbehindert freiᶠ jegliches schneiden
und zerhauen; die Bewegung der Schneide freilich kann man dabei nicht eigentlich sehen, so
göttlich-wundersam ist ihr Wirken. Auch bei einem Meister des Tees (Chajin) kann man nicht
weiter unterscheiden: ist es ein Narr oder ist es ein Weiser; aber in seinem Wirken der Welt
gegenüber zeigt er einen Bereich völliger Freiheit und Unbehindertheit.ᵍ Das ist es eben freilich,
was man erst nach Mühen über Mühenʰ in sich hat.

Kōan № 40
去々来々
࿴࿲࿵, ࿴࿲࿵! ࿸࿼࿺࿺, ࿸࿼࿺࿺!
Das will sagen: „Wenn du gehen willst, geh! Willst du kommen, so komm!“ Bei aller Zen-Praxis
ist das Selbst der eigentliche Standort (die Mitte) und alles, was getan wird, hat als Fundament
das Selber-Wollen, -Können, -Tun (jiriki); keinerlei Vorschrift ist da, die mit Gewalt dich zwin-
gen will und sagt: „Das mußt du tun! Jenes mußt du tun!“ Vielmehr du selbst übst Zen aus dir
selbst, und zu dir selbst kehrt zurück, was du gewinnst; keinesfalls gibt es ein Mit-Gewalt-etwas-

¹³ 吹毛剣 Suimōken, ist eines der vier berühmten chinesischen Schwerter der Sage (mit dem Tai’a, Ryosenken
[Drachenquelle] und Mo Yeh [jp.: Bakuya]). Es soll so scharf gewesen sein, daß es ein Haar spaltete, das vom Wind
dagegen getrieben wurde. (Vgl. BYL 100. Kōan Kommentar).
Im Zen ist das „Schwert“ auch Symbol der innewohneneden Weisheit. Das zenki eines Meisters wird oft mit einer
Klinge verglichen. So wird z. B. Mañjuśrī häufig ein Schwert haltend dargestellt.

ᶠ jiyū jizai). ᵍ jiyū jizai). ʰ shugyō.

9



aufdrängen. Wer fragen will, der komme! Wer gehen will, niemand hält ihn auf. Daher, auch
beim Tee: will einer sich dazugesellen, wohl, der komme! Mag er es nicht, so bleibe er weg! Bis
ins letzte frei und ungehindert,ⁱ froh und unbekümmert,ʲ das ist, wovon dies Wort spricht.

ⁱ jiyū jizai). ʲ kiraku).

10


	[HTML]636060Zen-Worte im Tee-Raume 茶室掛物禪語通解
	[HTML]636060 Kōans 31 bis 40
	[HTML]636060 Kōan № 31 枯木不逢春 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth枯木color push gray 0color popheightdepth.3widthこぼく-to 0-は120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth春color push gray 0color popheightdepth.3widthはる-to 0-に120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth不逢color push gray 0color popheightdepth.3widthふあ-to 0-わず) verdorrter baum begegnet keinem frühling 
	[HTML]636060 Kōan № 32 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth松風color push gray 0color popheightdepth.3widthまつかぜ-to 0- föhrenrauschen 
	[HTML]636060 Kōan № 33 平生心是道 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth平生color push gray 0color popheightdepth.3widthびょうじょう-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth心color push gray 0color popheightdepth.3widthしん-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth是color push gray 0color popheightdepth.3widthこ-to 0-れ120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth道color push gray 0color popheightdepth.3widthどう-to 0- des gewöhnlichen lebens herz und sinn – das ist der weg 
	[HTML]636060 Kōan № 34 本来無一物 nicht ein einzig ding ursprünglich 
	[HTML]636060 Kōan № 35 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth明展々color push gray 0color popheightdepth.3widthめいれきれき-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth露color push gray 0color popheightdepth.3widthろ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth堂々color push gray 0color popheightdepth.3widthどうどう-to 0- (monden-)helle allhinstrahlend, tau lichtfunkelnd 
	[HTML]636060 Kōan № 36 時々勤払拭 allzeit ernstlich fege und reinige! 
	[HTML]636060 Kōan № 37 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth名利共休color push gray 0color popheightdepth.3widthみょうりともにきゅうす-to 0- name und nutzen miteinander aufgeben 
	[HTML]636060 Kōan № 38 力圍希 kraft zu kraft 
	[HTML]636060 Kōan № 39 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth金毛剣color push gray 0color popheightdepth.3widthこんもぅけん-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth吹毛剣color push gray 0color popheightdepth.3widthすいもぅけん-to 0- goldhaar-klinge, haarfeine klinge 
	[HTML]636060 Kōan № 40 去々来々 geh, geh! komm, komm! 



