Zen-Worte im Tee-Raume
% = B G E G A

von Akaji Sotei (FREE5FEH)
Einfiihrung und Ubersetzung von Hermann Bohner ' 2

Koans 31 bis 40

"https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_31.html (Stand: 5. Mai 2020)
Orig.: Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai (Z8 Z= #9iif 55 10 fi£ ); urspriinglich erschienen als Supplementband XX
der MITTEILUNGEN DER DEUTSCHEN GESELLSCHAFT FliR NATUR- UND VOLKERKUNDE OSTASIENS, Tokio 1943

2 Online-Bearbeitung Adi Meyerhofer, dessen FuBinoten sind numeriert, lingere Exkurse derart, die FuBinoten
Bohners mit Buchstaben, die Dritter mit romischen Ziffern.


https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_31.html

& & &

Diese Datei ist ein Anhang zur Webseite
im-tee-raume.zenwort.de

Erstellt am 5. Mai 2020 von Adi Meyerhofer, Miinchen.

Der zugrundeliegende Text ist nach japanischem Urheberrecht gemeinfrei. Die vorliegende elek-
tronische Bearbeitung wird unter den Bedingungen der Creative Commons-Lizenz ©@®®@ 4.0,
d. h. ,Namensnennung® und ,,Weitergabe unter gleichen Bedingungen® zur Verfiigung gestellt
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode).

https://im-tee-raume.zenwort.de/

Zitiervorschlag fiir wikipedia:

{{cite web | url=https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_31.html | title= Zen-Worte im Tee-
Raume: Kdans 31 bis 40 | accessdate= | author=Meyerhofer, Adi

| authorlink=[[Hermann Bohner]] | coauthors=Bohner, Hermann; Akaji Sotei (FREZSZEH)

| date=2020-05-04 | format=pdf | work=Zen-Worte im Tee-Raume (Chashitsu-Kakemono Zengo-

Tsukai ZKEHY)EEEME) | publisher=0AG, Tokyo 1943 | pages=10 | language=de-DE-1901

| archiveurl=https://web.archive.org/web/20170416042915/https://im-tee-raume.zenwort.de/
zw2_htm/zw2_31.html | archivedate=2017-04-16 | quote= }}


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode
https://im-tee-raume.zenwort.de/

Inhaltsverzeichnis

Zen-Worte im Tee-Raume
7% ZE B e G I R

Koans 31 bis40 . . ... ... ... ......

Kéan NQ 31 Zix< 3% Bl
AT EE HAREECFEDT)

VERDORRTER BAUM BEGEGNET KEINEM FRUHLING . . . . . . . . . . . ..

Koan Ne 3% ;

NG

FOHRENRAUSCHEN . .« v v v v e et e e e e e i i e s
Koan Ne 33 o

SEAOBEYEE DRUE

DES GEWOHNLICHEN LEBENS HERZ UND SINN — DAS IST DER WEG . . . . .
Koan Ne 34

AR AE—)

NICHT EIN EINZIG DING URSPRUNGLICH . . . . . . v ¢ v v v v v v v v ..

Koan Ne 35

Huhshs » £95E9

BH R 4 55 & 2

(MONDEN-)HELLE ALLHINSTRAHLEND, TAU LICHTFUNKELND . . . . . . . .
Koan Ne 36

(Sed T

ALLZEIT ERNSTLICH FEGE UND REINIGE! . . . . . . . . . .. ... ...

Koan Ne 37

)hEEllEwIT

SERUBES IS

NAME UND NUTZEN MITEINANDER AUFGEBEN . . . . . . . . . . . . . ..

Koan Ne 38

iR

KRAFT ZUKRAFT . v v v o v v e e e e e e e e e e e e e e e e e e e
Koan Ne 39 e

& E 5K E A

GOLDHAAR-KLINGE, HAARFEINE KLINGE . . . . . . . . . . .. ... ..



Koan Ne 40
P 4
GEH, GEH! KOMM, KOMM! . . . . . . . . . . . . . . 9

Koans 31 bis 40

Koan Ne 31

AR EER GERIT BT EDT)
VERDORRTER BAUM BEGEGNET KEINEM FRﬁHLING

Verdorrter Baum treibt keine Bliiten, selbst wenn es Friihling wird — das ist wie das Wort: ,,Des
Morders Klinge, des Lebendigen Klinge“(Leben und Tod gibt das Schwert; die Bosen strafen, die
Guten schiitzen, ist des Schwertes Werk). Solange der Baum lebendig ist, mogen auch im Winter
die Blitter von ihm fallen, — sowie der Friihling kommt, sprof3t und bliiht der Baum neu.

Man darf nicht beim Steinspiel (Go) Steine zwecklos setzen; denn soviele man auch solche
setzt, diese sind und werden alle tote Steine; keinem Friihling wird da begegnet. Darum setze
mit aller Sorgfalt und Entschlossenheit lebendige Steine; jeder einzige Stein hat Kraft und wirkt
gewaltig. Auch der Mensch des Tees (Chajin) mul} sehr auf dies ,,Ein Zug, eine Bewegung* (Jeder
Zug lebendige Bewegung) achten. Die Ausldnder sagen: Wenn ein Japaner einer Angelegenheit
halber einen Bekannten besucht, so gibt es erst eine lange BegriiBung, man fragt nach dem Wetter
und redet von allen moéglichen und unwichtigen Sachen, und zuletzt, so kommt es vor, geht der
Besucher wieder nach Hause und hat vor lauter anderem Reden ganz vergessen, die Angelegen-
heit, derentwegen er gekommen, zur Sprache zu bringen. Im Auslande, dem aufgeklért (,,in der
Sache klar*) genannten, hat sich die Sitte gebildet, solches Unnotige (Uberfliissige) abzukiirzen
(bzw. ganz wegzulassen); die Zeit ist beschrinkt; man bringt also das Wichtige allein vor und
geht dann wieder nach Hause. Im Siidklausenbericht (Namboroku®) wird gesagt: Tee solle nicht
iber zwei Stunden dauern; ausgenommen freilich den Fall, da das Zusammensein (das Gesprich)
in Eintracht, Ehre, Reinheit erbliiht.

Etwas unsorgfiltig (achtlos, gedankenlos, somatsu) behandeln, das ist, wie wenn man einen
toten Stein setzt: selbst wenn der Friihling kommt, kann es da kein Bliihen geben — das ist, worauf
im obigen Worte hingewiesen wird.

Koan Ne 32

£ OH

A

FOHRENRAUSCHEN

Anmerkung: Der Rauschen des Windes in den Kiefern des Bergwaldes galt als besonders schon
und natiirlich. Zumindest fiir das Ohr des chinesischen Dichters war das Gerdusch des siedenden
Wassers im Kessel gleichartig. Bei der formalisierten Teezeremonie wird in andichtiger Stille
(innerer Sammlung) dem kochenden Wasser gelauscht.

[wortlich: Fohrenwind] Tritt man in den Teeraum und das Wasser siedet im Kessel, so macht
es ein Gerdusch wie das Rauschen in den Fohren — man fiihlt sich alsbald im Genienbereiche;
ein schones Gefiihl ist das. Dies Wort Fohrenrauschen finden wir nicht nur auf Schriftrollen ge-

3 @575 8%, verf. Ende des 16. Jhdts. von 5145527 [Sokei Nambd].



schrieben; auch auf Teeschalen, Teeschopfern und so fort finden wir es. Rauscht der Wind in den
Fohren — ah! tont es; und dies On (dieser Ton), das ist In ([X], Ursache). Die Welt ist ein Komplex
von In. Wenn zwei Sachen einander gegeniiber kommen, so erwichst sogleich ein In. Trifft der
Wind auf die Fohre, so gibt es das On (den Ton), zugleich liegt darin ein /n. Das Sprichwort
sagt: “Der Nichtsahnende ist Buddha” (eine gute Seele). Dann sind die meisten Leute Buddha;
sie ahnen nichts. Wer aber die Dinge tief sieht, gewahrt sogleich, wie die Dinge zum In werden.
Und das In entfaltet sich nach den mannigfachsten Seiten, fort und fort wirkend. Zum Beispiel:
ein Mensch des Auslands und einer Japans schlieen die Ehe; das Kind wird eine Verbindung
(Mischung) beider. Geht aber in der Folge die EheschlieBung nur nach der japanischen Seite hin,
so wird die dritte Generation wieder japanisch; geht sie umgekehrt fort und fort nach der aus-
landischen Seite hin, so werden die Nachkommen wieder ganz und gar Ausldnder. Das ist: dies
In ist von so groBem Gewichte. Auch bose [oder: schlecht, arg, iibel] Natur, die immer fort mit
dem Guten zusammen sich verbindet, wird ins Gute verwandelt; und selbst der Gute, der immer-
fort nur mit Bosen sich mischt, wird natiirlicherweise zuletzt bose. Daran ist nichts zu dndern.
Deshalb ist not, dies In, welches bei dem Fohrenwind On (der Ton®) ist, zu einem guten In zu
gestalten.

Koan Ne 33
A B A LRl
DES GEWﬁHNLICHEN LEBENS HERZ UND SINN — DAS IST DER WEG

(Was das tigliche Leben ausmacht — das ist der Weg)®

Des gewohnlichen (alltidglichen) Lebens Herz und Sinn (kokoro) entspreche dem WEG (Tao),
sagt der Spruch; das ist: was du allezeit tust, das ist und werde gerade das, was ein Mensch
des Tees (Chajin) will. ,Herz und Sinn,“ das will sagen: der Geist (seishiri); das ist in Wahrheit
die im Grunde des Herzens eines jeden wohnende Kraft, Gutes und Schlechtes, Verkehrtes und
Rechtes zu scheiden. Wo Verstand und Willkiir diese Scheidekraft (handanryoku) zu ihrem [be-
sonderen, eigenniitzig-eigenwilligen] Gebrauche an sich heranziehen, da wird der Geist in der
Folge umwolkt (getriibt). Darum gilt es, kraft des (ungetriibten) Geistes des innersten Herzens,
das Verkehrte, Schlechte ganz und gar auszufegen. Das freilich ist iiberaus schwer. Der Spruch
sagt also — um es einmal leicht zu sagen: Wer nicht erziirnte, der lacht; wer nicht geirrt hat, ist
der Wissende (Erwachende, safori no hito); wer Boses nicht tut, ist gut — das Tag um Tag zu
verwirklichen, darauf habe acht! Das iibe!

4 Vgl. dazu die Ausfiihrungen Govinda Anagarikas zum ,,OM,“ das, als universelle Silbe, den gesamten Tonum-
fang der menschlichen Stimme, von ganz offen bis ganz geschlossen, umfaft.
Entsprechende Zen-Verse: Bangaku no sofi ittotsu ni kyosu ,,(Zehn-)Tausender Téler Fohrenwind, zusammen ein
Schluck® [Suzuki Shijun; Fiigetsu-shu; 1935;1S. 17]. Santo tsuki wa kakku Ummon no mochi / Okugo matsu wa ni-
ru Joshii no cha [Zengo Jii; 1935, 627]

5> Auch im Mumonkan, Nr. 19. Im F5 tH 3E 8% [Basogorokul: T3 7+, R G, (BEEYE, [ 55 4,
BEEERL, EFEE. F2ER HRETHE, FH.02E, Modernes Japanisch: & (7R L Tx
v [HEREBITR2EHWT. HEBRTLIEN, MarGReEBT, BEESEOLED . EIFLE
M9, HFENERLD, HLEICHDEASEA LTI, FEOBNE] .



Koan Ne 34
KRR AE—1)

NICHT EIN EINZIG DING URSPRIUINGLICH

Dieser Spruch sagt: ,,Urspriinglich (und im Grunde) hast du nicht ein einzig Ding (nicht das Ge-
ringste)“[oder auch: ,,Urspriinglich hast du ein einzig Ding Nicht*®] denn ehe du geboren worden,
galt dieses Nicht; und wohin du mit dem Tode gehst, gilt dieses Nicht; und solange du nicht be-
greifst, da3 auch wihrend der Spanne, da du lebst, dieses Nicht das Eigentliche (Hontai) ist, hast
du iiberhaupt noch nichts begriffen. Wer nicht in diesem Nicht-Bereiche ist, bleibt immer ein Ir-
render. Darum gilt es vor allem dndern dieses Nicht-Bereiches® Wesen (Hontai) zu lernen °. Wer
jedoch bei sich selbst um dieses Nicht weil3, der mag (wohl etwa auch) aufs du3erste beschimpft,
beleidigt, geschmiht werden; da er doch dieses Nicht im Herzen hat, ist das alles, als schiel3e
man in den blauen Himmel; er spiirt das gar nicht; daf} er gar zornig wiirde, kommt gar nicht in
Frage. Singt der Edle Tesshi:’

Sake nomeba itsuka kokoro mo harumekite

Shakkin — tori mo uguisu no koe

Trinkt man Wein, so wird man bald so friihlingsfroh!

Selbst des Gldubigers Geschrei ,,Geld her!“ wird Nachtigallenruf

Das ist die Weise, auf die die Sache zugeht. Wenn bei jemandem dieses elende Ding Geld®©
eben nicht ist, dann mag auch der gewaltigste Rechtspraktikus noch so sehr streiten, sich ereifern
und herauspressen wollen, es kommt eben kein Geld zum Vorschein. Ein so gewaltiges Ding ist
dieses Nicht, das mag man daran sehen. Nichts ist stirker als dieses Nicht. So auch der Krieger:
hat er, zur Schlacht gehend, Leben und Tod vollkommen in das Nicht gestellt, so kann er im
noch so heftigen Kugelregen unbekiimmert still und gelassen bleiben; sowie aber nur auch im
— geringsten Leben und Tod da sind in seinem Denken, so fehlt es ihm als Kdmpfendem an
vollkommener Treue — Leistung.

Auch fiir den Menschen des Tees gilt solches. Sang Abt Mu-gaku:®

Nanimono ka sashiagetaku wa omoedomo Dharuma —
shit ni wa ichi — motsu mo nashi.

Mocht’ ich dir so gerne etwas geben!

Doch in Dharma’s Schule haben wir ein Ding Nicht!

Im Sinne dieses Liedes muf3 man den Tee schmecken.

® Die dritte Zeile aus dem ,,Bodhi“-Gedicht des 6. Patriarchen Hui-néng (2 A #E4, PHEEIRIER, Ak
fE—Yy), [pEEEESR, Modernes Japanisch: FHE ABIE L AR E N/ EICIEST, ARE—D, ThoD
WU EE¥ &2 /v A, ). (Siehe auch die Anm. zu Koan 2.)

7 $% 4%, Yamaoka Tesshii (= Ono Tetsutard), 1836-88. 8 74~ (1850-1918), ,,Doktor Nicht.“

M mu-chi.  ° kenkyi-suru. © kane to iu yatsu.



Koan Ne 35
B JR A B

(MONDEN-)HELLE ALLHINSTRAHLEND, TAU LICHTFUNKELND

Der Mond strahlt hell und klar, alliiberallhin dringt Licht; die schonen Tautropfen auf den Lotus-
blittern, auf den Grisern funkeln — das ist, was der Spruch sagt.” Das will sagen: Da ist nichts
verborgen zwischen mir und dir; wenn alles wie der helle Mond, wie Tautropfen rein ist, 146t sich
das Gegeniiber deutlich und klar sehen und verstehen.

Dabher, heift es, lieB es vor Zeiten Ooka, der Statthalter von Echizen, bei Untersuchungen
von Schuldigen nicht zu, daf} diese ihm selbst vor Augen kamen, sondern schlof3 die Tiiren (&,
fusuma'®) und untersuchte so Gut und Bose, Falsch und Recht.

Auch ein noch so groBer Arzt kann, selber das Gesicht des Kranken sehend, nicht sofort
daraufhin die richtige Behandlung bestimmen.

Herz (und Sinn) recht und (sach)gerecht, und aus solchem Innern heraus die Dinge schauen
und dann handeln, das heif3t offenbar die Sache wahrhaft verstehen.

Allein, wenn nun einer denkt: Ich bin ganz rein und klar wie der Tautropfen, hell wie der
Mond, und alles ist in bester Ordnung (ich bin der grole Konner), da eben befindet er sich im
groBten Irrtum. Nimm als Beispiel weilles Papier: ist es nur ein Blatt, ja dann ist dies Papier
zweifellos (ganz) weil3, aber nimm noch ein anderes dazu, ein zweites, und vergleiche die beiden,
da ist sogleich eines dieser ganz Weilen nicht mehr so weifl. Auch wenn du denkst: ,,Ich bin der
Grof3-Teemeister“— so wird es damit wohl sein eigen Bewenden haben. Vorerst ist diese Aufgabe
(Koan) da, die zuruft: Werde ganz lautern, hellen und klaren Geistes wie der Tropfen Tau, wie
der strahlende Mond!!!

Koan Ne 36
RF A2 5L

ALLZEIT ERNSTLICH FEGE UND REINIGE!

Dies Wort sagt: ,,Fege und reinige Tag um Tag den eignen Geist!* ' Warum fegen und reinigen?
Das ist wie bei beriihmtem Schwerte: blank ist es zwar, aber Rost mag sich jeden Augenblick
ansetzen. Ist das Schwert nun sehr angerostet, so bemerkt man nicht, wenn weiter Rost dazu
kommt; ist es aber gut gewetzt und geschliffen, so erscheint Rost gar leicht. Eben deshalb gilt:
Lal nie und nimmer Rost sich ansetzen! Das ist: Werde nicht miide, den eignen Geist zu fegen
und zu ldutern!

Fiir den Menschen des Tees gilt dies ebenso: Hat er etwas gelernt und gemerkt, so muf} er
sich unentwegt darin iiben (feilen, sich darin schleifen). Sagt doch das Sprichwort: “Hat man

°Im [ 15 7B &% [Engo goroku): T4[, PIMEMEFE &, KBRS, s, S&RFE/\EE,
Modernes Japanisch: {5 5, HEAEE 4, HEICHD THEZHINHE S S, Bix <. ERIFEICN
Oz,

10 Thsbesondere in Birma ist es iiblich, daB der Lehrmeister sich hinter einem Schirm verbirgt, um durch seinen
Anblick nicht den Geist der Schiiler vom wahren Inhalt der Lehrrede abzulenken.

T Mond“ und ,» Lautropfen® sind in der chinesischen Poesie symbolbeladen, wobei viele Anspielungen wiederum
auf den Mond verweisen konnen (z. B. kann ,,Krote* auf den ,,Mond“ weisen, da der Sage nach dieser von einer
ebensolchen bewohnt wird). Im Kontext des Zen steht ,,Mond“ meist fiir das ,,Erwachen.

12 Vgl. dazu Koan 6 und die darausfolgende Lehre, da wahre Erleuchtung solange nicht erreicht werden kann,

7



hundertmal eine Stelle vor sich hingelesen, so wird ihr Sinn von selber klar”. Ist man (andrerseits)
nachlissig gegeniiber dem, was man gelernt und gemerkt hat, so mag man noch so viel gewonnen
haben, es geht wieder verloren. Das ist es, wovon dies Wort redet.

Koan Ne 37

Bl

PR

NAME UND NUTZEN MITEINANDER AUFGEBEN

Aus diesem Worte ,,Nutzen“ (Ri) und ,,aufgeben” (kyit) hat der Edle Ri-kyu [#/] 3] seinen
Namen.

Man kann von dem Menschen freilich nicht verlangen, dieses Achten auf Namen und Ruhm,
auf Nutzen und Vorteil giinzlich beiseite zu lassen; es miissen doch alle etwas von diesem Namen,
von diesem Nutzen haben und erlangen. Nur: den vor Augen liegenden Namen und Nutzen muf3
der Geist aufgeben, das ist es. Die Welt strebt nur nach dem Eignen, ihr vor Auge und Munde
Liegenden, und das ist verkehrt; wer Tag um Tag sich iibend miiht, von diesem kleinen Namen und
Nutzen loszuwerden, der kommt wunderbar zu dem Erlebnis des groflen, wahren (natiirlichen)
Namens und Nutzens. Denken wir beispielsweise an einen Mann wie den Amerikaner Edison.
Ein Mann wie Edison hat wahrlich viele Erfindungen gemacht; aber dabei hat er doch nie an sich
selbst gedacht; alles hat er der Gemeinschaft, Reich und Staat zugute erfunden, daher kommt auch
sein groer Name und Ruhm und, das will sagen, der fiir die Gemeinschaft (shakai) gar nicht zu
Ende zu beschreibende Nutzen und Gewinn. Es will also hier dementsprechend nicht etwa gesagt
werden: Gib ganz und gar dies Trachten nach Namen und Nutzen auf! Nur: des grolen Namens
und Nutzens halber gib den kleinen Namen und Nutzen auf; das ist es, was das Wort sagt.

Koan Ne 38
7118 #

KRAFT ZU KRAFT

Den Dingen wohnt eine rhythmische Reihe! inne (und man muB es mit dieser halten, wenn man
mit den Dingen zustande kommen will); bei allem Transportieren von Dingen, und seien sie noch
so schweren Gewichtes, werden die Dinge, wenn man es mit dieser rhythmischen Reihe hilt,
wunderbar leicht. Will man mit einem Ding zu Rande kommen, so setze man zuerst (gleichsam
vorschuBBweise) ein wenig Kraft ein und fiige dann Kraft hinzu und bringe noch immer weiter
Kraft hinzu: nichts Abgriindig-Unerschopflicheres® gibt es dann als eben diese Kraft. Eines Man-
nes Kraft z. B. hebt einen Stein von zwanzig Kwan Gewicht; kommt aber noch ein Mann hinzu,
so heben die beiden zusammen fiinfzig Kwan, und unerwartet leichter kommt es ihnen vor, als
da einer allein zwanzig Kwan hob. Sind sie aber zu dritt, so heben sie auf einmal mit Leichtig-
keit achtzig Kwan; in dem Verhiltnis, wie sie mehr werden, mehrt sich die Kraft. Nichts ist so
stark, als wie diese zusammen vereinte (versammelte) Gemeinschaftskraft (danketsu-ryoku). Die
Gemeinschaftskraft der Japaner, ihr Treuesinn und ihre Vaterlandsliebe ist so (auB3erordentlich)
fest und stark; daher sind sie noch nie, auch vonseiten des Auslandes nicht, in Schmach versetzt
worden.

solange der ,,Spiegel” noch gereinigt werden muf3. Achtsamkeit ist also auf dem WEG stets vonnéten.

4 ein Takt. Man ist versucht zu iibersetzen: ein Potential. Kraft zu Kraft fiigen, Kraft auf Kraft hiufen. (Kraft
vereinzelt tut es nicht).
¢ soko no shirenai bodenlos.



Auch die Kraft des Wissens und der Weisheit ist eine solch eigentiimliche Kraft. Es gibt nichts
Abgriindig-Unerschopflicheres, nichts Rétselhafteres als diese Wissens- und Weisheits-Kraft. Im
Korper gibt es doch keine besondere Stelle, wo etwa Wissen und Gedanken (sozusagen) aufge-
speichert wiren (und ihren Sitz hitten); wenn ich aber jemandem begegne, den ich vor drei Jahren
gesehen, so weil} ich doch, er ist der und der; und was ich vor drei Jahren gelernt, das kommt
mir im Denken wieder hervor — so aulerordentlich wundersam ist diese Kraft. Es ist auch dieser
Kraft gleichsam keine Grenze gesetzt. Diejenigen z. B., die nur einmal auf einen Sprung Tokyo
in Augenschein genommen haben, mdgen von sich sagen: ,,Wir kennen Tokyo.“ Und diejenigen,
welche auf die mannigfachste Weise, von einer Ecke bis zur andern, Tokyo sozusagen studiert
haben, konnen auch sagen: “Wir kennen Tokyo.” Vergleicht man freilich die beiden miteinan-
der, so findet man: Die, die nur einmal vorbeigekommen sind, wissen doch in allem noch nicht
so recht Bescheid, sie sind unfrei, vielfach behindert; die dndern, die sich griindlich umgeschaut
haben, sind in der allerbesten Lage, wissen iiberall Bescheid, fiihlen sich ganz unbehindert. Das
riihrt davon her, daf} sie Kraft eingesetzt und immer weiter Kraft hinzu verwendet haben.

Darum muf auch der Mensch des Tees, mag er noch so weit schon gekommen sein, doch
immer noch genug hinzulernen — und zwar mehr als genug; dafl er immer iiber das Bisher hinaus
(Kraft einsetze,) Kraft hinzufiige und iibe und iibe — das ist des Edeln Rikyt hohe Mahnung.

Koan Ne 39
% &3l W E Al

GOLDHAAR-KLINGE, HAARFEINE KLINGE

Man schreibt bald Kommoken, bald Suimoken,"® und das will sagen: schirfe und schleife den
eignen Geist, so da} die Schneide, wie die Spitze eines Haares, (eigentlich) nicht mehr zu sehen
ist. Mit einem berithmten Schwerte mag man vollig frei und unbehindert frei® jegliches schneiden
und zerhauen; die Bewegung der Schneide freilich kann man dabei nicht eigentlich sehen, so
gottlich-wundersam ist ihr Wirken. Auch bei einem Meister des Tees (Chajin) kann man nicht
weiter unterscheiden: ist es ein Narr oder ist es ein Weiser; aber in seinem Wirken der Welt
gegeniiber zeigt er einen Bereich volliger Freiheit und Unbehindertheit.® Das ist es eben freilich,
was man erst nach Miihen iiber Miihen" in sich hat.

Koan Ne 40
£k
GEH, GEH! KOMM, KOMM !

Das will sagen: ,,Wenn du gehen willst, geh! Willst du kommen, so komm!“ Bei aller Zen-Praxis
ist das Selbst der eigentliche Standort (die Mitte) und alles, was getan wird, hat als Fundament
das Selber-Wollen, -Konnen, -Tun (jiriki); keinerlei Vorschrift ist da, die mit Gewalt dich zwin-
gen will und sagt: ,,Das muft du tun! Jenes mufst du tun!“ Vielmehr du selbst iibst Zen aus dir

selbst, und zu dir selbst kehrt zuriick, was du gewinnst; keinesfalls gibt es ein Mit-Gewalt-etwas-

13 e 241 Suimaoken, ist eines der vier beriihmten chinesischen Schwerter der Sage (mit dem Tai’a, Ryosenken
[Drachenquelle] und Mo Yeh [jp.: Bakuya]). Es soll so scharf gewesen sein, daf} es ein Haar spaltete, das vom Wind
dagegen getrieben wurde. (Vgl. BYL 100. Kéan Kommentar).

Im Zen ist das ,,Schwert” auch Symbol der innewohneneden Weisheit. Das zenki eines Meisters wird oft mit einer
Klinge verglichen. So wird z. B. Maiijusr héufig ein Schwert haltend dargestellt.

¥ jiyi jizai). ® jiyi jizai). " shugyo.



aufdriangen. Wer fragen will, der komme! Wer gehen will, niemand hilt ihn auf. Daher, auch
beim Tee: will einer sich dazugesellen, wohl, der komme! Mag er es nicht, so bleibe er weg! Bis
ins letzte frei und ungehindert,' froh und unbekiimmert,’ das ist, wovon dies Wort spricht.

Ujiyi jizai). 3 kiraku).

10



	[HTML]636060Zen-Worte im Tee-Raume 茶室掛物禪語通解
	[HTML]636060 Kōans 31 bis 40
	[HTML]636060 Kōan № 31 枯木不逢春 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth枯木color push gray 0color popheightdepth.3widthこぼく-to 0-は120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth春color push gray 0color popheightdepth.3widthはる-to 0-に120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth不逢color push gray 0color popheightdepth.3widthふあ-to 0-わず) verdorrter baum begegnet keinem frühling 
	[HTML]636060 Kōan № 32 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth松風color push gray 0color popheightdepth.3widthまつかぜ-to 0- föhrenrauschen 
	[HTML]636060 Kōan № 33 平生心是道 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth平生color push gray 0color popheightdepth.3widthびょうじょう-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth心color push gray 0color popheightdepth.3widthしん-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth是color push gray 0color popheightdepth.3widthこ-to 0-れ120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth道color push gray 0color popheightdepth.3widthどう-to 0- des gewöhnlichen lebens herz und sinn – das ist der weg 
	[HTML]636060 Kōan № 34 本来無一物 nicht ein einzig ding ursprünglich 
	[HTML]636060 Kōan № 35 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth明展々color push gray 0color popheightdepth.3widthめいれきれき-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth露color push gray 0color popheightdepth.3widthろ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth堂々color push gray 0color popheightdepth.3widthどうどう-to 0- (monden-)helle allhinstrahlend, tau lichtfunkelnd 
	[HTML]636060 Kōan № 36 時々勤払拭 allzeit ernstlich fege und reinige! 
	[HTML]636060 Kōan № 37 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth名利共休color push gray 0color popheightdepth.3widthみょうりともにきゅうす-to 0- name und nutzen miteinander aufgeben 
	[HTML]636060 Kōan № 38 力圍希 kraft zu kraft 
	[HTML]636060 Kōan № 39 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth金毛剣color push gray 0color popheightdepth.3widthこんもぅけん-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth吹毛剣color push gray 0color popheightdepth.3widthすいもぅけん-to 0- goldhaar-klinge, haarfeine klinge 
	[HTML]636060 Kōan № 40 去々来々 geh, geh! komm, komm! 



