Zen-Worte im Tee-Raume
% = B G E G A

von Akaji Sotei (FREE5FEH)
Einfiihrung und Ubersetzung von Hermann Bohner ' 2

Koans 21 bis 30

"https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_21.html (Stand: 4. Mai 2020)
Orig.: Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai (Z8 Z= #9iif 55 10 fi£ ); urspriinglich erschienen als Supplementband XX
der MITTEILUNGEN DER DEUTSCHEN GESELLSCHAFT FliR NATUR- UND VOLKERKUNDE OSTASIENS, Tokio 1943

2 Online-Bearbeitung Adi Meyerhofer, dessen FuBinoten sind numeriert, lingere Exkurse derart, die FuBinoten
Bohners mit Buchstaben, die Dritter mit romischen Ziffern.


https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_21.html

& & &

Diese Datei ist ein Anhang zur Webseite
im-tee-raume.zenwort.de

Erstellt am 4. Mai 2020 von Adi Meyerhofer, Miinchen.

Der zugrundeliegende Text ist nach japanischem Urheberrecht gemeinfrei. Die vorliegende elek-
tronische Bearbeitung wird unter den Bedingungen der Creative Commons-Lizenz ©@®®@ 4.0,
d. h. ,Namensnennung® und ,,Weitergabe unter gleichen Bedingungen® zur Verfiigung gestellt
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode).

https://im-tee-raume.zenwort.de/

Zitiervorschlag fiir wikipedia:

{{cite web | url=https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_21.html | title= Zen-Worte im Tee-
Raume: Kdans 21 bis 30 | accessdate= | author=Meyerhofer, Adi

| authorlink=[[Hermann Bohner]] | coauthors=Bohner, Hermann; Akaji Sotei (FREZSZEH)

| date=2020-05-04 | format=pdf | work=Zen-Worte im Tee-Raume (Chashitsu-Kakemono Zengo-

Tsukai ZKEHW)EEEME) | publisher=0AG, Tokyo 1943 | pages=15 | language=de-DE-1901

| archiveurl=https://web.archive.org/web/20200502080923/https://im-tee-raume.zenwort.de/
zw2_htm/zw2_11.html | archivedate=2020-05-02 | quote= }}

Abbildungsnachweis:

* beiKoan22 (= S.4):https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Petasites_japonicus_
Russia_4.JPG User: Vihljun, 2010-05-16 und
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Tamashima_daruma_001. jpg, User: Sat666,
2011-11-05


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode
https://im-tee-raume.zenwort.de/
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Petasites_japonicus_Russia_4.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Petasites_japonicus_Russia_4.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Tamashima_daruma_001.jpg

Inhaltsverzeichnis

Zen-Worte im Tee-Raume
2 = HMY R R O A

Koan Ne 21
—EZ
NIMM EINS UND DRINGE DURCH !
(MIT EINEM ALLES DURCHDRINGEN) . . . v v v v v v v v e e e e e e

KoanNe22 =
B —+5

CHUTT'S EINER FINGER(ZEIG) '« v v v v v v v v e e e e e e e e e e e
Kéan NQ 23 L& L ILALA TALEIL LD D

BN & AR (BB AL R L)

UNMITTELBAR AUF DIE PERSON DEUTEN, DAS WESEN SCHAUEND BUDDHA WER-
DEN . . o i i e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e

K(_)an N(_) 24 [N Y . Z9s

H4RIFHHAAENIFH

TAG UM TAG GUTER TAG . + .« v v v v v e v e et e e e e e e e e e e
Koan Ne 25

FLWF E—BEE (IR — S5

AUF ROTER GLUT EINE FLOCKE SCHNEE . . . . . « v ¢« v v v v v v v v o
Koan Ne 26 o T

AR AL R (R 2 & S 2 Lt EL i)

WO FURYU NICHT IST, IST FURYU

(NICHT-fUryi IST flryil) . . o v v v v e v e e e e e e e e e e e e e

Koan Ne 27
IDQIRY 8
MIT DEM HERZEN DAS HERZ WEITERGEBEN ODER VON HERZ ZU HERZEN (VOM
WESEN ZUM WESEN, VOM INNERSTEN ZUM INNERSTEN) . . . . . . . . . . .

Koan Ne 28
—iR—&H

EIN (JEDES) JAHR HAT EINEN FRUHLING . . . . . + « v v v v v v v v v ..



Koan Ne 29
NETTEA A HE

DER MENSCHEN DINGE ALLE SIND WIE DAS ROSS DES ALTEN VON SAI . . . . 13

Koan Ne 30

Abb. 1: Daruma-Stehaufpuppe (S. 5). ADbD. 2: Petasites japonicus, Fuki-Bliite (die ef3bare
Pflanze heifit Deutsch ,asiatischer Pestwurz. )

Koan Ne 21

—DIEZ

NIMM EINS UND DRINGE DURCH!
(MIT EINEM ALLES DURCHDRINGEN)

Ein Herz werdend, das Ziel erreichen,” sei’s in welcher Angelegenheit auch immer — dies will das
Wort sagen. Werde hart und fest und fiihre die Sache durch! Freilich dies hart und fest ist nicht,
wie’s dir scheinen konnte, etwas so Steifes, Unbewegliches, sondern es ist wie die Verse sagen:b

Mame de shikaku de
yawarakaku
tofu no yo na

#In Zen und z. B. in dem damit verbundenen Bogenschielen wird oft gesagt: Ist Herz und Ziel eines, so wird
das Ziel erreicht, ohne Willen. Vgl. Herrigel, Eugen (1884—1955; jp.: &+ 1 7 > « ~\ 1) 7 )L); Zen in der Kunst des
Bogenschiefsens; 1948, Bern 1985. Gelernt hat er bei Awa Kenzo (P fiff 1&; 1880-1939), der einen sehr eigenwil-
ligen Daishadokyo-Stil pflegte. Die vielen Ausgaben dieses Klassikers basieren auf einem Vortrag gehalten in Berlin
1936, der in der Zeitschrift NntproN veroffentlicht wurde. Die Nachkriegsausgaben sind um ,,Volkisches“ bereinigt.
In den letzten Jahren sind analytische Arbeiten — darunter auch solche die den Leser nicht in das ,,Fegefeuer postmo-
dernistischer Sprachanalyse” zwingen — zu der von diesem Werk (und dem D. T. Suzuki’s) verursachten verzerrten
Rezeption des Zen und Japanbildes im Westen erschienen. Von Interesse ist hierbei auch, wie die Riickiibertragung
der MiBinterpretationen Herrigel’s (dessen Japanisch-Kenntnisse als ,,méBig* beschrieben worden sind) dieses sehr
populdren Buches ins Japanische auch in dort zu verzerrten Interpretationen der Ursprungskultur fiihrten.

® Wortspiel: mame hat diese und jene Bedeutung. (Bohnenkiise = Tofu). Tatsichlich handelt es sich beim Vers
um eine Anspielung auf ein Gedicht des Zen-Monches Ingen Rytki ([ 7t % ¥47) nach Japan geflohener chinesischer
Monch, Begriinder der Obaku-Schule; 1592-1673), bei dem jede Zeile eben die erwihnten zwei Bedeutungen haben
kann: FHT/ LML TIHSMNTY)

4



hito ni nare hito
Uka-uka to
kurasu yo de mo
hyotan no

mune no atari ni
shime-kukuri ari

In dieser Menschenwelt

werde wie Bohnenkiise,

der, obwohl eckig, doch schwappelig

und (zu dem allem) mame [Bohne:-treu] ist!

Sieh den Flaschenkiirbis!

Hingt er so sorgenlos pendelt und pendelt, —
so du genau ihn besiehst, ist um die Brust er
festen Bandes umgiirtet.

,S0 nur geht es in der Welt. Und jener Stehauf-Dharma? so freudig wackelt er hin und her,
fallt und fallt und rollt gutherzig, wohin man will, doch am Ende steht er immer wieder aufrecht
da.“ Im tiefsten Herzen darf auch keinen Augenblick der Grundwille, das eigne Ziel zu errei-
chen, verloren gehen. Freilich, um ein Beispiel hier zu nennen: In Japan schreibt man von rechts
her, das Buch macht man von rechts her auf und liest von rechts weiter und weiter und kommt
so allmidhlich von rechts zum Ende des Buches. Bei den Abendldndern schreibt man von links
her. Offnet von links her das Buch und das Ganze geschieht von links — aber letztlich kommt
Rechtsher und Linksher doch auf ein und dasselbe heraus. Die Krabbe lduft querwegs, und sie
mag querlaufend zehntausend Meilen [Kdan 17] zuriicklegen (und ihr Ziel ebenso erreichen); das
ist ihre Eigenart. In allen Dingen gilt: Das Ziel als das Eine vor sich haben und immerzu darauf
zugehen, dann kommt man zum Ziele: das will dieses Wort sagen.*

Koan Ne 22
EIK—f5
CHIITI’S EINER FINGER(ZEIG)

Sehr oft sieht man ein Bild gemalt: ein Mann nach Art des dicken Hotei deutet auf den Mond,
und sein junger Diener daneben deutet ebenso auf den Mond. Das ist: der chinesische Abt Chiiti®
hob, wenn jemand zu ihm zu Gast kam, alsbald einen Finger und deutete stracks gen Himmel;
sein Diener, der immer um ihn war, nahm in der Folge auch unwillkiirlich die Gewohnheit an,
gen Himmel zu deuten, wenn er mit jemandem zusammenkam. Der Abt vernahm davon, rief ihn,

3 Gemeint sind Steh-auf-Minnchen, den Boddhidharma darstellend. Sehr populir. Abb. 1.

4 Es handelt sich um ein Zitat aus Kung’s ,,Gesprichen:* #H., &, HEE —UE 2., € FH. M,
T, MARE, Mi#Eth, §7H, XFZ2E. B-MmER, 4.15). A. C. Muller iibersetzt: “The Mas-
ter said: ‘Shan, my Way is penetrated by a single thread.* Ceng Zi said, ‘Yes.” When the Master left, some di-
sciples asked what he meant. Ceng Zi said, ‘Our master’s Way is to be loyal and have a sense of reciprocity,
and that’s it.”” Parallelstellen untersucht Haupt, Christine Und der Meister sprach ...; Miinchen 2006 LMU-Diss
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/10363/1/Haupt_Christiane.pdf

S (B, jp-: Gutei, Pinyin: Juzhi Y1izhi; Schwarz: Dschii-Dschih, Doumoulin: Chii-chih. Der erwihnte Koan,
der sich auch im Mumonkan findet und die Person des Chiiti werden ausfiihrlich erldutert im Abschnitt Biographien
(https://im-tee-raume.zenwort.de/zw_htm//zw2_bio.html#CHUE).


https://edoc.ub.uni-muenchen.de/10363/1/Haupt_Christiane.pdf
https://im-tee-raume.zenwort.de/zw_htm//zw2_bio.html#CHUE

lieB ihn vor sich Platz nehmen, und sogleich hob der Diener wieder den Finger und wies nach
oben. Der Abt, dies sehend, brach ihm auf der Stelle den Finger. Dariiber kam der Diener zum
groB3en vollen Erwachen — dies ist, was diese Aufgabe (Koan) zum Inhalte hat.

Beim Menschen des Tee gibt es Gerite und Gefille, die da vor Augen gestellt und gebraucht
werden; es gibt gewisse Fertigkeiten (femai) damit verbunden; der wahre Sinn der Géstebewirtung
(beim Tee) ist jedoch letztlich nicht Teeschale, Teeschopfer und anderes mehr zu gebrauchen,
sondern des Tee-Gastherrn Herz lasset die Giste den TEE genielen. Viele freilich werden ganz
von den GefdBen und Geriten hingenommen; das ist das gleiche wie mit dem Finger dort. Chiiti
weist zwar mit dem Finger auf die Sache, aber der Finger ist doch nur das Gerit (das Werkzeug);
wenn Aug’ und Ohr von diesem Finger besessen werden, so ist das eitler Wahn. Solange man
sich nicht von dem Finger trennen kann, kann man den wahren Mond nicht erblicken. Buddha zu
verehren, ist ganz gut; aber wenn man selbst zu Buddha wird, braucht es keine weitere Buddha-
Verehrung mehr. Das wird hier gesagt. Auf den Mond mag man zeigen: zum Monde geworden,
braucht es keinen Finger mehr — das sagt dies Wort (Koan).

Koan Ne 23
BTSN B B @A BRI

UNMITTELBAR AUF DIE PERSON DEUTEN, DAS WESEN SCHAUEND BUDDHA WERDEN

Eine Schriftrolle mit dieser Schrift wird gern bei einer Teezusammenkunft buddhistischer Art
aufgehingt, GroBmeister Bodhidharma’s Wesenspunkt (GroB3-Augenmerk) zeigend. Fragt man
nun, wie sich dariiber etwas Niheres sagen lasse, so mag man sagen: Wo ist Buddha? Der Fragen-
de, das ist Buddha, und weiter wo besonders ist (Buddha) nicht. Wie der Kurzvers Hokku(-Vers)
sagt: ,,Er sucht um sich herum die Fuki-Bliiten [Abb. 2], auf denen er mit seinen Fiilen steht.*

Das ist es. Vielleicht ist dies mit Folgendem am leichtesten zu verstehen: Der Neujahrsmor-
gen kommt herauf; die Nacht ist der Helle gewichen; die Raben rufen, die Sperlinge zwitschern;
selbst der Schopfeimer des Ziehbrunnens weckt mit dem ihm eignen Laut ein gliickbringend
festliches Gefiihl. Haben Raben, Sperlinge, Ziehbrunnengeriusch eigens zum Neujahrsmorgen
ein Besonderes gebracht? Gewill nicht. Nur du in deinem Herzen bist zur Neujahrswelt gewor-
den, und daher das Neuempfundene in Ohr und Herzen. Alle die unzéhligen Erscheinungen sind
Eines.® Buddha, du selbst bist Eines (Ein Wesen), nicht zwei; so ist er (samt dir) auch nicht ir-
gendwo besonders. Das wird hier gesagt. Dieses Wahre Innerste? ist wahrhaft ganz leer; daher
mag es zum Buddha werden, zum Didmon (Teufel) werden, zur Schlange auch, zur Katze auch,
zu irgend etwas werden.

Kairaishi Sieh mal den Puppenspieler da!
kubi ni kaketaru Aus seinem Puppenkasten, der
ningyobako am Hals ihm niederhdngt, nimmt er
hotoke dashitari den Buddha jetzt,

oni wo dashitari und jetzt den Teufel.

Der Mensch auch, der es wie Vogel und Getier treibt, ist zwar der dufleren Gestalt nach ein
Mensch, im Innern aber ist er Vogel und Getier geworden. Um noch einen Schritt weiterzugehen,

°EBin Herz, /5iE—i(» 9 &), Honshin, eigentliche Herz, Ur-Herz.



zugespitzt gesprochen: Es sieht ein Mensch die Pflaumenbliite in des Nachbars Garten und méchte
sie; er streckt die Hand nicht aus, er pfliickt sie nicht, doch seinem Herzen nach hat er schon
Diebesuntat begangen und verfillt der Welt der hungrigen Damonen. Diese Aufgabe (Koan) gibt
Hinweise, wie man verstehen muf, dies Buddha in eigner Person.®

Koan Ne 24
H 4 247 H A 42
TAG UM TAG GUTER TAG

Tag um Tag wahrlich ist ein herrlicher Tag, sagt dies Wort (Kdan): solange jemandem alles vor-
trefflich nach Wunsch geht und er vergniigt und munter ist, ist ja keine Frage, da3 Tag um Tag
ein guter TagI ist. Allein in eines jeden Leben, sei er hoch oder nieder, arm oder reich, gibt es
bose Tage, die driicken, und solche gibt es gar viele; es stimmt also nicht damit, daf} nur lauter
herrliche, schone Tage seien, denkt man. Aber dem ist doch gewil} auch nicht so. Gerade auch
diese schlechten Tage werden gute Tage genannt. Um im Bilde zu reden: der Mensch atmet ein
und aus, solange er lebt; und solange er ein- und ausatmet, wihrt sein Leben; hort das Ein- und
Ausatmen auf, so stirbt er. Gibt es einen Atem, der ausgeht, so gibt es — das ist eben der Punkt
— gewil} auch einen Atem, der eingeht; und gibt es ein Einatmen, so gibt es ein Ausatmen. Gibt
es den Morgen, so gibt es den Abend; gibt es den Himmel, so gibt es die Erde; gibt es vorn, so
gibt es hinten; gibt es Freude, so gibt es Leid: alle die unzihligen Wesen und Dinge sind in dieser
Art gebaut; hier ist ein Himmelsgesetz, dem nichts sich zu entziehen vermag. Nichts hindert also,
Leid fiir Freude und Freude fiir Leid zu nehmen. Vergleichsweise gesagt: Eine Last von hundert
Kwan [375 kg] driickt schwer; legt man sie ab, so fiihlt man sich sehr erleichtert und hat seine
Freude; aber eben in dem schweren Driicken war die Erleichterung und Freude mitenthalten;
wire der Druck nicht gewesen, hiitte man auch das schone Gefiihl der Erleichterung nicht erlebt.
Wie der Edle (Koji) Tessha’ singt:

Harete yoshi kumorite yoshi Fuji no yama
moto no sugata wa kawarizarikeri.

® Vgl. Beispiele 30 und 33 des Mumonkan.

7 $% F¢, Yamaoka Tesshii (= Ono Tetsutard), 1836-88. Als Schwertkdmpfer (Griinder #0 Shoden Muto-ryit) der
Bakumatsu-Ara und Kammerdiener am Hofe des Meiji. 1883 Erbauer des Zenshoan (4 4: J& im tokioter Taitd-ku;
http://www.theway.jp/zen/).

6. Koan im Bi-yin-lu in der Gundert’schen Ubs. I, S. 147; ab S. 158 ausfiihrliche Biographie des Yiin-men
Wen-yin. Auch bei Schwarz: S. 78-84:
Yiin-men’s fiinfzehn Tage. Wir legen vor:
Yiin-men richtete bei der Unterweisung folgende Worte an seine Horer: ,,Nach den letzten fiinfzehn Tagen frage ich
euch nicht. Zu den nichsten fiinfzehn Tagen kommt mir mit einem Sitzchen daher und redet.*
An Stelle der Gefragten sagte er dann selbst: , Tag um Tag ist guter Tag.“

Zwischenbemerkungen zum Beispiel: Yiin-men richtete bei der Unterweisung folgende Worte an seine Horer:
»Nach den letzten fiinfzehn Tagen frage ich euch nicht.” — Halb siidlich. Stroms, halb nordlich. [Merkwiirdige Grenz-
ziehung, will Yiian-wu sagen, pafit auf, er fiihrt euch auf den Leim!] — Wir koénnen doch solch alten Kalender gar
nicht auftreiben! [Versteckter Spott auf die Afterweisheit des chinesischen Kalenders, der jedem Tag seinen genau-
en Ort im Spiel der kosmischen Kriifte anweist, wonach es sich fiir jeden Tag genau berechnen lief3e, ob er Gliick
bringt oder Ungliick, und wieviel von jedem.]

»Zu den nichsten fiinfzehn Tagen kommt mir mit einem Sitzchen und redet;* — Da ist auch nichts anderes zu sagen,
als daf} sie am Morgen anfangen und am Abend zu Ende gehen. — Aber nur ja nicht damit herkommen, daf} der nich-
ste Tag der sechzehnte ist! — Die Tage und die Monde, die flieBen so dahin! [Was soll man da ausgerechnet zu den
néchsten fiinfzehn Tagen sagen?] ,,An Stelle der Gefragten sagte er dann selbst: Tag um Tag ist guter Tag.“ — Das
heifle ich zusammengefafit! — Da mogen die Krabben noch so Spriinge machen, aus diesem Scheffel kommt keine

7


http://www.theway.jp/zen/

Ob heiter klar, ob auch umwolkt der Fujiberg —
die eigentliche Gestalt, sie @andert nimmer sich.

Vom Wesen her gesprochen, ist es eins, ob gutes Wetter ist, ob schlechtes; oder anders gesagt:
Leid und Freud zusammen verschlungen (geschluckt), werde Tag um Tag guter Tag. Auch beim
Tee fithrt nur Ubung (Miihe, hartes Ringen) zum Erfolge; und Erfolg fiihrt wieder zur Ubung;
vom Wesen aus gesagt: beides vereint, das ist der gute Tag!

Koan Ne 25
fLIPF E—EE i — o=
AUF ROTER GLUT EINE FLOCKE SCHNEE

Anfang Winters, wenn man erstmalig wieder wirmendes Feuer braucht, wird eine Schriftrolle
mit diesen Schriftzeichen gerne gebraucht. Im gewohnlichen Sinne gesprochen ist es dies: Beim
wirmenden Feuerbecken trinkt man den Tee und drauBen wirbeln die dichten Schneeflocken.
Vom Tee aus gesprochen, ist jedoch der Sinn viel tiefer.

Das Feuer im Becken ist zur roten Glut geworden, und darauf fillt eine Flocke Schnee: vollig
machtlos ist sie. [Menschliche Kraft ist wie solche Flocke]. In Beispielen [die vielleicht seltsam
sind] gesprochen: Der grof3te Rauber und Morder kann doch nicht alle Menschen toten. Und: da
ist einer, der bezahlt immer seine Rechnungen, er rettet die andern, hilft vielen; er ist im Kleinen
gut; aber so er im Groflen schlecht ist, ist er doch letztlich ein schlechter Mensch.

Auch der beste Mensch, Tag um Tag wirkend — lauter Gutes kann er doch nicht tun. Von her-
vorragenden Menschen, wahren Helden und groBen Staatsménnern bringen die Zeitungen davon
mancherlei.

Allein, wenn Herz und Mitte des Wesens das Grolle Gute wirken, dann erlischt gewisser-
mafen all das Kleine. Leute, die zwei Augen haben, finden ganz natiirlich, daf alle zwei Augen
haben. In einem Lande aber, wird uns erzihlt, wohnten lauter Eindugige. Einer dachte, solch
Eindugigen lebendig zu fangen und mit sich zuriickzubringen und zur Schau zu stellen und gro-
Ben Gewinn zu machen, und machte sich nach jenem Lande auf. Als er aber dorthin kam, wo
nur Eindugige lebten und diese den Zweidugigen sahen, riefen sie: Was fiir eine Raritit!, liefen
herbei, fingen ihn und stellten nun umgekehrt ihn, den Zweidugigen, zur Schau.

Das kleine Gute wird zunichte vor dem groflen Schlechten. Mag ich auch noch so viel Gutes
tun (noch so grofie Leistung vollbringen) dafl immer mir vor Augen steht das Nao (das [unendli-
che] Noch®), dies will dies Wort, dies eigentiimlich tiefe, sagen.8

8 Der Ausspruch selbst geht auf Tao-chi (Daoji, i& &) zuriick. Tao-chi Lu-Yu Dai Nihon Zoku Zokyi, Vol. 121.
Der Spruch findet sich auch im BYL 69. Aushang, und ist weiterhin ein jakugo (Zen Sand: 6.82).

¢ Welches sich praktisch natiirlich immer zunéchst im Gefiihl des Noch nicht auswirkt.

heraus. [Diesem Auspruch kann sich keiner entziehen; jeder sollte so sagen konnen.] — Wer hitte auch ein Haus, das
nicht der Mond beschiene und reiner Wind? umwehte — Oder weifit du doch ein solches? — Der Meergott [sagt man
ja] kennt alle seine Schitze und weif3 nicht, was sie wert sind.

8



Koan Ne 26

AL T (i & & 3 Lt i)
WO FURYU NICHT IST, IST FURYU
(NICHT-fiiryii 1ST fuiryiz)

Vorbemerkung: Wort und Terminus Fiiryi ' mag man in verschiedenster Weise wiedergeben:
einmal ist es Geschmack, Geschmacksrichtung; dann in den Kiinsten etwa Schule, Schulrichtung,
und weiterhin Stil, Art, ja Kunst iiberhaupt; man mag es auch als das Poetische im Gegensatz zum
Unpoetischen, Prosaischen umschreiben, ja endlich als das Schone {iberhaupt. Man kann Fiiryii
auch noch weiter und anders wiedergeben — der Leser mag sich selbst die Verdolmetschung finden
und dieselbe im Folgenden einsetzen.™

Eine Schriftrolle mit diesem Worte® finden wir sehr hiufig aufgehiingt. Es will sagen: auch
der Firyi-Mensch, wenn er nur sein Firyi hat, geniigt noch nicht; mit diesemFiiryi ist es nicht
genug. Zum Nicht-Firyii mull es werden. Freilich, wollte man mit dem Nicht-Fiiryiz anfangen,
so wire das vollends verkehrt. (Das wire wie der Vers sagt):

lkkyii no mane shite

tera wo oi'dasare'”

Wollt’ es machen wie Ikkya —
warf man ihn zum Tempel 'naus.

® Abweichend im 7T 255 (Fasz. 12) zu B35 M g fT: B, #5HERCE. RALEF D, BiEm
R, BEAILEFF, BEMAH, RAH, EERABARER. TRIREDLERR, S — 7: Modernes
Japamsch. B HERAERC TE S TRELES %EEF' ALE B, BEmEARLD, BRICILELF
FIZAS T BB IEE] ., RALTHL, [BEXRE R, BXeB ). ﬂm&‘%é 5Lt
Al . R ARETEIE—T T,

10 Im Zenrin Kusho findet sich der siebensilbige Zweizeiler: Iki aru toki iki o soe; / Fiiryi narazaru tokoro mata
Sfaryi.

' Nelson: “taste, elegance, refinement“ [Radikal 182, nicht 16].

I “Egrya: This very difficult term to translate is one of the most frequently occuring expressions in the [Crazy
Cloud] Anthology. It has several different meanings therein, not to mention the many meanings it has had in the
hands of other poets in other times. Its component characters are fii, “wind,” and rya, “stream” or “to flow.” If
we concentrate on the different meanings of fliryl that appear in these selected translations, three meanings can be
singled out. The first is the beauty of a simple rustic life. Fishermen, woodcutters, anyone living far away from the
artificiality and compromise of the vulgar busy world epitomizes this kind of beauty....

The second meaning of furyt found often in the Anthology is still a Variation on the idea of beautiful and good
but with erotic or, at least, romantic connotations. This is its sense in the poem at hand. The poem entitled “Night
Conversation in the Dream Chamber” (poem Ne 545) presents another good example of that usage. Perhaps the
difficulty of translating faryt stems from the fact that it really has very little “meaning” but a wealth of connotation
depending on the context in which it appears.

This leads to the third way in which the term is used, which is as a slang word with virtually no meaning at all
but powerful connotations that escape neat definition. The closest equivalent in English is “far out,” itself slightly
passé slang. It is characteristic of slang that one needs to acquire a feeling for what it means in order to understand
t. ...Faryi obviously expresses approval, but when one tries to specify the grounds for that approval, one is in the
mental quicksand of the kdans. ... Sometimes, usages overlap, as in poem Ne 493, where Ikkyt applies it to Lan-t’san.
Lan-t’sans not seeking fame and fortune as the act of a “free spirit” was “far out,” yet the picture of him roasting his
potatoes in the open air is also furyi in the rustic sense. Firyii has been left without translation [in the Anthology]
in the hope that the reader will acquire a feeling for the word as it is used in different contexts.” (Arntzen, Sonja;
Ikkyii and the Crazy Cloud Anthology, Tokyd 1986, ISBN 4-13-087049-1, S. 64f)



Natiirlich ist schon recht und gut, wenn einer am Ende, wie der in diesem Liedchen, wie Zen
— Meister Ikkyii werden will;!! wo aber die Kraft fehlt und es wie in dem Liedchen ist, da geht
es eben nicht. Nur das iiber das Fury@ hinausgeschrittene Nicht-Furyt kann die Sache leisten.
Solange man in dem [Stand des] Faryd ist, kann man nur als Faryu-Vertreter wirken; erst wenn
man zu Nicht-Fiiry gelangt ist, kann man alles andre mit einbegreifend” umfassend wirken.

Welche Richtung?® auch immer jemand erlangt, so kann er nur in dieser Richtung” erfreulich,
vereinend wirken; andrer Richtung gegeniiber will ein Zusammengehen (eine Gemeinsamkeit,
Verkehr, Austausch) nur schwer gelingen. Erst wenn er die eigne Richtung' abwirft und Sinn und
Wollen der dndern Richtungen miteinbegreift, kann er vollig die Sache fiihren. Daher gilt es, zu-
allererst fest und vollig in der eigenen Schule’ sein, darnach dariiber hinausgehen (sie wegwerfen)
und allen begegnen.

Oder anders gesagt: einer lernt in der Schule allerlei und hat jetzt viele Kenntnisse und ist ein
sehr guter Schiiler; aber wenn er jetzt nicht dariiber hinaus ins Leben tritt und im Handel oder der
Industrie sich [bzw. das Gelernte] ganz frei und selbstindig (jiyi jizai) betétigt, so ist gar nichts
erreicht.

Man muf8 in den Lebensstand kommen, wo es heifit (wie das alte Wort sagt):
,» Wo kein Wasser ist, ist doch Wasser.“ [Man muf3 zu dem (schopferischen bzw. praktisch leben-
digen) Stand kommen, da man Wasser schopft, wo gar kein Wasser vorhanden erscheint. ]

" Tkky@ werden nicht nur homosexuelle Aktivititen im Kloster nachgesagt, sondern im hohen Alter auch ei-
ne Liebschaft mit der blinden ,,Minnesidngerin“ Mori. Desweiteren soll er in einer Phase in seiner Jugend etwa sie-
ben Jahre die Robe abgelegt haben. Aus dieser Zeit soll sein Sohn Jotei (spiter einer der Begriinder der Teeze-
remonie) stammen. Ungeklart ist, ob Ikkyt selbst ein Kaisersohn von einer verstoBenen Konkubine ist. Vgl. u.a.:
Stevens, John; Lust for Enlightenment; Boston, London 1990 (Shambala); ISBN 0-87773-416-X; S. 96-103. Sei-
ne ,,romantischen“ Gedichte auch in: Ikkyii Osho Zenshii; Tokyd 1894 (Koshokukan); Covell, J.; Yamada S.; Zen's
Core: Ikkyii’s Freedom; Seoul 1980 (Hollym Int.); Mushakjoi Saneatsu (Ubs. Bohner): Ein Tag im Leben Ikkyd's
https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_daten/EinTagImLebenIkkyus_(2006) .pdf

T anvermihlend, # | 7 ; in Harmonie verbindend.

& g, ryid. " Schule B\J%, ryiha. ' ryigi, Sinn, Begriff, Lehre der Richtung. {2, shiigyi, Praxis.

10


https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_daten/EinTagImLebenIkkyus_(2006).pdf

Koan Ne 27

L

MIT DEM HERZEN DAS HERZ WEITERGEBEN ODER VON HERZ ZU HERZEN (VOM WESEN
ZUM WESEN, VOM INNERSTEN ZUM INNERSTEN)

Man schreibt oft nur die ersten beiden Zeichen: I-shin Mit dem Herzen oder die letzten beiden
Zeichen Den-shin Weitergeben das Herz, (das Herz tradieren); dem Sinn nach will dies immer
dasselbe sagen. Einst versammelte Shaka alle groBen Jiinger (Dai-Rakan); schweigend hielt er
eine Kompira-Bliite vor sich. Aber die Menge der Jiinger verstand den Sinn davon nicht. Nur
Kas’yapa sah sie und lichelte. Shaka gewahrte solches und iibergab daher ihm ,,Sinn und Wesen*
(das Letzte, Innerste) des Buddhismus. Das ist dies Mit dem Herz das Herz (das innerste Wesen,
den Kern) weitergeben. Sagt auch der Edle Gempaku:

Cha no michi wa Den Weg des Tee —

kokoro ni tsutae tradiere mit dem Herzen

me ni tsutae tradiere mit dem Aug’

mimi ni tsutaete tradiere mit dem Ohre —

ippitsu mo nashi. doch nicht mit einem einzigen Pinselstriche!

Etwas leichter (einfacher) mag es so gesagt sein (mit dem Volksspruche):

Ki ga areba

me mo kuchi hodo ni

mono o ii

Hat man etwas in dem Herzen,

spricht das Auge es, als sei’s der Mund.

Fiir die groBen Wortfechter, Theoretiker und die Vielstudierten ist das vielleicht schwierig.
Wire es etwas aus der Priifung fiir das hohere Beamtentum, so wiirden sie wohl trefflich Red’ und
Antwort wissen. Aber mit diesem I-shin den-shin'? Mit dem Innersten das Innerste hat es andre
Bewandtnis: gerade darin, in dem Nichts-Sagen ist der Sinn, der unsagbare, unerschopfliche; wird
dieser weitergegeben, dann ist das wahrhaft das Mit dem Innersten das Innerste. Nicht leicht ist’s;
ohne Meditieren (zazen) und praktisch darum Ringen, ist dies Wort (und das in ihm Gewollte)
schwer erfal3bar.

Das 6. Beispiel des Mu-mon-kan

Die Geschichte des Beispiels findet sich ausfiihrlicher, unter Berufung auf ein dem chinesi-
schen Kanon unbekanntes, apokryphes Sutra Daibontenné Mombutsu Ketsugikyo > Gemih der
Erzédhlung des Sutras war die Blume, die der Buddha vor der Jiingerschar emporhielt, eine gold-
farbene Lotosblume, die ihm der Brahma-Konig dargebracht hatte. Die Erzihlung erscheint im
Zen-Schrifttum wahrscheinlich zuerst in der Schrift Tensho Kotoroku (B2 & KT §% 1036).

12 Gemeint ist hier: D40y {80y, ch. W.-G.: i-hsin ch’uan-hsin, pinyin: yi xin chudn xin; Nelson: “telepathy, sym-
pathy, quiet understanding;“ Kodansha: “direct communication from mind to mind, telepathy;“ Hartmann/Werenke:
»das stillschweigende Einverstdndnis.“ ,,Weitergabe der Lehre* (Initiation) innerhalb einer Traditionslinie.

13Bd. 3, im ersten Teil der ,,Gemischten Chronik der (Zen-)Schulen® Shumon Zatsuroku, die als Bd. 5 und Bd. 6
der Zen-Schrift Ninden gammoku, zuerst herausgegeben in der zweiten Halfte des 12. Jahrhunderts, beigefiigt wurde.
Vgl. iiber die apokryphe Tradition beziiglich der Entstehung der Zen-Schule Isshit Miura; Ruth Fuller-Sasaki, S. 151)



Kasyapo'* war der einzige der Anwesenden, der das (schweigende) Drehen der Lotusblume
in der Hand Sakyas als ,,das Rad der Lehre* richtig interpretierte. Aufgrund der geschilderten
,»Weitergabe gilt er als der ,,erste indische Patriarch* im chinesischen Verstindnis —,,2. Patriarch
wurde dann Ananda, der Vetter Sakyas, bekannt fiir seine Rezitation der gesamten Lehre beim
ersten buddhistischen ,, Konzil der Fiinfhundert“ (nach 483 v.u.Z.).

Buddha zeigt eine Blume
Als einst der Welterhabene auf dem Geierberg '* weilte, hob er mit den Fingern ein Blume empor
und zeigte sie der versammelten Schar (der Monche). Damals schwiegen alle. Nur der ehrwiir-
dige Kasyapa verzog sein Gesicht zu einem Lécheln. Der Erhabene sprach: “Ich habe das wahre
Dharma-Auge, den wunderbaren Geist des Nirvana, die formlose wahre Form, das geheimnis-
volle Dharma-Tor, das nicht auf Worten und Buchstaben beruht, eine besondere Uberlieferung
auBerhalb der Schriften. Diese vertraue ich dem Mahakashyapa an.*

Wu-men erkldrt: Gautama von goldfarbenem Gesicht hat ganz unverschimt Gute in Niedrig-
keit zwingend, einen Schafskopf ausgehzingt und Hundefleisch verkauft' Man kann schon sagen:
Etwas sonderbar. Wenn in der groBen Versammlung alle gelacht hitten, wie wire dann das wahre
Dharma-Auge (in der einen Linie) iiberliefert worden? Wenn aber Kasyapa nicht gelacht hitte,
wie wire das wahre Dharma-Auge (iiberhaupt) iiberliefert worden? Wenn einer sagt, das wahre
Dharma-Auge kann iiberliefert werden, so ist dies, wie wenn der Alte mit goldfarbenem Gesicht
am Dorftor betriigt. Wenn aber einer sagt, es kann nicht iiberliefert werden, wie wurde es dann
allein dem Kasyapa Ubermacht?

Der Gesang lautet:

Als er die Blume emporhob,

Erschien der Schwanz.

Kashyapa verzog sein Gesicht im Lécheln,
Menschen und Himmel wuBten nicht, was tun.

Die Lehre des Meister aufnehmen
Das Verstindnis des Gesetzes und die Erlangung des Weges hingen von der Kraft des Meisters
ab. Wir miissen nur wissen, dall wir, wenn wir einen Zen-Meister befragen und ihm zuhoren, seine
Anweisungen nicht an unseren personlichen Vorstellungen messen diirfen. Derjenige, der das tite,
ware nicht in der Lage, die Belehrungen des Meisters zu verstehen. Wenn wir einen Meister nach

W 255 032 jp. Kasho; pali: Kassapo.
Karl Neumann: ,,Das Beiwort kumaro bedeutet so viel als der jiingere und unterscheidet ihn vom Groflen Kassapo,
Mahakassapo, dem vorziiglichsten der Waldeinsiedler: vergl. Mittlere Sammlung 245f.)
Der aber immer als vorbildlicher Monch geschildert wird: ,,Daher sagt einmal der Meister zu Kassapo, dem vor-
ziiglichsten der Monche in rauher Zucht: »Alt bist du jetzt geworden, Kassapo, beschwerlich sind dir da diese &re-
nen Fetzengewande, die abgetragenen: so magst du denn, Kassapo, nunmehr dusliche Kleider anlegen und dich zur
Mabhlzeit auch einladen lassen, und du sollst mir nahe weilen.« Kassapo aber antwortet, er sei schon seit langem ein
Waldeinsiedler und preise das Waldeinsiedlertum, seit langem nehme er nur Almosenbrocken an, trage nur die drei
Gewinder aus geflickten Lappen, als ein Bediirfnisloser, Zufriedener, Zuriickgezogener, der Geselligkeit flieht und
unermiidlich ausharrt; der da solch eine Regel beim Erwachten sich erwéhlt hat und anderen empfiehlt, weil sie zum
eigenen Wohlbefinden bei Lebzeiten fiihrt und zugleich auch den Jiingern zur rechten Nachfolge voranleuchtet: dar-
um will er, aus Riicksicht auf sich sowohl wie aus Erbarmen mit den Ordensgenossen, dabei bleiben. Der Meister
nun billigt auch diesen Standpunkt und sagt: »Recht so, recht so, Kassapo: vielen zum Wohle bist du ja, Kassapo, so
beflissen, vielen zum Heile, aus Erbarmen zur Welt, zum Nutzen, Wohle und Heile fiir Gotter und Menschen. Dar-
um magst du denn, Kassapo, nur eben die drenen Fetzengewande behalten, die abgetragenen, und nimm die Almo-
senbrocken an, und weile nur im Walde.«* [Aus der Lidngeren Sammlung: Anmerkungen, S. 663. Digitale Bibliothek
Band 86: Die Reden Buddhas, S. 4364 (vgl. Buddhos Bd. 2, S. 863)]

15 Neumann: Geierkulm; jp-: B L.

16 m% > BE &5 fh] [ Yoro o kakete kuniku o uru.

12



dem Gesetz befragen, miissen wir Korper und Geist reinigen und Augen und Ohren still werden
lassen, damit wir einfach zuhdren und seine Belehrungen empfangen, ohne irgendeinen anderen
Gedanken damit zu vermischen. Korper und Geist miissen ein und dasselbe sein mit denen des
Meisters, so wie Wasser, das von einem Gefal} in ein anderes gegossen wird. Nur wer in der Lage
ist, sich in dieser Weise hinzugeben, wird die Lehre des Meister aufnehmen konnen.!”

Koan Ne 28
—mR—&H

EIN (JEDES) JAHR HAT EINEN FRUIHLING

Das Wort will offenbar sagen: Mit jedem Jahre kommt gewif3 der Friihling, da alles licht und
frohlich wird. Ein simples Wort ist dies. Man mag auch fiir gut finden zu sagen: im Menschen-
leben seien gewisse Jahre der Friihling, darnach die mittleren Jahre der Sommer, die Jahre des
beginnenden Alters der Herbst, das eigentliche Alter der blétterentblo3te Winter; man mag sa-
gen: innerhalb eines Tages sei der Morgen der Friihling, der Mittag der Sommer, der Abend der
Herbst, die Nacht der Winter; im gro3en, im kleinen walten diese vier Gezeiten — worauf es uns
aber ankommt, das ist: den Friihling und seine Zeit beachten! Was nimlich das Wesen des Tee
ist das lebt der Bauer, auch ohne da3 er darum weiB, alle Tage; niemand ist dem Tee geméBer als
der Bauer. Im Friihlingswetter sit er den Samen; den Kornregen nutzend, pflanzt er die Setzlinge
aus; wird es Sommer, so jitet er Unkraut; des Herbstes Reifen wartet er ab — vortrefflich alles
und jedes (unbewuBt gleicht er sich der Jahreszeit an).

Beim Tee ist es nicht anders: Von dem Teebusche, dessen Tee der Chajin trinkt, werden
Anfang des Sommers die Blitter gepfliickt und in die Teebiichse getan; und Anfang des Winters
wird diese geoffnet und des Jahres Tee erstmals gekostet.

Bei giinstigem Winde zieht man die Segel hoch, bei widrigem Winde rafft man sie: geht man
auf den Grund all solchen Handelns, so ist es der, dem unser Wort gilt: Im Friihling sit man den
Samen; diesen Einen Friihling nutze gut! Wer dieses Friihlings Frist ungenutzt voriiberziehen laft,
dem geht das ganze Jahr verloren. Fiir des Menschen ganzes Leben gilt dasselbe: wer des Lebens
Friihling ungenutzt voriibergehen 1463t, hat fiir das ganze Leben unwiderbringlichen Schaden: dies
ist, was unser Wort sagt. Des Einen ganzen Jahres Gestaltung liegt im Neujahrstage; des ganzen
Tages Gestaltung in der Friihe des Morgens.

Koan Ne 29
ANEIESAHE

DER MENSCHEN DINGE ALLE SIND WIE DAS ROSS DES ALTEN VON SAI

In Sai(shang) in Tang lebte einst ein Alter, der hatte ein treffliches Pferd.'® | Als beim Davonlaufen
des Pferdes alle Leute den Alten bedauern, sagt er: Sollte das nicht ein Gliick sein? und als sie ihn
beim Zuriickkommen des Pferdes begliickwiinschen, sagt er: Sollte dies ein Ungliick bedeuten ?*

17 Vgl. 5= fEAT $% (Keitoku dento roku, ,Weitergabe der Leuchte®) entstanden ca. 1004—7 (2. Ausgabe mit
Nachwort von 1132), Biographien und Kéans von 600 Meistern: Dau Hstian; Dsching-De Tschuan-Deng-Lu (Titel
bei Gundert:Djing-do Tschuan-déng-lu) 30 Bde. [Kioto o.J. {pre-1960}], wobei jedoch die hagiographische Dar-
stellung wenig vor historischer Akuratesse hat. Der Verfasser, japanisch Dogen, ist nicht zu verwechseln mit Dogen
Zenji. Fuller-Sasaki, S. 350ff. gibt die detaillierte Entstehungsgeschichte. Das Gesamtwerk liegt nicht in westlichen
Sprachen vor. Teile finden sich in Luk, Charles, d. i. Lu K’uan Yii, Ch'an and Zen Teachings, 2nd ser.; sowie Suzuki
Daisetz’, (verschiedene Stellen).

18 Die Geschichte findet sich bei Huai-nan-dsi: (Gundert: Huang-lung Hui-nan ,,Schulze zum gelben Drachen,*

13



Eines Tages lief ihm das Pferd auf und davon: der Alte von Sai war nicht im Geringsten bestiirzt.
Tage darnach kam das Pferd in Begleitung eines andern hochvortrefflichen Pferdes zuriick: der
Alte war dariiber auch nicht weiter erfreut. Nach einer Reihe von Tagen ritt der Sohn des Alten auf
dem vortrefflichen Renner, stiirzte und kam schrecklich zu Schaden. Aber der Alte war dariiber
auch nicht weiter betriibt. Da geschah es, daB3 die Hunnen einfielen. Die jungen Ménner spannten
die Sehnen und kidmpften; neunzig Tote hatten die Ménner von Sai. Der Sohn des Alten von
Sai allein aber mit seinen gebrochenen Schenkeln® konnte nicht in den Kampf; Vater und Sohn
blieben sich einander erhalten. Dies ist nun zwar gar nicht, wie es japanischer Volksgeist will;
aber das sei hier nicht weiter beachtet. In dieser fliichtig treibenden Welt ist es mit allem, wie mit
dem RoB des Alten von Sai; nichts ist allemal so und nicht anders.' Sagt man ja auch: Ist Dunkel
(Yin), so ist auch Licht (Yang). In keinem Augenblicke kann man sagen: das ist das Ganze. Darauf
weist dies Wort.

A8 J7 552245 5 DER ALTE VON SAI (ANDERE FORM)

Freud und Leid reien den Menschen mit sich fort. Der Jubel des Sieges betdubte ganze
Volker und zog sie mit sich — zu ithrem Untergang. Dal} das Leid, dieses Negative, unter das
Dasein Hinunterneigende, den Menschen mit sich fort in die Tiefe reif3t, braucht, (denkt man)
kaum gesagt zu werden. Und doch, sind nicht wir es, die in den Brunnen des Leids hinabstarren,
der traurigen Siifle, der lockenden, lauschend? Sind nicht die Massen, die Volker selber es, in
der Triibnis und Wirrnis der Traurigkeit gegen das eigenste Selbst wiitend, es zerfleischend, den
Mephisto-Satz ,,denn alles was besteht ist wert, daf es zugrunde geht” kreischend jubelnd, das
Leid erst wahrhaft zum Leide machend? — Der Alte von Sai ist nicht so. Der edelste Renner, den
er mit Lebenssorgfalt geziichtet, lauft ihm davon, scheint fiir ihn verloren. Der Alte von Sai ist
wohl innerlich davon betroffen und bewegt. Aber selbst dieser grofiten Kostbarkeit mag er verlus-
tig gehen — ihn selbst letztlich trifft das nicht. Nach einigen Tagen kommt das Pferd zuriick und
hat, O Wunder! ein anderes Pferd mit sich gebracht, wie es trefflicher kaum zu denken. Den Alten
von Sai bewegt dies Geschehen, und, die Freude riihrt an sein Herz. Aber sie rei3t ihn nicht mit
sich fort. Und wieder geschieht ein hartes Ungliick: der Erbsohn stiirzt vom Pferde und verletzt
sich aufs ungliicklichste. Aber den Alten von Sai zerschmettert dies Leid nicht. Nicht lange, so
entbrennt ein heftiger Kampf mit herandringender wilder Horde. Und sieh, gerade durch jenes
Ungliick, das der Erbsohn erlitten, bleibt er bewahrt. Der Alte von Sai aber bleibt im Innersten
ruhig wie zuvor. — Die Griechen sprachen von Sophrosyne, zu Deutsch von der Besonnenheit,
aber solange das gleichsam nur ein Moralwort ist, solange nicht das Nicht-Leben-Nicht-Tod hier
hineinreicht, solange treffen wir es nicht. Die Menschen des Ostens sagen gern von ihren Helden:
,»Nicht Freude noch Leid bewegte sie; nicht Zorn noch Jubel war auf ihrem Antlitz zu schauen®
fast zu stehenden Redensarten sind solche Worte geworden; und im Abendlande hat man auch oft
davon gesprochen, dall der Mensch des Ostens nie seine innere Erregung oder Bewegung zeige.
Sicher mit Unrecht. Soziale Schichtung, wechselnde Zeitalter haben grof3e Beherrschtheit vielen
im Osten aufgezwungen; die Sitte hat vieles geformt. Aber wo das vorgenannte Wort von grof3en
Helden gesagt wird, da weil} ein jeder: Freude und Jubel haben diese bei der Verwirklichung
ihres Lebens bis ins Tiefste ergriffen, und alle Bitternis der Pein haben sie geschmeckt. Da sieh
den edelsten der Menschen zittern und zagen vor Qual und Schmach; und es ist nach uralter An-

jp.: O-rydi E-nan, 1002-69. BYL 1 204f, 215, 355 [nicht zu verwechseln mit dem in derselben Tradition stehenden:
Huang-lung Si-hsin, jp.: O-ryt Shi-shin, 11139]).

X Unser Text gebraucht nur das Zeichen i [lameness, lame person, an odd (shoe), one of a pair] Huai-nan-dsi
zufolge ist damit gemeint, daf3 der Sohn sich die Schenkel brach.
I ttei, ganz und gar bestimmt, eindeutig, entschieden.

14



schauung des Ostens, wie sie Kung (Gespriche letztes Buch) ebenso lebt, der Konig der Konige,
der die tiefste Schmach trigt — aber da ist etwas iiber Freude und Leid hinaus, und das erblicke!
und sieh das Gleichnis des Alten von Sai! Da ist hier die amorphe Masse Quarz und dort der
klare leuchtende strenggeformte Bergkristall das von den Steinen aus aufwirts hinauf hebe ins
Menschliche, in das Volk, in die Volker und iiber sie hinaus!

Koan Ne 30

EINS

Das Zeichen Eins, gleichen Sinnes wie Nicht (Mu) woriiber wir oben geschrieben, will sagen: Das
ganze eigene Sein ( Zenshin) in Eines zusammenfassen, EINS werden, ist not; das ist der erste
Anfang von allem. Wenn wir Japaner eine Rechnung oder derlei schreiben und Punkt fiir Punkt
notieren, schreiben wir immer dies Schriftzeichen Eins und dann wieder Eins. Immer kommt
Eins als Erstes hervor. Das Ungeboren-Unvergéingliche wahre Wesen ( Hontai, das Nicht-Leben-
Nicht-Tod-Wesen) ist das Eins gewordne grof3e Urelement.

Der Mensch, in diese Welt hervorgeboren, bekommt seinen Geschlechts-, Familien- und Vor-
namen.™ Das wahre Wesen dieses Eins ist Grund und Anfang, aus dem Zwei und Drei folgen.
Man kann aus diesem Eins, indem man es vervielfdltigt, Zehn und Hundert machen, und kann
aus jeder Zahl durch Teilung Eins erlangen. Auch beim Tee gilt solches: (Der Tee ist Eins) An-
fang und Urgrund ( moto) ist der Tee; mag man auch das einzelne Gerit oder Gefdl3 lieben, — es
ist doch so geschaffen und gewihlt, daf3 nicht der Mensch des Tees allein es nutzt und brauchen
kann, sondern daB} es fiir jederman im Tag-fiir-Tag-Gebrauch willkommen-unentbehrlich wird.
Man mag es nur frei und ungehindert gebrauchen, so folgen tausendmal zehntausend Wandlun-
gen daraus hervor. Dies Leitwort (Koan) Eins ist das Allererste, und alles andere flie3t aus ihm;
in diesem Sinne ist es geschrieben.

™ Haus- bzw. Laden-, Firma-Namen {f] £ ; es folgt im Texte dann ,welcher -beei“ (Benennung alten Stils);
endlich {a] 3£, nanibo.

15



	[HTML]636060Zen-Worte im Tee-Raume 茶室掛物禪語通解
	[HTML]636060 Kōan № 21 一以貫之 nimm eins und dringe durch! (mit einem alles durchdringen) 
	[HTML]636060 Kōan № 22 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth倶胝color push gray 0color popheightdepth.3widthぐてい-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth一指color push gray 0color popheightdepth.3widthいっし-to 0- chüti's einer finger(zeig) 
	[HTML]636060 Kōan № 23 直指人身見性成佛 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth直color push gray 0color popheightdepth.3widthじき-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth指color push gray 0color popheightdepth.3widthし-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth人心color push gray 0color popheightdepth.3widthにんしん-to 0-　120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth見color push gray 0color popheightdepth.3widthけん-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth性color push gray 0color popheightdepth.3widthしょう-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth成color push gray 0color popheightdepth.3widthじょう-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth仏color push gray 0color popheightdepth.3widthぶつ-to 0-) unmittelbar auf die person deuten, das wesen schauend buddha werden 
	[HTML]636060 Kōan № 24 日々是好日 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth日々color push gray 0color popheightdepth.3widthにちにち-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth是color push gray 0color popheightdepth.3widthこ-to 0-れ120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth好日color push gray 0color popheightdepth.3widthこうにち-to 0- tag um tag guter tag 
	[HTML]636060 Kōan № 25 紅炉上一點雪 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth紅color push gray 0color popheightdepth.3widthこう-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth炉color push gray 0color popheightdepth.3widthろ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth一点color push gray 0color popheightdepth.3widthいってん-to 0-の120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth雪color push gray 0color popheightdepth.3widthゆき-to 0- auf roter glut eine flocke schnee 
	[HTML]636060 Kōan № 26 不風流処是風流 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth風流color push gray 0color popheightdepth.3widthふうりゅう-to 0-ならざる120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth処也color push gray 0color popheightdepth.3widthところまた-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth風流color push gray 0color popheightdepth.3widthふうりゅう-to 0-) wo fūryū nicht ist, ist fūryū (nicht-fūryū ist fūryū) 
	[HTML]636060 Kōan № 27 以心傳心 mit dem herzen das herz weitergeben oder von herz zu herzen (vom wesen zum wesen, vom innersten zum innersten)
	[HTML]636060 Kōan № 28 一歳一春有 ein (jedes) jahr hat einen frühling 
	[HTML]636060 Kōan № 29 人間万事サイ翁馬 der menschen dinge alle sind wie das ross des alten von sai 
	[HTML]636060 Kōan № 30 一 eins 



