
Zen-Worte im Tee-Raume
茶室掛物禪語通解

von Akaji Sōtei (赤路宗貞)
Einführung und Übersetzung von Hermann Bohner¹ ²

Kōans 21 bis 30

¹ https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_21.html (Stand: 4. Mai 2020)
Orig.: Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai (茶室掛物禪語通解); ursprünglich erschienen als Supplementband XX
der ♬♨♳♳♤♨♫♴♭♦♤♭ ♣♤♱ ♣♤♴♳♲♢♧♤♭ ♦♤♲♤♫♫♲♢♧♠♥♳ ♥ü♱ ♭♠♳♴♱- ♴♭♣ ♵ö♫♪♤♱♪♴♭♣♤ ♮♲♳♠♲♨♤♭♲, Tokio 1943

² Online-Bearbeitung Adi Meyerhofer, dessen Fußnoten sind numeriert, längere Exkurse derart, die Fußnoten
Bohners mit Buchstaben, die Dritter mit römischen Ziffern.

https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_21.html


☸ ☸ ☸
Diese Datei ist ein Anhang zur Webseite
im-tee-raume.zenwort.de

Erstellt am 4. Mai 2020 von Adi Meyerhofer, München.
Der zugrundeliegende Text ist nach japanischem Urheberrecht gemeinfrei. Die vorliegende elek-
tronische Bearbeitung wird unter den Bedingungen der Creative Commons-Lizenz cba 4.0,
d. h. „Namensnennung“ und „Weitergabe unter gleichen Bedingungen“ zur Verfügung gestellt
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode).

https://im-tee-raume.zenwort.de/

Zitiervorschlag für wikipedia:

{{cite web | url=https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_21.html | title= Zen-Worte im Tee-
Raume: Kōans 21 bis 30 | accessdate= | author=Meyerhofer, Adi
| authorlink=[[Hermann Bohner]] | coauthors=Bohner, Hermann; Akaji Sōtei (赤路宗貞)
| date=2020-05-04 | format=pdf | work=Zen-Worte im Tee-Raume (Chashitsu-Kakemono Zengo-
Tsukai 茶室掛物禪語通解) | publisher=OAG, Tokyo 1943 | pages=15 | language=de-DE-1901
| archiveurl=https://web.archive.org/web/20200502080923/https://im-tee-raume.zenwort.de/
zw2_htm/zw2_11.html | archivedate=2020-05-02 | quote= }}

Abbildungsnachweis:

• bei Kōan 22 (☞ S. 4): https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Petasites_japonicus_
Russia_4.JPG User: Vihljun, 2010-05-16 und
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Tamashima_daruma_001.jpg, User: Sat666,
2011-11-05

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode
https://im-tee-raume.zenwort.de/
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Petasites_japonicus_Russia_4.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Petasites_japonicus_Russia_4.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Tamashima_daruma_001.jpg


Inhaltsverzeichnis

Zen-Worte im Tee-Raume
茶室掛物禪語通解 1

Kōan № 21
一以貫之
♭♨♬♬ ♤♨♭♲ ♴♭♣ ♣♱♨♭♦♤ ♣♴♱♢♧!
(♬♨♳ ♤♨♭♤♬ ♠♫♫♤♲ ♣♴♱♢♧♣♱♨♭♦♤♭) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4

Kōan № 22
ぐてい

倶胝
いっし

一指
♢♧ü♳♨’♲ ♤♨♭♤♱ ♥♨♭♦♤♱(♹♤♨♦) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

Kōan № 23
直指人身見性成佛 (

じき

直
し

指
にんしん

人心 
けん

見
しょう

性
じょう

成
ぶつ

仏)
♴♭♬♨♳♳♤♫♡♠♱ ♠♴♥ ♣♨♤ ♯♤♱♲♮♭ ♣♤♴♳♤♭, ♣♠♲ ♶♤♲♤♭ ♲♢♧♠♴♤♭♣ ♡♴♣♣♧♠ ♶♤♱-
♣♤♭ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6

Kōan № 24
日々是好日

にちにち

日々
こ

是れ
こうにち

好日

♳♠♦ ♴♬ ♳♠♦ ♦♴♳♤♱ ♳♠♦ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Kōan № 25
紅炉上一點雪 (

こう

紅
ろ

炉
いってん

一点の
ゆき

雪

♠♴♥ ♱♮♳♤♱ ♦♫♴♳ ♤♨♭♤ ♥♫♮♢♪♤ ♲♢♧♭♤♤ . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8

Kōan № 26
不風流処是風流 (

ふうりゅう

風流ならざる
ところまた

処也
ふうりゅう

風流)
♶♮ ♥ū♱♸ū ♭♨♢♧♳ ♨♲♳, ♨♲♳ ♥ū♱♸ū
(♭♨♢♧♳-fūryū ♨♲♳ fūryū) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Kōan № 27
以心傳心
♬♨♳ ♣♤♬ ♧♤♱♹♤♭ ♣♠♲ ♧♤♱♹ ♶♤♨♳♤♱♦♤♡♤♭ ♮♣♤♱ ♵♮♭ ♧♤♱♹ ♹♴ ♧♤♱♹♤♭ (♵♮♬
♶♤♲♤♭ ♹♴♬ ♶♤♲♤♭, ♵♮♬ ♨♭♭♤♱♲♳♤♭ ♹♴♬ ♨♭♭♤♱♲♳♤♭) . . . . . . . . . . . 11

Kōan № 28
一歳一春有
♤♨♭ (♩♤♣♤♲) ♩♠♧♱ ♧♠♳ ♤♨♭♤♭ ♥♱ü♧♫♨♭♦ . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

3



Kōan № 29
人間万事サイ翁馬
♣♤♱ ♬♤♭♲♢♧♤♭ ♣♨♭♦♤ ♠♫♫♤ ♲♨♭♣ ♶♨♤ ♣♠♲ ♱♮♲♲ ♣♤♲ ♠♫♳♤♭ ♵♮♭ ♲♠♨ . . . . 13

Kōan № 30
一
♤♨♭♲ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

Abb. 1: Daruma-Stehaufpuppe (S. 5). Abb. 2: Petasites japonicus, Fuki-Blüte (die eßbare
Pflanze heißt Deutsch „asiatischer Pestwurz.“)

Kōan № 21
一以貫之
࿻࿶࿺࿺ ࿲࿶࿻က ဂ࿻࿱ ࿱࿿࿶࿻࿴࿲ ࿱ဂ࿿࿰࿵!
(࿺࿶ခ ࿲࿶࿻࿲࿺ ࿮࿹࿹࿲က ࿱ဂ࿿࿰࿵࿱࿿࿶࿻࿴࿲࿻)
Ein Herz werdend, das Ziel erreichen,ᵃ sei’s in welcher Angelegenheit auch immer – dies will das
Wort sagen. Werde hart und fest und führe die Sache durch! Freilich dies hart und fest ist nicht,
wie’s dir scheinen könnte, etwas so Steifes, Unbewegliches, sondern es ist wie die Verse sagen:ᵇ

Mame de shikaku de
yawarakaku
tōfu no yō na

ᵃ In Zen und z. B. in dem damit verbundenen Bogenschießen wird oft gesagt: Ist Herz und Ziel eines, so wird
das Ziel erreicht, ohne Willen. Vgl. Herrigel, Eugen (1884–1955; jp.:オイゲン・ヘリゲル); Zen in der Kunst des
Bogenschießens; 1948, Bern 1985. Gelernt hat er bei Awa Kenzo (阿波研造; 1880–1939), der einen sehr eigenwil-
ligen Daishadōkyō-Stil pflegte. Die vielen Ausgaben dieses Klassikers basieren auf einem Vortrag gehalten in Berlin
1936, der in der Zeitschrift ♭♨♯♯♮♭ veröffentlicht wurde. Die Nachkriegsausgaben sind um „Völkisches“ bereinigt.
In den letzten Jahren sind analytische Arbeiten – darunter auch solche die den Leser nicht in das „Fegefeuer postmo-
dernistischer Sprachanalyse“ zwingen – zu der von diesem Werk (und dem D. T. Suzuki’s) verursachten verzerrten
Rezeption des Zen und Japanbildes im Westen erschienen. Von Interesse ist hierbei auch, wie die Rückübertragung
der Mißinterpretationen Herrigel’s (dessen Japanisch-Kenntnisse als „mäßig“ beschrieben worden sind) dieses sehr
populären Buches ins Japanische auch in dort zu verzerrten Interpretationen der Ursprungskultur führten.

ᵇ Wortspiel: mame hat diese und jene Bedeutung. (Bohnenkäse = Tofu). Tatsächlich handelt es sich beim Vers
um eine Anspielung auf ein Gedicht des Zen-Mönches Ingen Ryūki (隱元隆琦) nach Japan geflohener chinesischer
Mönch, Begründer der Obaku-Schule; 1592–1673), bei dem jede Zeile eben die erwähnten zwei Bedeutungen haben
kann:まめで /しかくで /やわらかで.)

4



hito ni nare hito
Uka-uka to
kurasu yō de mo
hyōtan no
mune no atari ni
shime-kukuri ari

In dieser Menschenwelt
werde wie Bohnenkäse,
der, obwohl eckig, doch schwappelig
und (zu dem allem) mame [Bohne:-treu] ist!

Sieh den Flaschenkürbis!
Hängt er so sorgenlos pendelt und pendelt, –
so du genau ihn besiehst, ist um die Brust er
festen Bandes umgürtet.

„So nur geht es in der Welt. Und jener Stehauf-Dharma³ so freudig wackelt er hin und her,
fällt und fällt und rollt gutherzig, wohin man will, doch am Ende steht er immer wieder aufrecht
da.“ Im tiefsten Herzen darf auch keinen Augenblick der Grundwille, das eigne Ziel zu errei-
chen, verloren gehen. Freilich, um ein Beispiel hier zu nennen: In Japan schreibt man von rechts
her, das Buch macht man von rechts her auf und liest von rechts weiter und weiter und kommt
so allmählich von rechts zum Ende des Buches. Bei den Abendländern schreibt man von links
her. Öffnet von links her das Buch und das Ganze geschieht von links – aber letztlich kommt
Rechtsher und Linksher doch auf ein und dasselbe heraus. Die Krabbe läuft querwegs, und sie
mag querlaufend zehntausend Meilen [Kōan 17] zurücklegen (und ihr Ziel ebenso erreichen); das
ist ihre Eigenart. In allen Dingen gilt: Das Ziel als das Eine vor sich haben und immerzu darauf
zugehen, dann kommt man zum Ziele: das will dieses Wort sagen.⁴

Kōan № 22
ぐてい

倶胝
いっし

一指
࿰࿵üခ࿶’က ࿲࿶࿻࿲࿿ ࿳࿶࿻࿴࿲࿿(ဇ࿲࿶࿴)
Sehr oft sieht man ein Bild gemalt: ein Mann nach Art des dicken Hotei deutet auf den Mond,
und sein junger Diener daneben deutet ebenso auf den Mond. Das ist: der chinesische Abt Chüti⁵
hob, wenn jemand zu ihm zu Gast kam, alsbald einen Finger und deutete stracks gen Himmel;
sein Diener, der immer um ihn war, nahm in der Folge auch unwillkürlich die Gewohnheit an,
gen Himmel zu deuten, wenn er mit jemandem zusammenkam. Der Abt vernahm davon, rief ihn,

³ Gemeint sind Steh-auf-Männchen, den Boddhidharma darstellend. Sehr populär. Abb. 1.
⁴ Es handelt sich um ein Zitat aus Kung’s „Gesprächen:“ 子曰、參乎、吾道一以貫之。曾子曰、唯。

子出。門人問曰、何謂也。曾子曰、夫子之道、忠恕而已矣。(4.15). A. C. Muller übersetzt: “The Mas-
ter said: ‘Shan, my Way is penetrated by a single thread.‘ Ceng Zi said, ‘Yes.’ When the Master left, some di-
sciples asked what he meant. Ceng Zi said, ‘Our master’s Way is to be loyal and have a sense of reciprocity,
and that’s it.’ ” Parallelstellen untersucht Haupt, Christine Und der Meister sprach …; München 2006 LMU-Diss
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/10363/1/Haupt_Christiane.pdf

⁵ 倶胝, jp.: Gutei, Pinyin: Jùzhī Yīzhǐ; Schwarz: Dschü-Dschih, Doumoulin: Chü-chih. Der erwähnte Kōan,
der sich auch im Mumonkan findet und die Person des Chüti werden ausführlich erläutert im Abschnitt Biographien
(https://im-tee-raume.zenwort.de/zw_htm//zw2_bio.html#CHUE).

5

https://edoc.ub.uni-muenchen.de/10363/1/Haupt_Christiane.pdf
https://im-tee-raume.zenwort.de/zw_htm//zw2_bio.html#CHUE


ließ ihn vor sich Platz nehmen, und sogleich hob der Diener wieder den Finger und wies nach
oben. Der Abt, dies sehend, brach ihm auf der Stelle den Finger. Darüber kam der Diener zum
großen vollen Erwachen – dies ist, was diese Aufgabe (Kōan) zum Inhalte hat.

Beim Menschen des Tee gibt es Geräte und Gefäße, die da vor Augen gestellt und gebraucht
werden; es gibt gewisse Fertigkeiten (temai) damit verbunden; der wahre Sinn der Gästebewirtung
(beim Tee) ist jedoch letztlich nicht Teeschale, Teeschöpfer und anderes mehr zu gebrauchen,
sondern des Tee-Gastherrn Herz lasset die Gäste den TEE genießen. Viele freilich werden ganz
von den Gefäßen und Geräten hingenommen; das ist das gleiche wie mit dem Finger dort. Chüti
weist zwar mit dem Finger auf die Sache, aber der Finger ist doch nur das Gerät (das Werkzeug);
wenn Aug’ und Ohr von diesem Finger besessen werden, so ist das eitler Wahn. Solange man
sich nicht von dem Finger trennen kann, kann man den wahren Mond nicht erblicken. Buddha zu
verehren, ist ganz gut; aber wenn man selbst zu Buddha wird, braucht es keine weitere Buddha-
Verehrung mehr. Das wird hier gesagt. Auf den Mond mag man zeigen: zum Monde geworden,
braucht es keinen Finger mehr – das sagt dies Wort (Kōan).

Kōan № 23
直指人身見性成佛 (

じき

直
し

指
にんしん

人心 
けん

見
しょう

性
じょう

成
ぶつ

仏)
ဂ࿻࿺࿶ခခ࿲࿹࿯࿮࿿ ࿮ဂ࿳ ࿱࿶࿲ ࿽࿲࿿က࿼࿻ ࿱࿲ဂခ࿲࿻, ࿱࿮က င࿲က࿲࿻ က࿰࿵࿮ဂ࿲࿻࿱ ࿯ဂ࿱࿱࿵࿮ င࿲࿿࿱࿲࿻

Eine Schriftrolle mit dieser Schrift wird gern bei einer Teezusammenkunft buddhistischer Art
aufgehängt, Großmeister Bodhidharma’s Wesenspunkt (Groß-Augenmerk) zeigend. Fragt man
nun, wie sich darüber etwas Näheres sagen lasse, so mag man sagen: Wo ist Buddha? Der Fragen-
de, das ist Buddha, und weiter wo besonders ist (Buddha) nicht. Wie der Kurzvers Hokku(-Vers)
sagt: „Er sucht um sich herum die Fuki-Blüten [Abb. 2], auf denen er mit seinen Füßen steht.“

Das ist es. Vielleicht ist dies mit Folgendem am leichtesten zu verstehen: Der Neujahrsmor-
gen kommt herauf; die Nacht ist der Helle gewichen; die Raben rufen, die Sperlinge zwitschern;
selbst der Schöpfeimer des Ziehbrunnens weckt mit dem ihm eignen Laut ein glückbringend
festliches Gefühl. Haben Raben, Sperlinge, Ziehbrunnengeräusch eigens zum Neujahrsmorgen
ein Besonderes gebracht? Gewiß nicht. Nur du in deinem Herzen bist zur Neujahrswelt gewor-
den, und daher das Neuempfundene in Ohr und Herzen. Alle die unzähligen Erscheinungen sind
Eines.ᶜ Buddha, du selbst bist Eines (Ein Wesen), nicht zwei; so ist er (samt dir) auch nicht ir-
gendwo besonders. Das wird hier gesagt. Dieses Wahre Innersteᵈ ist wahrhaft ganz leer; daher
mag es zum Buddha werden, zum Dämon (Teufel) werden, zur Schlange auch, zur Katze auch,
zu irgend etwas werden.

Kairaishi
kubi ni kaketaru
ningyōbako
hotoke dashitari
oni wo dashitari

Sieh mal den Puppenspieler da!
Aus seinem Puppenkasten, der
am Hals ihm niederhängt, nimmt er
den Buddha jetzt,
und jetzt den Teufel.

Der Mensch auch, der es wie Vogel und Getier treibt, ist zwar der äußeren Gestalt nach ein
Mensch, im Innern aber ist er Vogel und Getier geworden. Um noch einen Schritt weiterzugehen,

ᶜ Ein Herz,万法一心 ᵈ本心, Honshin, eigentliche Herz, Ur-Herz.



zugespitzt gesprochen: Es sieht ein Mensch die Pflaumenblüte in des Nachbars Garten und möchte
sie; er streckt die Hand nicht aus, er pflückt sie nicht, doch seinem Herzen nach hat er schon
Diebesuntat begangen und verfällt der Welt der hungrigen Dämonen. Diese Aufgabe (Kōan) gibt
Hinweise, wie man verstehen muß, dies Buddha in eigner Person.⁶

Kōan № 24
日々是好日

にちにち

日々
こ

是れ
こうにち

好日

ခ࿮࿴ ဂ࿺ ခ࿮࿴ ࿴ဂခ࿲࿿ ခ࿮࿴
Tag um Tag wahrlich ist ein herrlicher Tag, sagt dies Wort (Kōan): solange jemandem alles vor-
trefflich nach Wunsch geht und er vergnügt und munter ist, ist ja keine Frage, daß Tag um Tag
ein guter Tagᴵ ist. Allein in eines jeden Leben, sei er hoch oder nieder, arm oder reich, gibt es
böse Tage, die drücken, und solche gibt es gar viele; es stimmt also nicht damit, daß nur lauter
herrliche, schöne Tage seien, denkt man. Aber dem ist doch gewiß auch nicht so. Gerade auch
diese schlechten Tage werden gute Tage genannt. Um im Bilde zu reden: der Mensch atmet ein
und aus, solange er lebt; und solange er ein- und ausatmet, währt sein Leben; hört das Ein- und
Ausatmen auf, so stirbt er. Gibt es einen Atem, der ausgeht, so gibt es – das ist eben der Punkt
– gewiß auch einen Atem, der eingeht; und gibt es ein Einatmen, so gibt es ein Ausatmen. Gibt
es den Morgen, so gibt es den Abend; gibt es den Himmel, so gibt es die Erde; gibt es vorn, so
gibt es hinten; gibt es Freude, so gibt es Leid: alle die unzähligen Wesen und Dinge sind in dieser
Art gebaut; hier ist ein Himmelsgesetz, dem nichts sich zu entziehen vermag. Nichts hindert also,
Leid für Freude und Freude für Leid zu nehmen. Vergleichsweise gesagt: Eine Last von hundert
Kwan [375 kg] drückt schwer; legt man sie ab, so fühlt man sich sehr erleichtert und hat seine
Freude; aber eben in dem schweren Drücken war die Erleichterung und Freude mitenthalten;
wäre der Druck nicht gewesen, hätte man auch das schöne Gefühl der Erleichterung nicht erlebt.
Wie der Edle (Koji) Tesshū⁷ singt:

Harete yoshi kumorite yoshi Fuji no yama
moto no sugata wa kawarizarikeri.

⁶ Vgl. Beispiele 30 und 33 des Mumonkan.
⁷鉄舟, Yamaoka Tesshū (= Ono Tetsutarō), 1836–88. Als Schwertkämpfer (Gründer ttō Shōden Mutō-ryū) der

Bakumatsu-Ära und Kammerdiener am Hofe des Meiji. 1883 Erbauer des Zenshōan (全生庵 im tokioter Taitō-ku;
http://www.theway.jp/zen/).

ᴵ 6. Kōan im Bi-yän-lu in der Gundert’schen Übs. I, S. 147; ab S. 158 ausführliche Biographie des Yün-men
Wen-yän. Auch bei Schwarz: S. 78–84:
Yün-men’s fünfzehn Tage. Wir legen vor:
Yün-men richtete bei der Unterweisung folgende Worte an seine Hörer: „Nach den letzten fünfzehn Tagen frage ich
euch nicht. Zu den nächsten fünfzehn Tagen kommt mir mit einem Sätzchen daher und redet.“
An Stelle der Gefragten sagte er dann selbst: „Tag um Tag ist guter Tag.“
Zwischenbemerkungen zum Beispiel: Yün-men richtete bei der Unterweisung folgende Worte an seine Hörer:

„Nach den letzten fünfzehn Tagen frage ich euch nicht.“ – Halb südlich. Stroms, halb nördlich. [Merkwürdige Grenz-
ziehung, will Yüan-wu sagen, paßt auf, er führt euch auf den Leim!] – Wir können doch solch alten Kalender gar
nicht auftreiben! [Versteckter Spott auf die Afterweisheit des chinesischen Kalenders, der jedem Tag seinen genau-
en Ort im Spiel der kosmischen Kräfte anweist, wonach es sich für jeden Tag genau berechnen ließe, ob er Glück
bringt oder Unglück, und wieviel von jedem.]
„Zu den nächsten fünfzehn Tagen kommt mir mit einem Sätzchen und redet¡‘ – Da ist auch nichts anderes zu sagen,
als daß sie am Morgen anfangen und am Abend zu Ende gehen. – Aber nur ja nicht damit herkommen, daß der näch-
ste Tag der sechzehnte ist! – Die Tage und die Monde, die fließen so dahin! [Was soll man da ausgerechnet zu den
nächsten fünfzehn Tagen sagen?] „An Stelle der Gefragten sagte er dann selbst: Tag um Tag ist guter Tag.“ – Das
heiße ich zusammengefaßt! – Da mögen die Krabben noch so Sprünge machen, aus diesem Scheffel kommt keine

7

http://www.theway.jp/zen/


Ob heiter klar, ob auch umwölkt der Fujiberg –
die eigentliche Gestalt, sie ändert nimmer sich.

Vom Wesen her gesprochen, ist es eins, ob gutes Wetter ist, ob schlechtes; oder anders gesagt:
Leid und Freud zusammen verschlungen (geschluckt), werde Tag um Tag guter Tag. Auch beim
Tee führt nur Übung (Mühe, hartes Ringen) zum Erfolge; und Erfolg führt wieder zur Übung;
vom Wesen aus gesagt: beides vereint, das ist der gute Tag!

Kōan № 25
紅炉上一點雪 (

こう

紅
ろ

炉
いってん

一点の
ゆき

雪

࿮ဂ࿳ ࿿࿼ခ࿲࿿ ࿴࿹ဂခ ࿲࿶࿻࿲ ࿳࿹࿼࿰࿸࿲ က࿰࿵࿻࿲࿲

Anfang Winters, wenn man erstmalig wieder wärmendes Feuer braucht, wird eine Schriftrolle
mit diesen Schriftzeichen gerne gebraucht. Im gewöhnlichen Sinne gesprochen ist es dies: Beim
wärmenden Feuerbecken trinkt man den Tee und draußen wirbeln die dichten Schneeflocken.
Vom Tee aus gesprochen, ist jedoch der Sinn viel tiefer.

Das Feuer im Becken ist zur roten Glut geworden, und darauf fällt eine Flocke Schnee: völlig
machtlos ist sie. [Menschliche Kraft ist wie solche Flocke]. In Beispielen [die vielleicht seltsam
sind] gesprochen: Der größte Räuber und Mörder kann doch nicht alle Menschen töten. Und: da
ist einer, der bezahlt immer seine Rechnungen, er rettet die andern, hilft vielen; er ist im Kleinen
gut; aber so er im Großen schlecht ist, ist er doch letztlich ein schlechter Mensch.

Auch der beste Mensch, Tag um Tag wirkend – lauter Gutes kann er doch nicht tun. Von her-
vorragenden Menschen, wahren Helden und großen Staatsmännern bringen die Zeitungen davon
mancherlei.

Allein, wenn Herz und Mitte des Wesens das Große Gute wirken, dann erlischt gewisser-
maßen all das Kleine. Leute, die zwei Augen haben, finden ganz natürlich, daß alle zwei Augen
haben. In einem Lande aber, wird uns erzählt, wohnten lauter Einäugige. Einer dachte, solch
Einäugigen lebendig zu fangen und mit sich zurückzubringen und zur Schau zu stellen und gro-
ßen Gewinn zu machen, und machte sich nach jenem Lande auf. Als er aber dorthin kam, wo
nur Einäugige lebten und diese den Zweiäugigen sahen, riefen sie: Was für eine Rarität!, liefen
herbei, fingen ihn und stellten nun umgekehrt ihn, den Zweiäugigen, zur Schau.

Das kleine Gute wird zunichte vor dem großen Schlechten. Mag ich auch noch so viel Gutes
tun (noch so große Leistung vollbringen) daß immer mir vor Augen steht das Nao (das [unendli-
che] Nochᵉ), dies will dies Wort, dies eigentümlich tiefe, sagen.⁸

⁸ Der Ausspruch selbst geht auf Tao-chi (Dàojī,道基) zurück. Tao-chi Lu-Yu Dai Nihon Zoku Zōkyū, Vol. 121.
Der Spruch findet sich auch im BYL 69. Aushang, und ist weiterhin ein jakugo (Zen Sand: 6.82).

ᵉ Welches sich praktisch natürlich immer zunächst im Gefühl des Noch nicht auswirkt.

heraus. [Diesem Auspruch kann sich keiner entziehen; jeder sollte so sagen können.] – Wer hätte auch ein Haus, das
nicht der Mond beschiene und reiner Wind? umwehte – Oder weißt du doch ein solches? – Der Meergott [sagt man
ja] kennt alle seine Schätze und weiß nicht, was sie wert sind.

8



Kōan № 26
不風流処是風流 (

ふうりゅう

風流ならざる
ところまた

処也
ふうりゅう

風流)
င࿼ ࿳ū࿿ဆū ࿻࿶࿰࿵ခ ࿶ကခ, ࿶ကခ ࿳ū࿿ဆū
(࿻࿶࿰࿵ခ-fūryū ࿶ကခ fūryū)

Vorbemerkung: Wort und Terminus Fūryū ᴵᴵ mag man in verschiedenster Weise wiedergeben:
einmal ist es Geschmack, Geschmacksrichtung; dann in den Künsten etwa Schule, Schulrichtung,
und weiterhin Stil, Art, ja Kunst überhaupt; man mag es auch als das Poetische im Gegensatz zum
Unpoetischen, Prosaischen umschreiben, ja endlich als das Schöne überhaupt. Man kann Fūryū
auch noch weiter und anders wiedergeben – der Leser mag sich selbst die Verdolmetschung finden
und dieselbe im Folgenden einsetzen.ᴵᴵᴵ

Eine Schriftrolle mit diesem Worte⁹ finden wir sehr häufig aufgehängt. Es will sagen: auch
der Fūryū-Mensch, wenn er nur sein Fūryū hat, genügt noch nicht; mit diesemFūryū ist es nicht
genug. Zum Nicht-Fūryū muß es werden. Freilich, wollte man mit dem Nicht-Fūryū anfangen,
so wäre das vollends verkehrt. (Das wäre wie der Vers sagt):

Ikkyū no mane shite
tera wo oi’dasare¹⁰
Wollt’ es machen wie Ikkyū –
warf man ihn zum Tempel ’naus.

⁹ Abweichend im 五灯会元 (Fasz. 12) zu 慶善普能禅師: 上堂、拈拄杖曰、未入山僧手中、萬法宛
然。既入山僧手中、復有何事。良久曰、有意氣時添意氣、不風流處也風流。卓拄杖一下。Modernes
Japanisch:上堂、拄杖を拈じて曰く、「未だ山僧が手中に入らざるに、万法宛然たり。既に山僧が手
中に入って、復た何の事か有る」。良久して曰く、「意気有る時、意気を添う、風流ならざる処也
風流」。拄杖を卓すること一下す。

¹⁰ Im Zenrin Kushō findet sich der siebensilbige Zweizeiler: Iki aru toki iki o soe; / Fūryū narazaru tokoro mata
fūryū.

ᴵᴵ Nelson: “taste, elegance, refinement“ [Radikal 182, nicht 16].
ᴵᴵᴵ “Fūryū: This very difficult term to translate is one of the most frequently occuring expressions in the [Crazy

Cloud] Anthology. It has several different meanings therein, not to mention the many meanings it has had in the
hands of other poets in other times. Its component characters are fū, “wind,” and ryū, “stream” or “to flow.” If
we concentrate on the different meanings of fūryū that appear in these selected translations, three meanings can be
singled out. The first is the beauty of a simple rustic life. Fishermen, woodcutters, anyone living far away from the
artificiality and compromise of the vulgar busy world epitomizes this kind of beauty.…
The second meaning of fūryū found often in the Anthology is still a Variation on the idea of beautiful and good
but with erotic or, at least, romantic connotations. This is its sense in the poem at hand. The poem entitled “Night
Conversation in the Dream Chamber” (poem № 545) presents another good example of that usage. Perhaps the
difficulty of translating fūryū stems from the fact that it really has very little “meaning” but a wealth of connotation
depending on the context in which it appears.
This leads to the third way in which the term is used, which is as a slang word with virtually no meaning at all
but powerful connotations that escape neat definition. The closest equivalent in English is “far out,” itself slightly
passé slang. It is characteristic of slang that one needs to acquire a feeling for what it means in order to understand
it. …Fūryū obviously expresses approval, but when one tries to specify the grounds for that approval, one is in the
mental quicksand of the kōans. … Sometimes, usages overlap, as in poem № 493, where Ikkyū applies it to Lan-t’san.
Lan-t’sans not seeking fame and fortune as the act of a “free spirit” was “far out,” yet the picture of him roasting his
potatoes in the open air is also fūryū in the rustic sense. Fūryū has been left without translation [in the Anthology]
in the hope that the reader will acquire a feeling for the word as it is used in different contexts.” (Arntzen, Sonja;
Ikkyū and the Crazy Cloud Anthology; Tōkyō 1986, ISBN 4-13-087049-1, S. 64f)

9



Natürlich ist schon recht und gut, wenn einer am Ende, wie der in diesem Liedchen, wie Zen
– Meister Ikkyū werden will;¹¹ wo aber die Kraft fehlt und es wie in dem Liedchen ist, da geht
es eben nicht. Nur das über das Fūryū hinausgeschrittene Nicht-Fūryū kann die Sache leisten.
Solange man in dem [Stand des] Fūryū ist, kann man nur als Fūryū-Vertreter wirken; erst wenn
man zu Nicht-Fūryū gelangt ist, kann man alles andre mit einbegreifendᶠ umfassend wirken.

Welche Richtungᵍ auch immer jemand erlangt, so kann er nur in dieser Richtungʰ erfreulich,
vereinend wirken; andrer Richtung gegenüber will ein Zusammengehen (eine Gemeinsamkeit,
Verkehr, Austausch) nur schwer gelingen. Erst wenn er die eigne Richtungⁱ abwirft und Sinn und
Wollen der ändern Richtungen miteinbegreift, kann er völlig die Sache führen. Daher gilt es, zu-
allererst fest und völlig in der eigenen Schuleʲ sein, darnach darüber hinausgehen (sie wegwerfen)
und allen begegnen.

Oder anders gesagt: einer lernt in der Schule allerlei und hat jetzt viele Kenntnisse und ist ein
sehr guter Schüler; aber wenn er jetzt nicht darüber hinaus ins Leben tritt und im Handel oder der
Industrie sich [bzw. das Gelernte] ganz frei und selbständig (jiyū jizai) betätigt, so ist gar nichts
erreicht.

Man muß in den Lebensstand kommen, wo es heißt (wie das alte Wort sagt):
„Wo kein Wasser ist, ist doch Wasser.“ [Man muß zu dem (schöpferischen bzw. praktisch leben-
digen) Stand kommen, da man Wasser schöpft, wo gar kein Wasser vorhanden erscheint.]

¹¹ Ikkyū werden nicht nur homosexuelle Aktivitäten im Kloster nachgesagt, sondern im hohen Alter auch ei-
ne Liebschaft mit der blinden „Minnesängerin“ Mori. Desweiteren soll er in einer Phase in seiner Jugend etwa sie-
ben Jahre die Robe abgelegt haben. Aus dieser Zeit soll sein Sohn Jōtei (später einer der Begründer der Teeze-
remonie) stammen. Ungeklärt ist, ob Ikkyū selbst ein Kaisersohn von einer verstoßenen Konkubine ist. Vgl. u. a.:
Stevens, John; Lust for Enlightenment; Boston, London 1990 (Shambala); ISBN 0-87773-416-X; S. 96-103. Sei-
ne „romantischen“ Gedichte auch in: Ikkyū Oshō Zenshū; Tōkyō 1894 (Koshokukan); Covell, J.; Yamada S.; Zen’s
Core: Ikkyū’s Freedom; Seoul 1980 (Hollym Int.); Mushakjōi Saneatsu (Übs. Bohner): Ein Tag im Leben Ikkyū’s
https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_daten/EinTagImLebenIkkyus_(2006).pdf

ᶠ anvermählend,和して; in Harmonie verbindend.
ᵍ風, ryū. ʰ Schule風派, ryūha. ⁱ ryūgi, Sinn, Begriff, Lehre der Richtung. ʲ修業, shūgyū, Praxis.

10

https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_daten/EinTagImLebenIkkyus_(2006).pdf


Kōan № 27
以心傳心
࿺࿶ခ ࿱࿲࿺࿵࿲࿿ဇ࿲࿻ ࿱࿮က ࿵࿲࿿ဇင࿲࿶ခ࿲࿿࿴࿲࿯࿲࿻ ♮♣♤♱ ဃ࿼࿻ ࿵࿲࿿ဇ ဇဂ ࿵࿲࿿ဇ࿲࿻ (ဃ࿼࿺င࿲က࿲࿻
ဇဂ࿺ င࿲က࿲࿻, ဃ࿼࿺ ࿶࿻࿻࿲࿿ကခ࿲࿻ ဇဂ࿺ ࿶࿻࿻࿲࿿ကခ࿲࿻)
Man schreibt oft nur die ersten beiden Zeichen: I-shin Mit dem Herzen oder die letzten beiden
Zeichen Den-shin Weitergeben das Herz, (das Herz tradieren); dem Sinn nach will dies immer
dasselbe sagen. Einst versammelte Shaka alle großen Jünger (Dai-Rakan); schweigend hielt er
eine Kompira-Blüte vor sich. Aber die Menge der Jünger verstand den Sinn davon nicht. Nur
Kas’yapa sah sie und lächelte. Shaka gewahrte solches und übergab daher ihm „Sinn und Wesen“
(das Letzte, Innerste) des Buddhismus. Das ist dies Mit dem Herz das Herz (das innerste Wesen,
den Kern) weitergeben. Sagt auch der Edle Gempaku:

Cha no michi wa
kokoro ni tsutae
me ni tsutae
mimi ni tsutaete
ippitsu mo nashi.

Den Weg des Tee –
tradiere mit dem Herzen
tradiere mit dem Aug’
tradiere mit dem Ohre –
doch nicht mit einem einzigen Pinselstriche!

Etwas leichter (einfacher) mag es so gesagt sein (mit dem Volksspruche):

Ki ga areba
me mo kuchi hodo ni
mono o ii
Hat man etwas in dem Herzen,
spricht das Auge es, als sei’s der Mund.

Für die großen Wortfechter, Theoretiker und die Vielstudierten ist das vielleicht schwierig.
Wäre es etwas aus der Prüfung für das höhere Beamtentum, so würden sie wohl trefflich Red’ und
Antwort wissen. Aber mit diesem I-shin den-shin¹² Mit dem Innersten das Innerste hat es andre
Bewandtnis: gerade darin, in dem Nichts-Sagen ist der Sinn, der unsagbare, unerschöpfliche; wird
dieser weitergegeben, dann ist das wahrhaft das Mit dem Innersten das Innerste. Nicht leicht ist’s;
ohne Meditieren (zazen) und praktisch darum Ringen, ist dies Wort (und das in ihm Gewollte)
schwer erfaßbar.
Das 6. Beispiel des Mu-mon-kan

Die Geschichte des Beispiels findet sich ausführlicher, unter Berufung auf ein dem chinesi-
schen Kanon unbekanntes, apokryphes Sutra Daibontennō Mombutsu Ketsugikyō ¹³ Gemäß der
Erzählung des Sutras war die Blume, die der Buddha vor der Jüngerschar emporhielt, eine gold-
farbene Lotosblume, die ihm der Brahma-König dargebracht hatte. Die Erzählung erscheint im
Zen-Schrifttum wahrscheinlich zuerst in der Schrift Tenshō Kōtōroku (聖廣灯錄 1036).

¹² Gemeint ist hier:以心傳心, ch. W.-G.: i-hsin ch’uan-hsin, pinyin: yǐ xīn chuán xīn; Nelson: “telepathy, sym-
pathy, quiet understanding;“ Kodansha: “direct communication from mind to mind, telepathy;“ Hartmann/Werenke:
„das stillschweigende Einverständnis.“ „Weitergabe der Lehre“ (Initiation) innerhalb einer Traditionslinie.

¹³ Bd. 3, im ersten Teil der „Gemischten Chronik der (Zen-)Schulen“ Shumon Zatsuroku, die als Bd. 5 und Bd. 6
der Zen-Schrift Ninden gammoku, zuerst herausgegeben in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts, beigefügt wurde.
Vgl. über die apokryphe Tradition bezüglich der Entstehung der Zen-Schule Isshū Miura; Ruth Fuller-Sasaki, S. 151)



Kāśyapo¹⁴ war der einzige der Anwesenden, der das (schweigende) Drehen der Lotusblume
in der Hand Śakyas als „das Rad der Lehre“ richtig interpretierte. Aufgrund der geschilderten
„Weitergabe gilt er als der „erste indische Patriarch“ im chinesischen Verständnis – „2. Patriarch“
wurde dann Ananda, der Vetter Śakyas, bekannt für seine Rezitation der gesamten Lehre beim
ersten buddhistischen „Konzil der Fünfhundert“ (nach 483 v.u.Z.).

Buddha zeigt eine Blume
Als einst der Welterhabene auf dem Geierberg¹⁵ weilte, hob er mit den Fingern ein Blume empor
und zeigte sie der versammelten Schar (der Mönche). Damals schwiegen alle. Nur der ehrwür-
dige Kāśyapa verzog sein Gesicht zu einem Lächeln. Der Erhabene sprach: “Ich habe das wahre
Dharma-Auge, den wunderbaren Geist des Nirvāna, die formlose wahre Form, das geheimnis-
volle Dharma-Tor, das nicht auf Worten und Buchstaben beruht, eine besondere Überlieferung
außerhalb der Schriften. Diese vertraue ich dem Mahākāshyapa an.“

Wu-men erklärt: Gautama von goldfarbenem Gesicht hat ganz unverschämt Gute in Niedrig-
keit zwingend, einen Schafskopf ausgehängt und Hundefleisch verkauft¹⁶ Man kann schon sagen:
Etwas sonderbar. Wenn in der großen Versammlung alle gelacht hätten, wie wäre dann das wahre
Dharma-Auge (in der einen Linie) überliefert worden? Wenn aber Kāśyapa nicht gelacht hätte,
wie wäre das wahre Dharma-Auge (überhaupt) überliefert worden? Wenn einer sagt, das wahre
Dharma-Auge kann überliefert werden, so ist dies, wie wenn der Alte mit goldfarbenem Gesicht
am Dorftor betrügt. Wenn aber einer sagt, es kann nicht überliefert werden, wie wurde es dann
allein dem Kāśyapa Übermacht?
Der Gesang lautet:
Als er die Blume emporhob,
Erschien der Schwanz.
Kashyapa verzog sein Gesicht im Lächeln,
Menschen und Himmel wußten nicht, was tun.

Die Lehre des Meister aufnehmen
Das Verständnis des Gesetzes und die Erlangung des Weges hängen von der Kraft des Meisters
ab. Wir müssen nur wissen, daß wir, wenn wir einen Zen-Meister befragen und ihm zuhören, seine
Anweisungen nicht an unseren persönlichen Vorstellungen messen dürfen. Derjenige, der das täte,
wäre nicht in der Lage, die Belehrungen des Meisters zu verstehen. Wenn wir einen Meister nach

¹⁴撉詞迦葉; jp. Kashō; pali: Kassapo.
Karl Neumann: „Das Beiwort kumaro bedeutet so viel als der jüngere und unterscheidet ihn vom Großen Kassapo,
Mahakassapo, dem vorzüglichsten der Waldeinsiedler: vergl. Mittlere Sammlung 245f.“)
Der aber immer als vorbildlicher Mönch geschildert wird: „Daher sagt einmal der Meister zu Kassapo, dem vor-
züglichsten der Mönche in rauher Zucht: »Alt bist du jetzt geworden, Kassapo, beschwerlich sind dir da diese äre-
nen Fetzengewande, die abgetragenen: so magst du denn, Kassapo, nunmehr äusliche Kleider anlegen und dich zur
Mahlzeit auch einladen lassen, und du sollst mir nahe weilen.« Kassapo aber antwortet, er sei schon seit langem ein
Waldeinsiedler und preise das Waldeinsiedlertum, seit langem nehme er nur Almosenbrocken an, trage nur die drei
Gewänder aus geflickten Lappen, als ein Bedürfnisloser, Zufriedener, Zurückgezogener, der Geselligkeit flieht und
unermüdlich ausharrt; der da solch eine Regel beim Erwachten sich erwählt hat und anderen empfiehlt, weil sie zum
eigenen Wohlbefinden bei Lebzeiten führt und zugleich auch den Jüngern zur rechten Nachfolge voranleuchtet: dar-
um will er, aus Rücksicht auf sich sowohl wie aus Erbarmen mit den Ordensgenossen, dabei bleiben. Der Meister
nun billigt auch diesen Standpunkt und sagt: »Recht so, recht so, Kassapo: vielen zum Wohle bist du ja, Kassapo, so
beflissen, vielen zum Heile, aus Erbarmen zur Welt, zum Nutzen, Wohle und Heile für Götter und Menschen. Dar-
um magst du denn, Kassapo, nur eben die ärenen Fetzengewande behalten, die abgetragenen, und nimm die Almo-
senbrocken an, und weile nur im Walde.«“ [Aus der Längeren Sammlung: Anmerkungen, S. 663. Digitale Bibliothek
Band 86: Die Reden Buddhas, S. 4364 (vgl. Buddhos Bd. 2, S. 863)]

¹⁵ Neumann: Geierkulm; jp.:鞄山.
¹⁶懸羊頭賣狗肉 Yōtō o kakete kuniku o uru.

12



dem Gesetz befragen, müssen wir Körper und Geist reinigen und Augen und Ohren still werden
lassen, damit wir einfach zuhören und seine Belehrungen empfangen, ohne irgendeinen anderen
Gedanken damit zu vermischen. Körper und Geist müssen ein und dasselbe sein mit denen des
Meisters, so wie Wasser, das von einem Gefäß in ein anderes gegossen wird. Nur wer in der Lage
ist, sich in dieser Weise hinzugeben, wird die Lehre des Meister aufnehmen können.¹⁷

Kōan № 28
一歳一春有
࿲࿶࿻ (࿷࿲࿱࿲က) ࿷࿮࿵࿿ ࿵࿮ခ ࿲࿶࿻࿲࿻ ࿳࿿ü࿵࿹࿶࿻࿴
Das Wort will offenbar sagen: Mit jedem Jahre kommt gewiß der Frühling, da alles licht und
fröhlich wird. Ein simples Wort ist dies. Man mag auch für gut finden zu sagen: im Menschen-
leben seien gewisse Jahre der Frühling, darnach die mittleren Jahre der Sommer, die Jahre des
beginnenden Alters der Herbst, das eigentliche Alter der blätterentblößte Winter; man mag sa-
gen: innerhalb eines Tages sei der Morgen der Frühling, der Mittag der Sommer, der Abend der
Herbst, die Nacht der Winter; im großen, im kleinen walten diese vier Gezeiten – worauf es uns
aber ankommt, das ist: den Frühling und seine Zeit beachten! Was nämlich das Wesen des Tee
ist das lebt der Bauer, auch ohne daß er darum weiß, alle Tage; niemand ist dem Tee gemäßer als
der Bauer. Im Frühlingswetter sät er den Samen; den Kornregen nutzend, pflanzt er die Setzlinge
aus; wird es Sommer, so jätet er Unkraut; des Herbstes Reifen wartet er ab – vortrefflich alles
und jedes (unbewußt gleicht er sich der Jahreszeit an).

Beim Tee ist es nicht anders: Von dem Teebusche, dessen Tee der Chajin trinkt, werden
Anfang des Sommers die Blätter gepflückt und in die Teebüchse getan; und Anfang des Winters
wird diese geöffnet und des Jahres Tee erstmals gekostet.

Bei günstigem Winde zieht man die Segel hoch, bei widrigem Winde rafft man sie: geht man
auf den Grund all solchen Handelns, so ist es der, dem unser Wort gilt: Im Frühling sät man den
Samen; diesen Einen Frühling nutze gut! Wer dieses Frühlings Frist ungenutzt vorüberziehen läßt,
dem geht das ganze Jahr verloren. Für des Menschen ganzes Leben gilt dasselbe: wer des Lebens
Frühling ungenutzt vorübergehen läßt, hat für das ganze Leben unwiderbringlichen Schaden: dies
ist, was unser Wort sagt. Des Einen ganzen Jahres Gestaltung liegt im Neujahrstage; des ganzen
Tages Gestaltung in der Frühe des Morgens.

Kōan № 29
人間万事サイ翁馬
࿱࿲࿿ ࿺࿲࿻က࿰࿵࿲࿻ ࿱࿶࿻࿴࿲ ࿮࿹࿹࿲ က࿶࿻࿱ င࿶࿲ ࿱࿮က ࿿࿼ကက ࿱࿲က ࿮࿹ခ࿲࿻ ဃ࿼࿻ က࿮࿶

In Sai(shang) in Tang lebte einst ein Alter, der hatte ein treffliches Pferd.¹⁸ „Als beim Davonlaufen
des Pferdes alle Leute den Alten bedauern, sagt er: Sollte das nicht ein Glück sein? und als sie ihn
beim Zurückkommen des Pferdes beglückwünschen, sagt er: Sollte dies ein Unglück bedeuten?“

¹⁷ Vgl. 景徳傳灯録 (Keitoku dentō roku, „Weitergabe der Leuchte“) entstanden ca. 1004–7 (2. Ausgabe mit
Nachwort von 1132), Biographien und Kōans von 600 Meistern: Dau Hsüan; Dsching-De Tschuan-Deng-Lu (Titel
bei Gundert:Djing-dö Tschuan-dëng-lu) 30 Bde. [Kioto o.J. {pre-1960}], wobei jedoch die hagiographische Dar-
stellung wenig vor historischer Akuratesse hat. Der Verfasser, japanisch Dōgen, ist nicht zu verwechseln mit Dōgen
Zenji. Fuller-Sasaki, S. 350ff. gibt die detaillierte Entstehungsgeschichte. Das Gesamtwerk liegt nicht in westlichen
Sprachen vor. Teile finden sich in Luk, Charles, d. i. Lu K’uan Yü, Ch’an and Zen Teachings, 2nd ser.; sowie Suzuki
Daisetz’‚ (verschiedene Stellen).

¹⁸ Die Geschichte findet sich bei Huai-nan-dsï: (Gundert: Huang-lung Hui-nan „Schulze zum gelben Drachen,“

13



Eines Tages lief ihm das Pferd auf und davon: der Alte von Sai war nicht im Geringsten bestürzt.
Tage darnach kam das Pferd in Begleitung eines andern hochvortrefflichen Pferdes zurück: der
Alte war darüber auch nicht weiter erfreut. Nach einer Reihe von Tagen ritt der Sohn des Alten auf
dem vortrefflichen Renner, stürzte und kam schrecklich zu Schaden. Aber der Alte war darüber
auch nicht weiter betrübt. Da geschah es, daß die Hunnen einfielen. Die jungen Männer spannten
die Sehnen und kämpften; neunzig Tote hatten die Männer von Sai. Der Sohn des Alten von
Sai allein aber mit seinen gebrochenen Schenkelnᵏ konnte nicht in den Kampf; Vater und Sohn
blieben sich einander erhalten. Dies ist nun zwar gar nicht, wie es japanischer Volksgeist will;
aber das sei hier nicht weiter beachtet. In dieser flüchtig treibenden Welt ist es mit allem, wie mit
dem Roß des Alten von Sai; nichts ist allemal so und nicht anders.ˡ Sagt man ja auch: Ist Dunkel
(Yin), so ist auch Licht (Yang). In keinem Augenblicke kann man sagen: das ist das Ganze. Darauf
weist dies Wort.
人間万事塞翁馬 ࿱࿲࿿ ࿮࿹ခ࿲ ဃ࿼࿻ က࿮࿶ (࿮࿻࿱࿲࿿࿲ ࿳࿼࿿࿺)

Freud und Leid reißen den Menschen mit sich fort. Der Jubel des Sieges betäubte ganze
Völker und zog sie mit sich – zu ihrem Untergang. Daß das Leid, dieses Negative, unter das
Dasein Hinunterneigende, den Menschen mit sich fort in die Tiefe reißt, braucht, (denkt man)
kaum gesagt zu werden. Und doch, sind nicht wir es, die in den Brunnen des Leids hinabstarren,
der traurigen Süße, der lockenden, lauschend? Sind nicht die Massen, die Völker selber es, in
der Trübnis und Wirrnis der Traurigkeit gegen das eigenste Selbst wütend, es zerfleischend, den
Mephisto-Satz „denn alles was besteht ist wert, daß es zugrunde geht“ kreischend jubelnd, das
Leid erst wahrhaft zum Leide machend? – Der Alte von Sai ist nicht so. Der edelste Renner, den
er mit Lebenssorgfalt gezüchtet, läuft ihm davon, scheint für ihn verloren. Der Alte von Sai ist
wohl innerlich davon betroffen und bewegt. Aber selbst dieser größten Kostbarkeit mag er verlus-
tig gehen – ihn selbst letztlich trifft das nicht. Nach einigen Tagen kommt das Pferd zurück und
hat, O Wunder! ein anderes Pferd mit sich gebracht, wie es trefflicher kaum zu denken. Den Alten
von Sai bewegt dies Geschehen, und, die Freude rührt an sein Herz. Aber sie reißt ihn nicht mit
sich fort. Und wieder geschieht ein hartes Unglück: der Erbsohn stürzt vom Pferde und verletzt
sich aufs unglücklichste. Aber den Alten von Sai zerschmettert dies Leid nicht. Nicht lange, so
entbrennt ein heftiger Kampf mit herandrängender wilder Horde. Und sieh, gerade durch jenes
Unglück, das der Erbsohn erlitten, bleibt er bewahrt. Der Alte von Sai aber bleibt im Innersten
ruhig wie zuvor. – Die Griechen sprachen von Sophrosyne, zu Deutsch von der Besonnenheit,
aber solange das gleichsam nur ein Moralwort ist, solange nicht das Nicht-Leben-Nicht-Tod hier
hineinreicht, solange treffen wir es nicht. Die Menschen des Ostens sagen gern von ihren Helden:
„Nicht Freude noch Leid bewegte sie; nicht Zorn noch Jubel war auf ihrem Antlitz zu schauen“
fast zu stehenden Redensarten sind solche Worte geworden; und im Abendlande hat man auch oft
davon gesprochen, daß der Mensch des Ostens nie seine innere Erregung oder Bewegung zeige.
Sicher mit Unrecht. Soziale Schichtung, wechselnde Zeitalter haben große Beherrschtheit vielen
im Osten aufgezwungen; die Sitte hat vieles geformt. Aber wo das vorgenannte Wort von großen
Helden gesagt wird, da weiß ein jeder: Freude und Jubel haben diese bei der Verwirklichung
ihres Lebens bis ins Tiefste ergriffen, und alle Bitternis der Pein haben sie geschmeckt. Da sieh
den edelsten der Menschen zittern und zagen vor Qual und Schmach; und es ist nach uralter An-

jp.: Ō-ryū E-nan, 1002-69. BYL I 204f, 215, 355 [nicht zu verwechseln mit dem in derselben Tradition stehenden:
Huang-lung Sï-hsin, jp.: Ō-ryū Shi-shin, †1139]).

ᵏ Unser Text gebraucht nur das Zeichen跛 [lameness, lame person, an odd (shoe), one of a pair] Huai-nan-dsï
zufolge ist damit gemeint, daß der Sohn sich die Schenkel brach.

ˡ一定 ittei, ganz und gar bestimmt, eindeutig, entschieden.

14



schauung des Ostens, wie sie Kung (Gespräche letztes Buch) ebenso lebt, der König der Könige,
der die tiefste Schmach trägt – aber da ist etwas über Freude und Leid hinaus, und das erblicke!
und sieh das Gleichnis des Alten von Sai! Da ist hier die amorphe Masse Quarz und dort der
klare leuchtende strenggeformte Bergkristall das von den Steinen aus aufwärts hinauf hebe ins
Menschliche, in das Volk, in die Völker und über sie hinaus!

Kōan № 30
一
࿲࿶࿻က
Das Zeichen Eins, gleichen Sinnes wie Nicht (Mu) worüber wir oben geschrieben, will sagen: Das
ganze eigene Sein ( Zenshin) in Eines zusammenfassen, EINS werden, ist not; das ist der erste
Anfang von allem. Wenn wir Japaner eine Rechnung oder derlei schreiben und Punkt für Punkt
notieren, schreiben wir immer dies Schriftzeichen Eins und dann wieder Eins. Immer kommt
Eins als Erstes hervor. Das Ungeboren-Unvergängliche wahre Wesen ( Hontai, das Nicht-Leben-
Nicht-Tod-Wesen) ist das Eins gewordne große Urelement.

Der Mensch, in diese Welt hervorgeboren, bekommt seinen Geschlechts-, Familien- und Vor-
namen.ᵐ Das wahre Wesen dieses Eins ist Grund und Anfang, aus dem Zwei und Drei folgen.
Man kann aus diesem Eins, indem man es vervielfältigt, Zehn und Hundert machen, und kann
aus jeder Zahl durch Teilung Eins erlangen. Auch beim Tee gilt solches: (Der Tee ist Eins) An-
fang und Urgrund ( moto) ist der Tee; mag man auch das einzelne Gerät oder Gefäß lieben, – es
ist doch so geschaffen und gewählt, daß nicht der Mensch des Tees allein es nutzt und brauchen
kann, sondern daß es für jederman im Tag-für-Tag-Gebrauch willkommen-unentbehrlich wird.
Man mag es nur frei und ungehindert gebrauchen, so folgen tausendmal zehntausend Wandlun-
gen daraus hervor. Dies Leitwort (Kōan) Eins ist das Allererste, und alles andere fließt aus ihm;
in diesem Sinne ist es geschrieben.

ᵐ Haus- bzw. Laden-, Firma-Namen 何屋; es folgt im Texte dann „welcher -beei“ (Benennung alten Stils);
endlich何某, nanibō.

15


	[HTML]636060Zen-Worte im Tee-Raume 茶室掛物禪語通解
	[HTML]636060 Kōan № 21 一以貫之 nimm eins und dringe durch! (mit einem alles durchdringen) 
	[HTML]636060 Kōan № 22 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth倶胝color push gray 0color popheightdepth.3widthぐてい-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth一指color push gray 0color popheightdepth.3widthいっし-to 0- chüti's einer finger(zeig) 
	[HTML]636060 Kōan № 23 直指人身見性成佛 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth直color push gray 0color popheightdepth.3widthじき-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth指color push gray 0color popheightdepth.3widthし-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth人心color push gray 0color popheightdepth.3widthにんしん-to 0-　120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth見color push gray 0color popheightdepth.3widthけん-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth性color push gray 0color popheightdepth.3widthしょう-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth成color push gray 0color popheightdepth.3widthじょう-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth仏color push gray 0color popheightdepth.3widthぶつ-to 0-) unmittelbar auf die person deuten, das wesen schauend buddha werden 
	[HTML]636060 Kōan № 24 日々是好日 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth日々color push gray 0color popheightdepth.3widthにちにち-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth是color push gray 0color popheightdepth.3widthこ-to 0-れ120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth好日color push gray 0color popheightdepth.3widthこうにち-to 0- tag um tag guter tag 
	[HTML]636060 Kōan № 25 紅炉上一點雪 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth紅color push gray 0color popheightdepth.3widthこう-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth炉color push gray 0color popheightdepth.3widthろ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth一点color push gray 0color popheightdepth.3widthいってん-to 0-の120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth雪color push gray 0color popheightdepth.3widthゆき-to 0- auf roter glut eine flocke schnee 
	[HTML]636060 Kōan № 26 不風流処是風流 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth風流color push gray 0color popheightdepth.3widthふうりゅう-to 0-ならざる120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth処也color push gray 0color popheightdepth.3widthところまた-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth風流color push gray 0color popheightdepth.3widthふうりゅう-to 0-) wo fūryū nicht ist, ist fūryū (nicht-fūryū ist fūryū) 
	[HTML]636060 Kōan № 27 以心傳心 mit dem herzen das herz weitergeben oder von herz zu herzen (vom wesen zum wesen, vom innersten zum innersten)
	[HTML]636060 Kōan № 28 一歳一春有 ein (jedes) jahr hat einen frühling 
	[HTML]636060 Kōan № 29 人間万事サイ翁馬 der menschen dinge alle sind wie das ross des alten von sai 
	[HTML]636060 Kōan № 30 一 eins 



