
Zen-Worte im Tee-Raume
茶室掛物禪語通解

von Akaji Sōtei (赤路宗貞)
Einführung und Übersetzung von Hermann Bohner¹ ²

Kōans 11 bis 20

¹ https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_11.html (Stand: 3. Mai 2020)
Orig.: Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai (茶室掛物禪語通解); ursprünglich erschienen als Supplementband XX
der ♬♨♳♳♤♨♫♴♭♦♤♭ ♣♤♱ ♣♤♴♳♲♢♧♤♭ ♦♤♲♤♫♫♲♢♧♠♥♳ ♥ü♱ ♭♠♳♴♱- ♴♭♣ ♵ö♫♪♤♱♪♴♭♣♤ ♮♲♳♠♲♨♤♭♲, Tokio 1943

² Online-Bearbeitung Adi Meyerhofer, dessen Fußnoten sind numeriert, längere Exkurse derart, die Fußnoten
Bohners mit Buchstaben, die Dritter mit römischen Ziffern.

https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_11.html


☸ ☸ ☸
Diese Datei ist ein Anhang zur Webseite
im-tee-raume.zenwort.de

Erstellt am 3. Mai 2020 von Adi Meyerhofer, München.
Der zugrundeliegende Text ist nach japanischem Urheberrecht gemeinfrei. Die vorliegende elek-
tronische Bearbeitung wird unter den Bedingungen der Creative Commons-Lizenz cba 4.0,
d. h. „Namensnennung“ und „Weitergabe unter gleichen Bedingungen“ zur Verfügung gestellt
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode).

https://im-tee-raume.zenwort.de/

Zitiervorschlag für wikipedia:

{{cite web | url=https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_11.html | title= Zen-Worte im Tee-
Raume: Kōans 11 bis 20 | accessdate= | author=Meyerhofer, Adi
| authorlink=[[Hermann Bohner]] | coauthors=Bohner, Hermann; Akaji Sōtei (赤路宗貞)
| date=2020-05-04 | format=pdf | work=Zen-Worte im Tee-Raume (Chashitsu-Kakemono Zengo-
Tsukai 茶室掛物禪語通解) | publisher=OAG, Tokyo 1943 | pages=18 | language=de-DE-1901
| archiveurl=https://web.archive.org/web/20200502080923/https://im-tee-raume.zenwort.de/
zw2_htm/zw2_11.html | archivedate=2020-05-02 | quote= }}

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode
https://im-tee-raume.zenwort.de/


Inhaltsverzeichnis

Zen-Worte im Tee-Raume茶室掛物禪語通解 1

Kōan № 11
無事是貴人

ぶじ

無事
こ

是れ
きにん

貴人

♮♧♭♤ ♡♤♲♮♭♣♤♱♤♲ –♣♠♲ ♨♲♳ ♵♮♱♭♤♧♬♤♱ ♬♤♭♲♢♧ . . . . . . . . . . . . 4

Kōan № 12
柳緑花紅 (

やなぎ

柳は
みどり

緑、
はな

花は
く

紅れない)
♣♨♤ ♶♤♨♣♤♭ ♦♱ü♭ ♣♨♤ ♡♫♴♬♤♭ ♱♮♳ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Kōan № 13
松無古今色 (

まつ

松に
ここん

古今の
いろ

色
なし

無)
♣♤♱ ♥ö♧♱♤ ♥♠♱♡♤ ♧♠♳ ♭♨♢♧♳ ♠♫♳ ♭♮♢♧ ♭♤♴ . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Kōan № 14
萬法帰一 (

ばんぽう

万法
いつ

一に
かえ

帰す)
♠♫♫♤♲ ♦♱ü♭♣♤♳ ♨♭ ♤♨♭♤♬
(Die Zehntausend Weisen hō, Dharma gehen auf eines zurück) . . . . . . . 8

Kōan № 15
日出乾坤輝 (

ひ

日
いで

出て
けんこん

乾坤か
がや

輝く)
♣♨♤ ♲♮♭♭♤ ♦♤♧♳ ♠♴♥, ♣♠♲ ♠♫♫ ♤♱♲♳♱♠♧♫♳ . . . . . . . . . . . . . . . . 10

Kōan № 16
弄花香満衣 (

はな

花を
ろう

弄すれば
かおり

香
ころも

衣に
み

満つ)
♨♬ ♲♯♨♤♫ ♬♨♳ ♡♫♴♬♤♭ ♥ü♫♫♳ ♨♧♱ ♣♴♥♳ ♣♨♤ ♪♫♤♨♣♤♱ . . . . . . . . . . . . 11

Kōan № 17
万里一条鐵 (

ばんり

万里
いちじょう

一条の
てつ

鉄)
♹♤♧♭♳♠♴♲♤♭♣ ♬♤♨♫♤♭ ♤♨♭ ♤♨♲♤♭♡♠♭♣ . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12

Kōan № 18
無
♭♨♢♧♳ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Kōan № 19
風来何處

かぜ

風
いづこ

来
よ

何り
きた

處る

♶♮♧♤♱ ♪♮♬♬♳ ♣♤♱ ♶♨♭♣? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

3



Kōan № 20
竹有上下節 (

たけ

竹に
じょうげ

上下の
ふし

節
あ

有り)
♣♤♱ ♡♠♬♡♴♲ ♧♠♳ ♪♭♮♳♤♭ ♴♭♣ ♣♠♬♨♳ ♮♡♤♭ ♴♭♣ ♴♭♳♤♭ . . . . . . . . . 15

Kōan № 11
無事是貴人

ぶじ

無事
こ

是れ
きにん

貴人

࿼࿵࿻࿲ ࿯࿲က࿼࿻࿱࿲࿿࿲က –࿱࿮က ࿶ကခ ဃ࿼࿿࿻࿲࿵࿺࿲࿿ ࿺࿲࿻က࿰࿵

Vorbemerkung: Der Ausdruck buji (無事) findet sich vierzehn Mal in Linji’s „gesammelten Sprüchen“
(鎮州臨濟慧照禪師語錄, T. 1985.³ Nachschlagewerke übersetzen: Nelson: “Safety, security; peace,
tranquility; good health; boredom.” Hartmann/Wernecke: „ohne Vorkommnis, heil, in Ordnung, wohlbe-
halten, gut, glücklich; gesund, munter; nichts tuend; nichts zu tun habend.“
Zen Sand: 5.334 No cares! That’s nobility. Rinzai-Roku § 14.) wörtlich „keine Sache(n)“ sagt Verschiede-
nes in Einem:
1) Nichts besonderes passiert, also „ohne Unfall,“ „unversehrt,“ in der Sprache des Volksmundes „ohne
Geschichten“
(I); 2) nichts Besonderes wird gemacht, ohne Geschichten
(II); a) sorglos, ruhig, unbekümmert b) ohne äußeres Wesen, unauffällig.

Es wird hier gesagt, daß, wer ohne „Besonderes“ (ohne Unfall und Schaden) sein Leben verbringe,
der vornehme Mensch sei, und wörtlich mag man auch wirklich so sagen; nur: so ganz sorglos
„ohne daß etwas geschieht,“ geht es auch nicht. Wer es so nehmen und so sein Leben leben will,
dem geht es wie dem Reiche Han, (220 v. u. Z. bis 206 A.D.) das dem Untergange verfiel, oder
dem gegenwärtigen China. So leben wollen, das würde die unerhörteste Gefahr mit sich bringen.
Die starken Mächte der Welt rüsten Tag für Tag mit neuen Erfindungen scharfe Waffen, seien
es Flugzeuge oder Unterseeboote, Torpedoboote oder drahtlose Telegraphie der Tag reicht ihnen
nicht aus, so eifrig sind sie dabei. Keinen Augenblick darf man die Sachen leicht nehmen. Mag
die Welt auch im tiefsten Frieden sein und scheinen, plötzlich ( –so kann es gehen –) ist man
in dieser Welt ins Hintertreffen geraten.

Auf den Tee angewandt: Es ist wirklich eine herrliche Sache, daß der edle Rikyū die Tee-
Weise (茶法, Cha-hō, wtl. „Tee-Gesetz,“ Tee-Zeremonie) eingerichtet und bestimmt hat, und
daß sie bis heutigen Tages weiter vorangeschritten ist; aber wenn man nun nicht immer über
das Bisherige weiter hinausschreitet, so wird man vielleicht ist das etwas im Übermaße gesagt
eines Tages am Ende schließlich, weil man gegenüber dem Weltwissen ins Hintertreffen gerät,
von dieser Welt mit Gewalt gezwungen werden, die (wirkliche lebens- und wirklichkeitsgemä-
ße) Teeweise wieder zu lernen. Daher kann man auch keinen Augenblick davon ablassen, über
das Bisherige weiter voranzuschreiten. Was hier mit „ohne besondere Sachen“ gemeint ist, ist
der freie friedensvolle Stand, darin man, mag kommen, was will, durch nichts in Schwierigkeiten
gebracht wird, darin man unbehindert-völlig-frei (mu-gai-jizai) zu allem ist. Wo das „ohne beson-
dere Sachen“ nicht aus diesem Bereiche herkommt, da ist es nichts. Mit andern Worten, es ist der
Stand, da es heißt: „Wasser und Mond“ (die Natur, die Welt überall) ist die „Übungsstätte (die
Klause, das Heiligtum), da man strenge (kasteiende) Zucht und die Zehntausend (guter) Werke

³ Im
りんざいろく

臨済録 lautet die vollständige Erläuterung in Kambun: 師示衆云。道流。切要求取真正見解。向天
下横行。免被這一般精魅惑亂。無事是貴人。但莫造作。祗是平常。Das ist in modernem Japanisch: 師、
衆に示して云く、道流、切に真正の見解を求取して、天下に向って横行して、這の一般の精魅に惑
乱せらるるを免れんことを要す。無事是れ貴人、但だ造作すること莫れ。祗だ是れ平常なれ。

4



vollbringen kann (und soll).“ Und wer in diesem Stande ist, der ist, kann man sagen, auch wirklich
einem vornehmen Menschen gleich. Aber dies „Unbehindert –völlig –frei“ ist gewaltig schwer.

Kannetsu no jigoku ni kayou chashakushi mo
Kokoro nakeneba
Kurushimi mo nashi
Der Tee –Schöpflöffel
in Eises- und in Hitze-Hölle
getaucht, fühlt keine Qual –
er hat kein Herz (–unschuldig, ohne Selbst ist er)

So singt der Edle Rikyū. Aus solchem heraus allein kann und muß dies Ohne besondere Sachen
– das sind vornehme Menschen werden und erstehen.

Abb. 1: Yasukuni-jinsha, 1991.

(a) In Pt. Arthur, 1905. (b) Rechtsradikale. (c) Bomben und Granaten.

5



Yasukuni-jinsha
Wie der Versuch Japans nicht „ins Hintertreffen zu geraten“ im 20. Jahrhundert aussah, kann
man heute noch u. a. im Umgang mit der eigenen Vergangenheit im Staatsheiligtum Yasukuni-
jinsha (靖國神社) sehen.
Auch Hermann Bohner hat damit persönliche Erfahrungen gemacht. Der japanische Kriegsein-
tritt führte ihn Ende 1914 in über fünfjährige Kriegsgefangenschaft.ⁱ
Das japanische Staatsheiligtum. Ruhestätte aller Seelen im Kampf gefallener japanischer Solda-
ten. Kriegsverbrecher wie Tōjō Hideki inklusive.ⁱⁱ Diese werden wieder seit ca. 1990 jährlich
durch den Besuch des Premierministers „geehrt.“
Die Einhaltung des Art. 9 der japanischen Verfassung von 1946 hatte nur solange in der zitierten
Form Bestand, als es nützlich war:

Art. 9 (1) In aufrichtigem Streben nach einem auf Gerechtigkeit und Ordnung gegründeten
internationalen Frieden verzichtet das japanische Volk für alle Zeiten auf den Krieg als ein
souveränes Recht der Nation und auf die Androhung oder Ausübung von Gewalt als Mittel
zur Beilegung internationaler Streitigkeiten.
(2) Um das Ziel des vorhergehenden Absatzes zu erreichen, werden keine Land-, See- und
Luftstreitkräfte oder sonstige Kriegsmittel unterhalten. Ein Recht des Staates zur Kriegs-
führung wird nicht anerkannt.

Die Notstandsgesetze von 1999 bzw. 2003 hebeln dies völlig aus. Schon seit den 50er-Jahren
unterhält Japan „Selbstverteidigungskräfte.“ Deren Budget war (ohne Pensionen) 2001 doppelt
so hoch wie die Staatsausgaben für Gesundheit. Der im Herbst 2017 wiedergewählte, rechts-
konservative Premier Abe Shinzō schob die „Bedrohung“ durch die Demokratische Volksrepu-
blik Korea als Grund für massive Aufrüstung vor. Bereits im Juli 2014 beschloß sein Kabinett
den obigen Artikel dahingehend neu zu interpretieren, auch wenn bis 2020 noch keine Änderung
des Wortlauts erfolgt ist. Die komplette Aufhebung, seit Jahren ein Ziel der Hardliner, wird im-
mer lauter propagiert, so daß wohl bald „der Wille des Volkes“ entsprechend umgeformt worden
sein wird.
ⁱ Ausführlich: https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/bw_bando.html
ⁱⁱ Vgl. https://web.archive.org/web/20160408004726if_/http://www.trial-ch.org/de/ ↴
ressourcen/trial-watch/trial-watch/profils/profile/17/action/show/controller/Profile.html

⁴ Der Begriff findet sich in einem Dōka Ikkyū’s als „Miru goto ni mina sono mama no sugata kana / Yanagi wa
midori hana wa kurenai.“ Daraus wurde ein jakugo, vgl. Hori, Zen Sand 4.630; es gibt außerdem eine verneinende
6-Kanji Version: Yanagi midori narazu hana kurenai narazu 6.266. Eine andere Fundstelle ist Xuējì’s 餞唐永昌
[Jiàn táng yǒngchāng], Abschnitt 魏承班「生査子」: 河洛風煙壯市朝、送君飛鳧去漸遙。/ 更思明年桃李
月、花紅柳緑宴浮橋。

ᵃ d. i. alle Welten überhaupt. ᵇ 色, wörtlich: „Farbe,“ „Form.“

ᴵ Vgl. das 2. Kapitel des Diamant-Sutras (skr.: Vajracchedika-Prajñaparamitra-Sūtra, ausführliche Erläuterung
und Quellen https://nihonryoiki.zenwort.de/nr_exkurse/nr_exKongo.html ).
Der Ausspruch selbst geht auf Takuan Sōhō (沢庵宗彭, 1573–1645) zurück. Er war gebeten worden, auf einem
kakemono, das eine nackte Kurtisane zeigte, eine Inschrift anzubringen. Darauf schrieb er „Form ist Leere. Leere
ist Form. / Weiden sind grün. Blumen rot.“
Zu rūpam (körperliche Form) siehe Georg Grimm (1868-1945; bayrischer Landrichter; Die Lehre des Buddho;
Wiesbaden 1979 (Löwit), S. 35-; Orig.: 1915. Grimm glaubte eine Art „Urbuddhismus“ entdeckt zu haben und
interpretierte das Nirvana nicht als „endgültiges Verlöschen.“
In der Hināyāna-Tradition der Vipassana-Meditation gilt das „Wissen der Auflösung von nāmā-rūpa als das fünfte
ñāna (Bahnga-ñāna) Stufe auf dem sechzehnstufigen Pfad zur vollen Erleuchtung.

6

https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/bw_bando.html
https://web.archive.org/web/20160408004726if_/http://www.trial-ch.org/de/
ressourcen/trial-watch/trial-watch/profils/profile/17/action/show/controller/Profile.html
https://nihonryoiki.zenwort.de/nr_exkurse/nr_exKongo.html


Kōan № 12
柳緑花紅 (

やなぎ

柳は
みどり

緑、
はな

花は
く

紅れない)
࿱࿶࿲ င࿲࿶࿱࿲࿻ ࿴࿿ü࿻ ࿱࿶࿲ ࿯࿹ဂ࿺࿲࿻ ࿿࿼ခ

Das heißt natürlich: Die(se) Weiden sind grün, (jene) Blumen sind rot.⁴ – Solange aber einer
nicht sein eigenes Wesen, (jikō no hontai) ja die Welten der Zehn Himmelsrichtungenᵃ als leer
erkannt hat und daher mit ungetrübten Augen schaut die Weiden grün, die Blumen rot solange
er nicht dahin gekommen ist, so lange ist es nichts. Mit andern Worten: Leere,ᴵ eben das ist die
Erscheinung.ᵇ

Auf den Menschen des Tee es anwendend, mag man so sagen: durch unverwandte Übung
kommt er höher und höher und zuletzt wird er ein ganz freier Meister,ᶜ der wahrhaft das höchste
Wissenᵈ und das Nicht-Machenᵉ ⁵ erreicht hat, und erst wenn man dieser ruhige nichts-machende
Mensch geworden ist, kann man den Tee wirklich trinken. Es sieht freilich so aus, als sei zwischen
solchem Menschen und anderen, die nicht so weit sind, gar kein Unterschied; allein im eigensten
Kennen und Wissen, Sich-halten und -führen ist doch ein außerordentlicher Unterschied.

Dieses Leitwort (Kōan) ist, wie wenn gesagt wird: „Sieht man Berge von der Ferne, so haben
sie Farbe; hört man Wasser (ganz) aus der Nähe, so hat es keinen Laut;“ ⁶ so einfach ist es nicht,
wenn gesagt wird: „Die(se) Weiden sind grün, (jene) Blumen rot.“

Kōan № 13
松無古今色 (

まつ

松に
ここん

古今の
いろ

色
なし

無)
࿱࿲࿿ ࿳ö࿵࿿࿲ ࿳࿮࿿࿯࿲ ࿵࿮ခ ࿻࿶࿰࿵ခ ࿮࿹ခ ࿻࿼࿰࿵ ࿻࿲ဂ

Von der Föhre wird auch gesagt:

Yuki assedomo
Kudake-gataki
Kantei no matsu
Von Schnee beladen,
nicht zu beugen
im Schluchtengrund die Föhre.

Im Gebirgstale üppig wächst sie; Schnee häuft sich darauf, so daß sie selber kaum mehr
zu erkennen ist; gleichwohl, wenn der Schnee schmilzt, kommt frisch lebendiges Grün darunter
hervor (und zum Vorschein), und, wie immer auch die vier Jahreszeiten im Wechsel dahingehen,
sie wechselt ihre Farbe keineswegs; wahrhaft ein Bild des Edeln,ᶠ des Weisen ist sie. Wahrlich,
im Schnee begraben mittendrin vergißt sie auch keine Stunde, keine Minute, zu wachsen und zu
wachsen, immer weiter, immer höher kommt sie in Entfaltung.

⁵ Zum taoistischen Konzept des mu-i (ch.: wu wei) siehe: 1) Cooper, C. J.; Der Weg des Tao; München 1977
(O. W. Barth); (engl. Original: Taoism. The way of the Mystic; 1972); 2) Fischer, Theo; Wu wei – Die Lebenskunst
des Tao; Reinbeck 1977 (rororo); ISBN 3-499-19174-1.

⁶ Ch.: Yuan kuan shan yu se, chin fing shui mu sheng; jp.: enkan san iu shoku, kinchō sui mu sei.

ᶜ 関道人, Kandō-jin ᵈ絶学, Zetsugaku. ᵉ無為, Mu-i
ᶠ 君子, kun-shi, chin.: chün-tze, (Pinyin: jūnzǐ.) Wobei das Muster eines solchen „Edlen“ Konfuzius ist.

7



So auch in der Welt der Menschen etwa jener Kanshin (韓信) ob auch ganz gemeine Kerle
kamen und (endlich gar) verlangten, daß er unter ihren Schenkeln durchkrieche, er nahm sich
Geduld und Langmut,ᵍ diese beiden Zeichen [als wesenswichtig] und tat es; sein Geist freilich
kroch nicht unter den Schenkeln durch, und so ward er zuletzt ein hochberühmter Feldherr.

Hanekaesu
chikara mo arite
yuki no take
Zurückzuschnellen in sich trägt – die Kraft
der tief jetzt sich beugende
Bambus im Schnee –

Das ist es, was auch der Mensch des Tee in sich zur Vollkommenheit bringen muß (und ohne das
ist keine Meisterschaft).⁷

Kōan № 14
萬法帰一 (

ばんぽう

万法
いつ

一に
かえ

帰す)
࿮࿹࿹࿲က ࿴࿿ü࿻࿱࿲ခ ࿶࿻ ࿲࿶࿻࿲࿺
(Die Zehntausend Weisen hō, Dharma gehen auf eines zurück)

Das ist des Lotusblütensutra:⁸ ⁹ Es gibt nur des Einen Gefährtes Weise (hō), nicht zwei, noch drei
(Gefährte). Das ist: dieses Eins ist Grund und Ursprung (kompon); für den Menschen des Tee ist
der Tee das Grundelement (genso) von allem: das wird hier gesagt.

⁷ Dieser Kōan im Gotōeken (五灯会元), 28. Fasz., Meister Dai’i-sojun (大潙祖瑃禅師) zugeschrieben: 僧
問、如何是潙山家風。師曰、竹有上下節、松無今古青。(Modernes Japanisch: 僧問う、「如何なるか是
れ潙山の家風」。師曰く、「竹に上下の節有り、松に今古の青無し」)

⁸ Lotus- oder Saddharma-puṇḍarīka-sūtra.
Englische Übersetzungen u. a. von “The Buddhist Text Translation Society;” Edward Conze, Bunnō Katō, H. Kern,
Leon Hurvitz, Burton Watson
(https://web.archive.org/web/20060711223929/http://www.sgi-usa.org/buddhism/library/ ↴
Buddhism/LotusSutra/index.html) und Kubo Tsugunari [久保継成, *1936]; Yuyama Akira [湯山明,
*1933]; Lotus Sutra; Berkeley 2007 (Numata Center for Buddhist Translation and Research), (“Translation from the
Chinese of Kumārajīva with input from the Central Asian Kashgar Sanskrit manuscript”); ISBN 978-1-88643939-9;
https://www.bdkamerica.org/digital/dBET_T0262_Lotus-Sutra_2007.pdf Weiterführendes frei im
Internet u. a.: “Substantial Scholarly Sources for East Asian Buddhist Texts“ (http://www.acmuller.net) und
die Bibliographien der Taiwan National University (http://buddhism.lib.ntu.edu.tw/DLMBS/en/).
Historisch gesehen sind einige Texte des Lotussutra in Sanskrit überliefert, einschließlich Fragmenten, die in Nepal,
Kaschmir und Zentralasien entdeckt wurden, weiters auch eine tibetische Version. Sechsmal wurde das Lotossutra
ins Chinesische übersetzt, wovon drei Ausgaben erhalten sind. Die populärste und ausgereifteste Übersetzung ist
das japanisch Myōhō-renge-kyō genannte in acht Bänden und achtundzwanzig Kapiteln von Kumārajīva (344–413)
Taishō IX, № 262 1-62c; № 263, 63a-134b, № 264, 134b-196a, weshalb man sich in China und Japan beim Lotus-
sutra (japanisch: Hoke-kyō) vornehmlich aufs Myōhō-renge-kyō bezieht. Man spricht auch vom „Dreifaltigen Lotos-
sutra,“ womit das Muryogi-Sutra (Sutra von der unendlichen Bedeutung), das Lotussutra selbst und das Fugen-Sutra
(Sutra von Bodhisattva Fugen 普賢 = Samantabhadra) gemeint sind. Die Geschichte der Rezeption des Lotus-Su-
tra (und des damit teilweise zusammenhängenden Kannon-Kults) in Japan füllt eigene Monographien und wird hier
nicht genauer betrachtet.

⁹ Der Sinnspruch im Bi-yän-lu (
へきがんろく

碧巌録), 45. Fall: 擧。僧問趙州。萬法歸一。一歸何處。(Modernes Ja-
panisch: 挙す、僧、趙州に問う、万法一に帰す、一何れの処にか帰する。) Wilhelm Gundert übersetzt☞

ᵍ堪忍, Kan-nin.

8

https://web.archive.org/web/20060711223929/http://www.sgi-usa.org/buddhism/library/
Buddhism/LotusSutra/index.html
https://www.bdkamerica.org/digital/dBET_T0262_Lotus-Sutra_2007.pdf
http://www.acmuller.net
http://buddhism.lib.ntu.edu.tw/DLMBS/en/


Wenn der Edle Rikyū [nach dem Wesen des Cha-dō gefragt] sagte: „Der Tee, das ist: immer
entsprechend zubereiten, im Winter warm, im Sommer kühl“ so versteht man, warum notwen-
digerweise hier von den Zehntausend Arten und Weisen;ʰ von allen nur erdenklichen Verhältnis-
sen überhaupt) gesprochen wird. Heute sind es drei Senke-Schulen,¹⁰ dazu Yabuuchi, Matsuo,
Hisada, Hayami, Enshū, Sekishū und zahlreiche andere Richtungen; fragt man aber nach Grund
und Wesen (moto), so ist es: Tee trinken zu lassen; und darin hat sich bis heutigen Tages nichts
geändert. Nur: aus eigenen Ansichten (der einen oder der andern) haben sich mannigfaltige Un-
terschiede herausgebildet; aber derentwegen kann man nicht von Zehntausend Weisen (mampō)
sprechen. Fragt man, wie man hier das Richtige treffen soll, so sage ich: solange es nicht dahin
kommt, daß sich der Tee in die verschiedensten Stände und Berufe (d. i. in Stand und Beruf des
Offiziers und Beamten, des Bauern, des Technikers [Handwerkers], des Kaufmanns¹¹ verwan-
delt und praktisch wird, kann man noch nicht von Zehntausend Weisen sprechen. Ja mehr noch,
in der zehn Himmelsrichtungen Welten (in allen Welten) allüberall muß er lebendig-praktisch
werden. Weshalb denn der Taikō Toyotomi Hideyoshi im Teegemache oftmals Kriegsrates pflog
auch dies eine gute Umsetzung des Tees in die Praxis. Freilich ist beim Tee alles Gewaltsame
(mu-ri, Nicht-Ri, Nicht-recht) vom Ursprung an ausgeschlossen; was der Tee will, ist, das, was
von selber, natürlich ist, in seiner Kraft lebendig werden zu lassen; das Gewaltsame kann gewiß
nicht ewig dauern, und wo der Kriegsrat nicht mit dem Rechten(理, ri) übereinstimmt, kommt
seine Sache zum Scheitern. Daß das große Rußland mit einem kleinen Reiche wie Japan kämp-
fend unterlag, das war die Folge davon, daß Japan vom Stande der Rechtlichkeit (des „Wegs des
Menschen“) aus kämpfend außerordentliche Kräfte gewann und Rußland gewaltsamⁱ den Krieg
heraufgerufen hatte.¹² Daher denn die Menschen der alten Zeit gegen solche, die dem WEG zu-
widerhandelten, den Kampf begonnen haben, mochten sie gleich Geistliche (Sōryō) heißen in der
Geschichte findet man viel von solchen Mönchskämpfen.¹³ Wir aber müssen das Gesagte richtig
anwenden und den Zehntausend Weisen (allen Verältnissen) jeweils entsprechend verfahren; vor
allem ändern motoo aber müssen wir den Tee (chadō to iu tokoro) als Grund und Ursprung (mo-
to)nehmen. Und je nach gut oder schlecht wird die Anwendung verschieden sein: das Wasser,

das komplette Beispiel als: „Ein Mönch fragte Dschau-dschou: Alle die Zehtausend von Dinglichkeiten gehen zu-
rück auf Eines. Welches ist der Ort auf den das Eine selbst zurückgeht? Dschau-dschou sagte: Als ich noch in Tjin-
g-dschou lebte, machte ich mir einmal einen Leinenrock, der hatte ein Gewicht von sieben Pfund.“ (II, S. 241)

¹⁰ https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_tee.html#TEERANG
¹¹ Die klassische Teilung der japanischen Gesellschaft während des Tokugawa-Shogunats, wobei das Geldver-

dienen für Angehörige Samurai-„Kaste“ als unehrenhaft galt. Abgaben der Bauern waren bis zur Meiji-Restauration
in Naturalien zu leisten und wurden in koku Reis berechnet (vor 1891: 1 koku = 278,3 l). Der Reichtum eines Fürs-
tentum in Menge der zu erwartenden koku festgestellt.
Zum Ehrenkodex der Samurai vgl. Yamamoto Tsunetomo, Hagakure; von dem mehrere geringfügig voneinander ab-
weichende Versionen tradiert sind: Kurihara-hon, Takashira-hon, Nakano-hon und Mochiki Nabeshimake-hon. Auf
letzterem basiert die unvollständige engl. Übs.: Wilson, William Scott; Hagakure – the book of the Samurai; Tokyo,
London 1979 (Kodansha); ISBN 4-7700-2612-9.
Eine ungekürzte, unkritische Ausgabe des Hagakure ist inzwischen auch auf deutsch erschienen (München 2002,
Piper). Auf den nationalistischen Mißbrauch des „Weges des Kriegers“ in den 1930ern (auch i. S. einer “invented
tradition”), dem modernen Nihonjinron und den Spinnereien westlicher Karate-Lehrer kann hier nicht eingegangen
werden.

¹² Vgl. im Gegensatz zu dieser, dem Geist der damaligen Zeit entsprechenden, japanischen Darstellung: Hall-
garten, George; Imperialismus vor 1914; München 1951 (Beck); ISBN 4-7700-2612-9, Vol. I, ab S. 475: “Tiefere
Ursachen des Russisch-Japanischen Krieges.“

¹³ Beginnend im 11. Jh. besonders innerhalb der Tendai-Schule und zwischen dieser und der Hossō-Schule. Krie-
gerische Mönche finden sich im gesamten Mittelalter, die Umstände sind seit etwa 2000 verstärkt Objekt historisch-
er Forschung.

ʰ 万法, mampō. ⁱ wider Fug und Recht (muri-ni)

9

https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_tee.html#TEERANG 


das die Kuh trinkt, wird zu Arzenei (Milch); das Wasser, das die Schlange trinkt, zu Gift; oder
wie man auch sagt: „Ein Bu, acht Ken.“ ʲ Wenn es zu den „Zehntausend Weisen“ kommt, dann
ist größte Achtsamkeit not.

Kōan № 15
日出乾坤輝 (

ひ

日
いで

出て
けんこん

乾坤か
がや

輝く)
࿱࿶࿲ က࿼࿻࿻࿲ ࿴࿲࿵ခ ࿮ဂ࿳, ࿱࿮က ࿮࿹࿹ ࿲࿿ကခ࿿࿮࿵࿹ခ
Wenn die Wolken im Osten sich rot färben und das Sonnenrad hervorkommt, so werden Himmel
und Erde von einem Ende zum ändern hell das ist, was hier gesagt wird, und das andre Wort
Gottes Licht erleuchtet Himmel und Erde (shinko tenchi o terasu) hat auch etwa diesen Sinn.¹⁴

Takai yama kara tanizoko mireba
uri ya nasubi no hanazakari.
Schaut man vom hohen Berg hinab zu Tal,
Da blühen üppig (überall) Kürbis und Eierfrüchte.

Wem die Eigen-Einsicht geworden ist, dem wird die ganze Welt zu Füßen klar: in diesem
Spruch ist die Sonne das Wahre Wesen;ᵏ und wo dies Wahre Wesen aufgegangen ist (erfaßt,
erkannt, gewußt wird), da ist allesˡ erhellt.

Nun gibt es in der Welt neben der Sonne auch freilich Elektrizität und Gas und andre Lam-
pen; mit Wissenschaftskraft lassen sich da bei Gaslicht oder elektrischem Lichte Dinge bis zu
gewissem Maße sehen und unterscheiden; in alledem aber macht sich nur die Kraft geltend, die
der Mensch mittelst seines (kleinen) Ich hat. Geht aber die Sonne auf, so reicht das alles (was das
kleine Ich macht) nicht von ferne daran heran.

Löst sich aber der Mensch von diesem Ich, d. i. geht die Sicht von dem Tee-WEG (Cha-
dō, Tee-SINN) genannten Wahren WEG (Hon-dō, Ur-TAOᴵᴵ) aus, so wird wunderbarerweise
klare Sicht der ganzen Welt von einem Ende bis zum ändern möglich; da allererst gilt: Namu
Wunderbarer-Licht-Nyorai!ᵐ

¹⁴ Im
コソンシュク

古尊宿
ゴロク

語錄 [ch.: Gǔ zūn sù yǔlù] des
ソウジョウ

僧挺
シュサク

守賾 (1131–62) als: 恁麼則日出乾坤耀。雲收山岳青。
(Modernes Japanisch: 恁麼ならば則ち日出でて乾坤耀き、雲収まりて山岳青し。)

ʲ In einem Bu (Zoll) sind 8 Ken (Häuserbreiten). Das ken ist das Grundmaß im Hausbau. So ist der (Stan-
dard)-Einbauschrank ikken breit. Die Bodenfläche berechnet sich nach der Anzahl der tatami, die traditionell 1 × ½
ken (1 chō) groß sind. Der „klassische“ Teeraum hat 4½ chō.
☞ dazu Dettmer, Hans Adalbert; Die Maßeinheiten der Nara-Zeit; ♩♠♯♮♭♨♢♠ ♧♴♬♡♮♫♣♳♨♠♭♠, 9 (2005) und die Aus-
führungen zum Tokonoma (https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_toko.html#COL)

ᵏ Hontai, das Eigentliche.
ˡ Die „Zehntausend Pänomene,“ 万象, banshō.

ᵐ Anbetungsruf: „Nyorai der/das Unvergleichliche, Absolute.“ Nyorai (如来) ist die Entsprechung des Sans-
krit Tathāgata; gemeint sein kann, wie es wohl hier der Fall ist, Amida/Amitâbha oder des Buddhas nirmāṇakāya.
(„Manifestationskörper.“ Holmes Welch übersetzt „Avatar.“ “Soothill/Hodous (1937, ☞ S. 11): 化身 nirmāṇakāya
應身, 應化身; 變化身: The third characteristic or power of the trikāya 三身, a Buddha’s metamorphosic body,

ᴵᴵ Das „original Dau,“ ursprünglich daoistische Bezeichnung, von chinesischen Buddhisten für „Dharma“ i. S. d.
Lehre bzw. „das wahre Buddha-Wesen“ oder „Absolute“ gebraucht.

10

https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_toko.html#COL


Kōan № 16
弄花香満衣 (

はな

花を
ろう

弄すれば
かおり

香
ころも

衣に
み

満つ)
࿶࿺ က࿽࿶࿲࿹ ࿺࿶ခ ࿯࿹ဂ࿺࿲࿻ ࿳ü࿹࿹ခ ࿶࿵࿿ ࿱ဂ࿳ခ ࿱࿶࿲ ࿸࿹࿲࿶࿱࿲࿿

Spielt man mit Blumen, wird hier gesagt so geht von selbst (ganz natürlicherweise) ihr Duft auf
die Kleider über; vom Cha-jin gesprochen heißt dies: nimmt man im Teegemache seinen Sitz ein
und empfängt Tee, so geht wundersamerweise der Tee (cha) auf den Leib (die Person) über.

Das will sagen: Dies Tee genannte Wesen (cha to iu mono) nährt von selbst des Leibes Lebens-
kräfte;ⁿ wer daher genügsam (mit Tee) sich befaßt hat, der wird in Art und Charakter (jinkaku)
wie von selber unversehens zum Chajin; es kommt zu dem Bereiche, da es heißt: Wo Moschus-
hirsche sind, da breitet sich von selbst der Wohlgeruch. Und die im Teegemach genährten Le-
benskräfte tun sich von selber, auch ohne daß man darum weiß, kund. So geht alles, ob gut oder
böse, auf den Menschen über und wirkt, ohne daß man darum weiß. Im Buddhismus gibt es das
sog. In-en,ᵒ ¹⁵Was In-en wird, das mag wahrhaftig noch so klein sein, es kann zur großen Sache
werden; z. B. ein Riesenbrand mag, wenn man der Sache nachgeht, von einer Zigarettenhülse
oder von Ruß im Kamin herkommen; ein ganz Geringes mag also, zum In-en geworden, zum
Allergrößten werden. Um von En (縁) zu reden, so ist dies in Wahrheit ein hochwürdiges; wird
doch gesagt, daß auch Shaka ohne ein En die Lebewesen kaum erlösen kann. Daher gilt es in
allen Dingen sehr darauf zu achten, daß ein gutes En entstehe.

Gutes In bringt gute Frucht (果, Kā) böses In bringt böse Frucht. Auch gibt es das sog. Shuku-
en,ᵖ und demgemäß sieht man oft und viel, daß ein Mensch in der Welt sich mit aller Kraft müht,
das Wahre, Rechte zu tun, und merkwürdigerweise doch kein Gutes erntet. Das ist durch dies
Shuku-en so.

¹⁵ 因緣, vollständiger juni-innen „die 12 kausalen Bedingungen“ (welche Leiden verursachen) skr.: pratitya-sa-
mutpāda bzw. nidānas, sind das Objekt vieler philosophischer Analysen im Buddhismus. Im Zen wird der Begriff
ausgeweitet und kann u. a. „Fügung des Schicksals,“ Verbindung, Ursprung, Karma bedeuten.
Soothill, William; Hodous, Louis; Dictionary of Chinese Buddhist Terms with Sanskrit and English Equivalents …;
London 1937 (Kegan Paul, Trench, Trubner): “因緣 Twelve Nidānas for pratyekabuddhas, and the 六度 Six Pāra-
mitās for bodhisattvas; (2) 三乘通教 the teaching common to all three vehicles, as seen in the 般若經; (3) 抑揚教
the teaching of the 維摩經, the 思益梵天所問經, and other sutras extolling the bodhisattva teaching at the expen-
se of that for śrāvakas; (4) 同歸教 the common objective teaching calling all three vehicles, through the Lotus, to
union in the one vehicle; (5) 常住教 the teaching of eternal life i. e. the revelation through the Nirvana sutra of the
eternity of Buddhahood; these five are also called 有相; 無相; 抑揚; 曾三歸—; and 圓常.
According to 劉虬 Liu Chiu of the 晉 Chin dynasty, the teaching is divided into 頓 immediate and 漸 gradual attain-
ment, the latter having five divisions called五時教 similar to those of the Tiantai group. According to法寶 Fabao of
the Tang dynasty the five are (1)小乘; (2)般着 or大乘; (3)深密 or三乘; (4)法華 or一乘; (5)涅槃 or佛性教. ”
Zum angesprochenen Karma [pali: Kammam] vgl. u. a. Grimm (☞ 6) S. 189; zur Kausalität S. 406 f.
Zur frühen Rezeption der Konzepte von karma und samsara in Japan, vgl. Nakamura Kyoko; Miraculous Stories
from the Japanese Buddhist Tradition; Richmond UK ²1997 (Curzon), S. 29 ff.

which has power to assume any shape to propagate the Truth. Some interpret the term as connoting pan-Buddha,
that all nature in its infinite variety is the phenomenal 佛身 Buddha-body. A narrower interpretation is his appearan-
ce in human form expressed by 應身, while 化身 is used for his manifold other forms of appearances.”)

ⁿ 徳, toku.
ᵒ因縁, Karma. In innerer, eigentlicher Grund, Ursache, Same; en äußerer Ursachenzusammenhang, Beziehung,

metaphysische Verbindung.
ᵖ 宿縁, aufgespeichertes „En,“ von Vorzeiten bzw. Präexistenzen her wirkendes „En,“ Sankhara [„Rest-Karma“

aus früheren Leben. Syn. 夙緣.]

11



Um ein Beispiel zu nennen: Ein in vermöglichem Hause geborener Sohn mag noch so unta-
lentiert sein, so kann er doch das Haus weiterführen; nehmen wir umgekehrt einen in schulden-
beladenem Hause geborenen Sohn, der die Schulden des Vaters übernehmen muß, der aber von
dieser Sache gar nicht weiß, ja ganz und gar nicht an so etwas denkt. Er arbeitet redlich mit aller
Kraft; aber da ist das tugendlose Tun seiner Vorvordern; über kurz oder lang kommt ganz natür-
licherweise die Wirkung (Vergeltung) und wird ihm zum Fluche. Oder in anderem Beispiele: ein
Mann hat vor drei Jahren etwas Schlechtes getan; er arbeitet jetzt in aller Redlichkeit; es kommt
aber heraus, was er getan, und von der Schuld kann er nicht frei kommen.

Daher gilt es Gutes wirken, das auf Kind und Kindeskinder geht, daß so die guten Kräfte⛲
Kind und Kindeskindern übergeben (abgetreten) werden. Es muß heißen, wie das Wort sagt:
„Im Hause, da Gutes sich häuft, ist ein Überschuß von Glück.“ ʳ Dies hat Meister Kung erläutert
und gesagt: In dem Hause, da das (Sittlich) Gute sich häuft, ist ein Uebriges an Gedeihen.“ Daß
Mengdse’s [Menzius’] Mutter drei Mal das Haus wechselte,ˢ kam auch von solcher Erwägung her.

Kōan № 17
万里一条鐵 (

ばんり

万里
いちじょう

一条の
てつ

鉄)
ဇ࿲࿵࿻ခ࿮ဂက࿲࿻࿱ ࿺࿲࿶࿹࿲࿻ ࿲࿶࿻ ࿲࿶က࿲࿻࿯࿮࿻࿱

Das wahre Wesenᵗ des Alls ändert sich, auch in tausend, zehntausend Meilen Entfernung nicht,
ist immer ein und dasselbe ungeboren,ᵘ nicht sterbend, wird nicht mehr noch weniger dies will
das Wort sagen. Es gibt in der Welt die mannigfachsten Religionen, Christentum, Buddhismus
und andre mehr, sowie die mannigfachsten Verkündigungen, ihr Grund und Quell geht auf dies
wahre Wesen zurück; in welcher Lehre, in welchem Glauben (宗, shū) auch immer dies wahre
Wesen darf nicht weiter ein anderes sein.¹⁶

Wake noboru fumoto no michi wa ō-keredo
onaji taka-ne no tsuki o miru kana.
Viele Wege sind es, getrennt aufsteigend vom Fuße des Berges,
auf dem gleichen Gipfel den Einen Mond zu beschauen.

Beim Tee ist es nicht anders: Der Tee ist letztlich ein Werkzeug (dōgu), den WEG (Tao) zu
üben. Geht man aufwärts zur Quelle dieses Tees, so führt dies wohl zu dem Einen Band (Ei-
nen Weg) Eisen des Ungeborenen-Niesterbenden. Bei diesem Worte tut man wohl, mehr als das

¹⁶ Vgl. dazu die Arbeit Aldous Huxleys Perennial Philosophy (beeinflußt von J. Krishnamurti und Swami Prab-
havananda. Philosophia perennis findet sich schon bei Leibniz), dessen Konzept und das vedische Konzept des ☞

⛲ toku, „Wesenskräfte, Tugenden.“
ʳ Eines der berühmtesten Worte des Ostens; vgl. die Jinnōshōtōki-Übersetzung Bohners Arbeiten ins Deut-

sche: 1) https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/bw_geschji.html Jinnōshōtōki, Bd. I: 94, 96,
97, 233, 272; Bd. II: T 56 nl, T 57 nl n12, T 62 n96, T 87n9, T 95n197; 2) Ende und Vorbemerkung in Bohner Mu-
chimaro-den; ♬♮♭♴♬♤♭♳♠ ♭♨♯♯♮♭♨♢♠, V (1942), № 2 (https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/ ↴
bw_mn.html#a07). A.M.: Für die Übersetzung des Jinnōshōtōki-Werkes wurde Bohner 1941 von der Reichsregie-
rung eine Professur e. h. verliehen.

ˢ Eine der bekanntesten Erzählungen des Ostens, die außerordentliche Achtsamkeit der Mutter in Erziehung
ihres Sohnes, der hernach auch einer der Größten des Ostens wird, kennzeichnend: jeden schlechten Einfluß, z. B.
vonseiten schlechter Nachbarschaft, sucht die Mutter zu meiden.

ᵗ 眞理, shinri), die wahre Idee, das wahre Gesetz, die Wahrheit.
ᵘ nicht-wachsend 不生 nicht-lebend.

12

https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/bw_geschji.html
https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/
bw_mn.html#a07


„Zehntausend Meilen“ das „Eine Band“ zu beachten; außerhalb dieses „Einen Bandes“ (Einen
Weges) gibt es auch nicht die Zehntausend Meilen. Auch die Zehntausend. Hunderttausend (億)
Millionen (兆)¹⁷ Meilen sind alle in dem Einen Band.

Kōan № 18
無
࿻࿶࿰࿵ခ

Dieser Kōan für diejenigen, die diese Seite mit einem
betrachten: Hat der/die/das Buddha- oder sonst irgendeine Natur?

Diese zum ersten Anfange von dem erfahrenen Meister, dem Meditationsschüler gegebene Auf-
gabe, worüber dieser letztere sich redlich den Kopf zerbrechen mag, wird jedem, auch dem Hoch-
gebildeten, weidlich Schwierigkeiten machen.ᵛ ¹⁸ Bedauerlich ist nur, wenn die meisten meinen:
Meditationʷ sei nichts für sie, es sei etwas zu Schwieriges. Es geht eben nicht mit allem so rasch
wie etwa mit der Herstellung bestimmter Waren. Selbst wenn man rasch verstünde und dem alten
Meister gut geantwortet hätte, wäre das doch nichts, wenn das damit Gewonnene nichts brächte
zum eigensten Gewinne. Man muß so werden, daß das Wesen (Hontai) in Ding und Sinnˣ eins
wird und man vom Scheitel bis zur Sohle wahrhaft echt und ganz ohne Beschränkung das (große)
Erlebnis hat und in diesem Sinne Mu ʸ antworten kann. Man könnte dann (gerade so gut) U ᶻ oder
auch „TEE“ oder auch noch andres antworten. Wenn Himmel und Erde ganz TEE werden (so daß
man das Ganze mit dem Prinzip des Tee umfassen kann), so wirkt überall und in allem TEE (da
ist freie Tätigkeit in allen Dingen). Doch ich lasse weitere Ausführungen. Selber forschen, selber
es gewahren, das ist not. Auch ein Buch geheimster Weisheit bleibt ohne Wirkung, so sich nicht
einer findet, der ihm gewachsen ist. Man hat der Katze Goldstücke gegeben, sagt das Sprichwort
(und was sind Goldstücke für die Katze?).¹⁹ Ja, was dies Eine Zeichen Mu besagt, erlernt sich
nicht so rasch.

Kōan № 19
風来何處

かぜ

風
いづこ

来
よ

何り
きた

處る

င࿼࿵࿲࿿ ࿸࿼࿺࿺ခ ࿱࿲࿿ င࿶࿻࿱?

(Der Wind: Du weißt nicht, von wannen er kommt.)²⁰ ᴵᴵᴵ

Ātman bzw.Brahman In: Grimm (☞ S. 6) Einleitung und S. 213, 394. Buddhas Ablehnung des Brahman an einer
Vielzahl von Fundstellen im Pāli-Kanon.

¹⁷ vgl. Anm. zu Kōan 3. ¹⁸ Anhang: Übersetzungen des Mu-Kōan ☞ S. 16. ¹⁹
ねこ

猫に
こばん

小判 = „Perlen vor die Säue.“
²⁰ Anspielung auf die Stelle im „Sutra des 6. Patriarchen“ in dem zwei Mönche über die Herkunft des Windes

diskutieren (zur Bedeutung siehe Chan Wing-tsit; The Platform Scripture; New York 1963, S. 9 ff).

ᵛ Die allererste Aufgabe der 48 Aufgaben des Mumonkan (☞ https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/ ↴
zw2_bio.html#EKAI und Kōan 31) lautet „Hat das Hündchen Buddha-Natur?,“ worauf Yūeh-chou mit „Mu“
antwortete. (Yūeh-chou = Yü-wen Wen-Yän (= Wu-Men; jp.: Um-mon Bun-nen)

ʷ 禅学, Zen-gaku. ˣ 理, Idee. ʸ Nicht, Nicht-Sein, Nicht-Existenz. ᶻ 有, Sein, Existenz, bejahend).

ᴵᴵᴵ Volltext: Im Mumonkan das 29. Beispiel.
Zum Beispiel: „Wo wird der Patriarch erblickt?“ Diese Frage Wu-men’s nach dem wahren Geist des Patriarchen
bietet den Schlüssel zum Verständnis des Kōans. Die zwei Mönche, die über die Bewegung der vor ihren Augen im
Winde flatternden Tempelfahne diskutieren, bleiben auf der Ebene der sinnlichen Wahrnehmung und sind meilen-

13

https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/
zw2_bio.html#EKAI


Man sagt: Woher kommt der Wind? Hat der Wind sich gelegt, so weiß man nicht das Geringste
von ihm. Erhebt er sich und wird zum Sturme, so hat er eine so furchtbare Kraft, daß er auch
das größte Schiff zum Kentern bringen mag; hat er sich dann wieder gelegt, so scheint es, als sei
überhaupt kein Wind in der Welt: nirgends ist er, und doch erfüllt er Himmel und Erde; das ist
der Punkt, der schwer zu begreifen ist.

²¹ Biogr. ☞ https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_bio.html#MASA
²² Zum griechischen Logos: (griech. Λόγος, „Wort,“ „Sprache“) bezieht sich auf alle durch die Sprache darge-

stellten Äußerungen der „Vernunft“. Logos hat ein weites Bedeutungsspektrum, das von Wort, „Satz“ und „Rede“
über „Definition“ und „Argument“ bis zu „Rechnung“ oder „Lehrsatz“ reicht. Die Wissenschaft der Logik und sämt-
liche Wissenschaften mit Endung “-logie“ leiten sich davon ab.
In der klassischen Rhetorik nach Aristoteles bezeichnet Logos eine der drei Arten der Überzeugung, nämlich die
durch Folgerichtigkeit und Beweisführung. Die anderen beiden sind Ethos (Autorität und Glaubwürdigkeit des Spre-
chers) und Pathos (rednerische Gewalt und emotionaler Appell).
Entwicklung: Der logos bedeutet in der griechischen Grammatik erst einmal „(geschriebene) Rede“ im Sinne ihres
materiellen Gehaltes von Buchstaben, Wörtern, Syntagmen und Sätzen, in der griechischen Rhetorik dann „(gespro-
chene) Rede“ im Sinne ihres Inhaltes.
In der griechischen Philosophie findet sich der Terminus bei Heraklit als eine die Welt durchwirkende (oder über
den Göttern angesiedelte) Gesetzmäßigkeit. Platon abstrahiert den Ausdruck logos dann so weit, dass er mit der Be-
deutung „Darstellung“ oder „Erklärung“ als philosophisches Vokabular nutzbar wird, jedoch ohne an zentraler Po-
sition eine Rolle zu spielen. Bei Aristoteles wird er sodann zur „Definition“.
Die Stoa sieht dann im Λόγος das Vernunftprinzip des Weltalls. Der logos ist der ruhende Ursprung, aus dem alle
Tätigkeit hervorgeht. Er konstituiert somit sowohl die „Kausalität“ als Ursache-Wirkung-Prinzip, als auch eine hier-
von angeleitete, dem alttestamentlichen Tun-Ergehen-Zusammenhang nicht unähnliches sittliches Prinzip.
In der Neuzeit ist logos noch im Sinne von „Vernunft“ im weiteren Gebrauch. Der abgeleitete Terminus Logik je-
doch bildet sowohl eine Sparte innerhalb der Philosophie und der Mathematik, wie er auch weiterhin die „Gesetz-
haftigkeit“ dargebotener Gedanken und das Vermögen wie auch die Art und Weise, diese zu denken, meinen kann.
Siehe dazu auch den Ansatz westlicher Logik bei Wittgenstein und beim Buddhismus: 1) Wittgenstein, Ludwig; Rus-
sell, Bertrand (introd.); Tractatus logico-philosophicus; London 1922 (Kegan Paul, Trench, Trubner) 189 S.; Sert.:
International library of psychology, philosophy and scientific method; Text dt. und engl.; 2) Gudmunsen, Chris; Witt-
genstein and Buddhism; London 1977 (Macmillan), VII, 128 S. [S. 121-4 Bibliogr. zu L. Wittgenstein]; 3) Kalan-
suriya, A. D.; A philosophical analysis of Buddhist notions – the Buddha and Wittgenstein; Delhi 1987 (Sri Satguru
Publ.), 255 S., Sert.: Bibliotheca Indo-Buddhica, 34; ISBN 81-7030-111-5 [analysiert nicht Wittgenstein als Bud-
dhisten, sondern den Buddhismus unter Zuhilfenahme Wittgensteinscher Methodik]

ᵃᵃ Mitte-losen, Ohne-Herzen 無心, Mushin.

☞ weit vom Erleuchtungswissen entfernt. Des Patriarchen Wort: „Der Geist bewegt sich“ schreckt sie auf, so daß sie
sich nach innen, dem eigenen Selbst, zukehren. Doch darf die Aussage des Patriarchen nicht nach ihrem Wortsinn
an der Oberfläche vom Standpunkt des die Außenwelt leugnenden philosophischen Idealismus verstanden werden.
Wu-men offenbart den wahren Geist des Patriarchen. Sein Wort der totalen Verneinung weist auf die transzendente
Wirklichkeit hin, die über Bejahung und Verneinung hinausliegt. Von diesem Standpunkt her kann man ebensowohl
sagen, Wind, Fahne und Geist bewegen sich, wie auch sagen, sie bewegen sich nicht. Alle unterscheidenden Worte
sind für falsch befunden.
Das Beispiel: Einst wehte die Tempelfahne im Wind. Zwei Mönche stritten miteinander. Der eine sprach: „Die Fah-
ne bewegt sich.“ Der andere sprach: „Der Wind bewegt sich.“ So ging es hin und her, ohne daß sie zur Übereinstim-
mung kamen. Der Patriarch sprach: „Es ist nicht der Wind, der sich bewegt, es ist nicht die Fahne, die sich bewegt,
euer Geist bewegt sich.“ Die beiden Mönche erschauderten.
Wu-men erklärt: Es ist nicht der Wind, der sich bewegt, es ist nicht die Fahne, die sich bewegt, es ist nicht der
Geist, der sich bewegt. Wo wird der Patriarch erblickt? Wenn einer dies fest erfaßt, so weiß er, daß die beiden Mön-
che Eisen kaufen wollten und Gold erhielten. Der Patriarch vermochte sein Mitleid nicht zurückzuhalten und hat
sich lächerlich gemacht.
Der Gesang lautet: Es bewegt sich Wind, Fahne, Geist.
Im gleichen Urteil sind sie für schuldig erklärt.
Er weiß nur, daß er den Mund öffnet, Aber merkt nicht, wie er beim Sprechen fällt.

14

https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_bio.html#MASA


Und so der Mensch des Tee (Chajin, Teemeister) tritt er in den Teeraum, trinkt Tee und ist
er dann wieder hinausgegangen und etwa wieder in seinem Berufe und man fragt: Wo ist nun
Cha-dō (das Tee-Wesen) und was ist es nun mit dem Chajin? Vom Kopf bis zu den Füßen ist
dieser Mensch von Tee erfüllt, und auch nicht das Geringste ist davon verschwunden, und daß es
so ist, wird sich schon bemerkbar machen. Es ist wie mit dem Winde: du denkst, er sei nicht da,
und er ist doch da, Himmel und Erde erfüllend.

Zu der Frage nach des Windes Woher gibt man seit alters diese Geschichte: Einst fragte
Kusunoki Masashige²¹ einen Zen-Mönch: „Was ist denn überhaupt diese Meditationslehre für
eine Sache?“Der Mönch fragte: „Wie ist Ew. Edlen Namen?“Worauf die Antwort: „Ich bin
Kusunoki Masashige.“Da rief der Mönch: „Kusunoki Masashige!“Masashige antwortete: „Ja!
“Da fragte der Mönch: „Ihr habt geantwortet, aber von welchem Orte (Eurer selbst) habt Ihr
geantwortet?“Das machte, wird erzählt, dem Herzog Kusunoki mit einem Male nicht wenig
zu schaffen, und solchen Ursachenzusammenhangs (in-nen) halber erlangte er außerordentliches
Erwachen. Ein zweites, Sekundäres mag hier beigefügt sein: Alles Buddhistische (佛法, Buppō)
wird bezeichnet als Lehre (法門, Hōmon), da etwas gegenüber ist; in jedem Falle steht mir et-
was gegenüber. Das wahre Wesen (本身本体, Honshin-hontai) ist eigentlich leer; doch so ihm
jemand ruft: „Holla! Höre!,“so kommt aus dem aller Ichheit Enthobenenᵃᵃ wunderbarerwei-
se Antwort in gleicher (grober) Art: „Was gibt’s?“Wenn aber einer höflich bescheiden anruft:
„Verzeihung! Ist die Frage gestattet?“so antwortet das Gefragte gleicherweise bescheiden und
sanft. So konkretisiert sich die wundergleiche Wahrheit (眞理, Shinri) [der wahre Logos.²²]

Wer selbst mit dem Innersten Guten dem Gegenüber begegnet, dem wird von drüben her mit
im Innersten Guten begegnet; wiederum, wer mit im Innersten Bösem begegnet, dem antwortet
Böses. Wird die Trommel stark geschlagen, so tönt sie stark.

Uteba naru tatakeba
hibiku kane no hachi.
Wie man schlägt, so klingt es,
wie man haut, so schallt es,
Das metallne Becken.

Wahrlich, das wahre Wesen (die Wahrheit) ist unparteiisch (stracks, gerecht, gerade, redlich).
Denkt einer, er habe etwas in aller Verborgenheit getan, niemand wisse darum – so ist dem doch
nicht so: das wahre Wesen des Alls richtet auch dies und bringt es in Ordnung: auf wunderbarste
Weise erält jener bösen Lohn. Dieses wahre Wesen oder der Wind, die Welt erfüllend, auf die
verschiedenste Weise je nach verschiedensten Berührungen sich kundtuend, ist es, wovon unser
Wort spricht.

Kōan № 20
竹有上下節 (

たけ

竹に
じょうげ

上下の
ふし

節
あ

有り)
࿱࿲࿿ ࿯࿮࿺࿯ဂက ࿵࿮ခ ࿸࿻࿼ခ࿲࿻ ဂ࿻࿱ ࿱࿮࿺࿶ခ ࿼࿯࿲࿻ ဂ࿻࿱ ဂ࿻ခ࿲࿻
Der Bambus ist innerlich hohl (und damit Eines) und hat Knoten, und damit Oben und Unten:
Diese Welt ist durchweg Eines in (völliger) Gleichheit; wird darinnen aber nicht Oben und Unten
geschieden, so kann keine Gemeinschaft sein und bestehen, selbst nicht die im wildesten Barba-
renlande. Im Heere braucht es Generale und Divisionskommandeure, in der Gesellschaft oberste
und stellvertretende Leiter; sie nehmen die obersten Stufen ein, und von da geht es abwärts Stufe

15



um Stufe geordnet, und erst dann kann alles funktionieren und kann etwas erreicht werden. Auch
Danjūrō,²³ der große Schauspieler, kann nicht alles allein machen, sondern unter ihm (und im-
mer weiter hinab) müssen Leute sein, die mitspielen. Freilich wenn es nur lauter Untere, lauter
„gewöhnliche Leute“ wären, so würde die Sache vollends nicht zuwege zu bringen sein. Oben
wie Unten sind unentbehrlich. In fremden Ländern redet man zwar von Gleichberechtigung von
Mann und Frau oder von Demokratie, wo alles gleich und gleich sei – aber hat man nicht auch
dort einen Präsidenten und in jedem Verein einen Vorsitzenden?

Auch für den Menschen des Tee gilt das Gesagte: vornehm und gering, arm und reich, alt
und jung, Mann und Weib, alle mögen den Weg des Tees erlernen und hiezu zusammenkom-
men; allein, es gibt solche, die durch Jahre hindurch gewonnen haben; es gibt solche, die einer
ältern Generation zugehören; wenn man sie als Hauptgäste empfängt und unter ihnen (Stufe um
Stufe hinab) alle andern willkommen heißt, so geht alles und jedes aufs vortrefflichste; und es
können nun Gäste und Gastgeber miteinander ohne Sondermeinung (kokoro-oki naku) des Tees
sich erfreuen; es ist dann, wie dies Wort (Kōan) sagen will: das Herz wahr – gerade wie der Bam-
bus; das Wesen (der Geschmack) darin ohne Besonderung (kū, „leer“); Oben und Unten in seiner
Unterscheidung richtig funktionierend.
Der Verfasser scheint hier die japanische Gesellschaftsordnung (der damaligen Zeit) unterstüt-
zen zu wollen. Dies steht im Gegensatz zu den Prinzipien Bodhidharma’s und Hui-nëng’s, deren
Art von Zen gerade die Gleichheit aller Menschen (die sämtlich Buddha-Natur besitzen – auch
wenn die wenigsten sich darum bemühen diese zu erkennen – betont. Vgl. auch das (legendäre)
Gespräch Boddhidarmas beim Treffen mit Kaiser Wu-Di in: BYL 1. Kōan

☸ ☸ ☸

Anhang: Übersetzungen des Mu-Kōan
1. Joshu’s Dog (Englisch) aus: Reps, Paul; Zen Flesh, Zen Bones; s.n., S. 89f.

A monk asked Joshu, a Chinese Zen master: “Has a dog Buddha-nature or not?”
Joshu answered: Mu …
Mumon’s comment: To realize Zen one has to pass through the barrier of the patriarchs.
Enlightenment always comes after the road of thinking is blocked. If you do not pass the
barrier of the patriarchs or if your thinking road is not blocked, whatever you think, whatever
you do, is like a tangling ghost. You may ask: What is a barrier of a patriarch? This one word,
Mu, is it.
This is the barrier of Zen. If you pass through it you will see Joshu face to face. Then you
can work band in band with the whole line of patriarchs. Is this not a pleasant thing to do? If
you want to pass this barrier, you must work through every bone in your body, through every
pore of your skin, filled with this question: What is Mu? and carry it day and night. Do not
believe it is the common negative symbol meaning nothing. It is not nothingness, the opposite
of existence. If you really want to pass this barrier, you should feel like drinking a bot iron ball
that you can neither swallow nor spit out. Then your previous lesser knowledge disappears. As
a fruit ripening in season, your subjectivity and objectivity naturally become one. It is like a
dumb man who has had a dream. He knows about it but he cannot teil it. When he enters this
²³ Ichikawa Danjūrō (市川團十郎) ist der Bühnenname von bis 2020 dreizehn Kabuki-Darstellern, die oft jün-

gere, würdige Schauspieler als ihre „Söhne“ adoptierten. Gemeint hier ist der zur Meiji-Zeit berühmte, überragende

16



condition his ego-shell is crushed and he can shake the heaven and move the earth. He is like
a great warrior with a sharp sword. If a Buddha stands in his way, he will cut him down; if a
patriarch offers him any obstacle, he will kill him; and he will be free in his way of birth and
death. He can enter any world as if it were his own playground. I will tell you how to do this
with this Kōan:
Just concentrate your whole energy into this Mu, and do not allow any discontinuation. When
you enter this Mu and there is no discontinuation, your attainment will be as a candle burning
and illuminating the whole universe. “Has a dog Buddha-nature?”
This is the most serious question of all.
If you say yes or no,
You lose your own Buddha-nature.

2. Das Kōan Mu aus: Aitken, Robert; Zen als Lebenspraxis; dt. Übs.: Ch. Quatmann, Kreuzlingen
1988 (Diedrichs gelbe Reihe 78), S. 135 f.
Ein Mönch fragte Chao-chou: „Hat ein Hund wirklich Buddha-Wesen oder nicht?“ Chao-chou
sagte: „Mu.“
Wu-men’s Kommentar: Die Praxis des Zen verlangt gebieterisch, daß wir die von den alten
Meistern errichteten Schranken überwinden. Um zur erhabenen Erleuchtung zu gelangen, müs-
sen wir die Straße des Denkens abrupt verlassen. Falls wir jedoch die von den alten Meistern
errichteten Schranken nicht überwinden und die Straße des Denkens nicht abrupt verlassen,
so gleichen wir Geistern, die sich an Büsche und Grashalme klammern.
Was aber ist die von den alten Meistern errichtete Schranke? Diese einzige Schranke unseres
Glaubens ist eben dies eine Wort Mu. Wir nennen sie auch „die torlose Schranke des Zen.“
Sobald es uns jedoch gelingt, diese Schranke zu passieren, treten wir nicht nur in ein vertrautes
Gespräch mit Chao-chou ein, sondern wir wandeln gleichsam Hand in Hand mit den alten
Meistern aller Generationen unserer Tradition einher, und die Ärchen unserer Augenbrauen
sind mit den ihren verwoben; wir sehen mit den gleichen Augen wie sie und hören mit den
gleichen Ohren. Ist das nicht herrlich? Gibt es wohl irgend jemanden, der diese Schranke nicht
passieren möchte?
Wir sollten deshalb unseren ganzen Körper in eine einzige Masse des Zweifels verwandeln
und uns mit unseren sämtlichen 360 Knochen und Gelenken und unseren 84000 Haarfollikeln
auf dieses eine Wort Mu konzentrieren. Tag und Nacht sollten wir dieses Rätsel zu ergründen
suchen. Dabei dürfen wir jedoch nicht in den irrtümlichen Glauben verfallen, es handle sich
dabei um nichts. Auch Attribute wie hat oder hat nicht sind bedeutungslos. Das Ganze gleicht
etwa dem Verschlingen einer glühend-heißen Eisenkugel. Wir bemühen uns verzweifelt, sie
herauszuwürgen, jedoch ohne Erfolg. So reinigen wir uns allmählich und befreien uns von
mißverstandenem Wissen und falschen Einstellungen, die wir aus der Vergangenheit mitge-
bracht haben. Innen und außen werden wir eins. Und wir gleichen einem stummen Menschen,
der einen Traum hat. Wir kennen diesen Traum nur für uns ganz allein.
Plötzlich bricht Mu auf. Der Himmel ist starr vor Erstaunen; die Erde bebt. Es ist, als würden
wir dem General Kuan sein großes Schwert entreißen. Wenn wir einem Buddha begegnen,
so töten wir den Buddha. Wenn wir Bodhidharma begegnen, so töten wir Bodhidharma. Auf
dem unendlich schmalen Grat zwischen Geburt und Tod entdecken wir die Vollkommene Frei-
heit. In den sechs Welten und den vier Arten der Geburt erfreuen wir uns eines Samādhi der
Fröhlichkeit und des Spiels.

neunte Träger des Names, Hideshi Horikoshi 堀越秀, 1838–1903.)

17



Wie aber sollten wir mit diesem Kōan arbeiten? Indem wir all unsere Lebensenergie auf die-
ses eine Wort Mu verwenden. In dem Augenblick, da wir nicht mehr zaudern, ist es schon
geschehen. Ein einziger Funke genügt, um unsere Dharma-Kerze zu entzünden.
Wu-men’s Vers
Hund! Buddha-Wesen!
Der vollkommene Ausdruck des Ganzen.
Nur ein wenig „hat“ oder „hat nicht“ genügt,
und der Körper ist verloren; das Leben ist verloren.

3. Übersetzung Dumoulins aus: Dumoulin, Heinrich; Mu-mon-kan; Mainz 1975.
Ein Mönch fragt den Chao-chou: „Hat auch ein Hund die Buddha-Natur?“ Chao-chou antwor-
tete: „Mu.“
Wu-men erklärt: Beim praktischen Üben des Zen muß man die von den Altmeistern errich-
tete Schranke durchschreiten. Um die wunderbare Erleuchtung zu erlangen, ist es nötig, die
Regungen des Bewußtseins völlig abzuschneiden. Wer die Schranke der Altmeister nicht durch-
schritten und die Regungen des Bewußtseins nicht abgeschnitten hat, gleicht Geistern, die an
(Gräser und Bäume gebunden sind. Doch sprich: Was bedeutet diese Schranke der Altmeister?
Nur dieses eine Schriftzeichen: Mu, die eine Schranke des Tores der Schule. Deshalb heißt es
„die Schranke ohne Tor der Zen-Schule.“
Wer hindurchzuschreiten vermochte, kann nicht bloß mit Chao-chou freundschaftlich verkeh-
ren, er wandelt auch Hand in Hand zusammen mit den Altmeistern der Generationslinie von
Geschlecht zu Geschlecht; Augenbrauen und Haar einander berührend, schaut er mit gleichen
Augen, hört mit gleichen Ohren. Ist dies nicht beglückend? Möchtest du nicht diese Schranke
durchschreiten? Dann erwecke mit den 360 Knochen und Gelenken und mit den 84 000 Poren
aus Leibeskräften diesen Zweifel und versenke dich in das eine Wort Mu! Trage es mit dir bei
Tag und Nacht! Verstehe es nicht als leeres Nichts oder als Nichts in bezug auf Sein! Es ist,
wie wenn jemand einen glühenden Eisenball verschluckt hat, er möchte ihn ausspeien, kann
ihn aber nicht ausspeien. Wirf alles bisherige böse Wissen und alles unnütz Erlernte weg! So
kommt es nach geraumer Weile, wenn der Zeitpunkt reif ist, von selbst äußerlich und innerlich
zu einem Zustand der Einheit. Es ist wie beim Traum eines Stummen – er kann ihn nur für
sich selbst wissen11. Wenn es plötzlich in Handeln ausbricht, kannst du den Himmel erschre-
cken und die Erde zittern machen. Es ist, als ob du dem Feldherrn Kuan²⁴ das große Schwert
entrissen und es ergriffen hättest. Wenn dir so ein Buddha begegnet, du tötest den Buddha,
wenn dir ein Patriarch begegnet, du tötest den Patriarchen. Auf der Felsscheide von Leben
und Tod [d.i. Der Kreislauf der Wiedergeburten] besitzest du die große Freiheit; inmitten der
sechs Wege und vier Geburten erfreust du dich vollkommener Sammlung.
Doch wie soll man es (= das Mu des Kōan) bei sich tragen? Gib dich nur mit Anstrengung aller
Kraft diesem Mu hin! Wenn du nicht ablassest, wird es sein, wie wenn eine Dharma-Leuchte
[das „Licht des Selbst“] angezündet wird.
Der Gesang lautet:
Hund – Buddha-Natur:
Der gültige Befehl ist vollkommen aufgezeigt.
Wer zwischen Sein und Nichtsein verbleibt,
Verliert Leib und Leben.

²⁴ A.M.: Gemeint ist das „Drachenschwert“ des ch. Generals Kuan Yü.

18


	[HTML]636060Zen-Worte im Tee-Raume 茶室掛物禪語通解
	[HTML]636060 Kōan № 11 無事是貴人 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth無事color push gray 0color popheightdepth.3widthぶじ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth是color push gray 0color popheightdepth.3widthこ-to 0-れ120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth貴人color push gray 0color popheightdepth.3widthきにん-to 0- ohne besonderes – das ist vornehmer mensch 
	[HTML]636060 Kōan № 12 柳緑花紅 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth柳color push gray 0color popheightdepth.3widthやなぎ-to 0-は120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth緑color push gray 0color popheightdepth.3widthみどり-to 0-、120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth花color push gray 0color popheightdepth.3widthはな-to 0-は120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth紅color push gray 0color popheightdepth.3widthく-to 0-れない) die weiden grün die blumen rot 
	[HTML]636060 Kōan № 13 松無古今色 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth松color push gray 0color popheightdepth.3widthまつ-to 0-に120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth古今color push gray 0color popheightdepth.3widthここん-to 0-の120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth色color push gray 0color popheightdepth.3widthいろ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth無color push gray 0color popheightdepth.3widthなし-to 0-) der föhre farbe hat nicht alt noch neu 
	[HTML]636060 Kōan № 14 萬法帰一 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth万法color push gray 0color popheightdepth.3widthばんぽう-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth一color push gray 0color popheightdepth.3widthいつ-to 0-に120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth帰color push gray 0color popheightdepth.3widthかえ-to 0-す) alles gründet in einem (Die Zehntausend Weisen hō, Dharma gehen auf eines zurück)
	[HTML]636060 Kōan № 15 日出乾坤輝 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth日color push gray 0color popheightdepth.3widthひ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth出color push gray 0color popheightdepth.3widthいで-to 0-て120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth乾坤color push gray 0color popheightdepth.3widthけんこん-to 0-か120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth輝color push gray 0color popheightdepth.3widthがや-to 0-く) die sonne geht auf, das all erstrahlt 
	[HTML]636060 Kōan № 16 弄花香満衣 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth花color push gray 0color popheightdepth.3widthはな-to 0-を120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth弄color push gray 0color popheightdepth.3widthろう-to 0-すれば120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth香color push gray 0color popheightdepth.3widthかおり-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth衣color push gray 0color popheightdepth.3widthころも-to 0-に120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth満color push gray 0color popheightdepth.3widthみ-to 0-つ) im spiel mit blumen füllt ihr duft die kleider 
	[HTML]636060 Kōan № 17 万里一条鐵 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth万里color push gray 0color popheightdepth.3widthばんり-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth一条color push gray 0color popheightdepth.3widthいちじょう-to 0-の120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth鉄color push gray 0color popheightdepth.3widthてつ-to 0-) zehntausend meilen ein eisenband 
	[HTML]636060 Kōan № 18 無 nicht 
	[HTML]636060 Kōan № 19 風来何處 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth風color push gray 0color popheightdepth.3widthかぜ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth来color push gray 0color popheightdepth.3widthいづこ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth何color push gray 0color popheightdepth.3widthよ-to 0-り120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth處color push gray 0color popheightdepth.3widthきた-to 0-る woher kommt der wind? 
	[HTML]636060 Kōan № 20 竹有上下節 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth竹color push gray 0color popheightdepth.3widthたけ-to 0-に120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth上下color push gray 0color popheightdepth.3widthじょうげ-to 0-の120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth節color push gray 0color popheightdepth.3widthふし-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth有color push gray 0color popheightdepth.3widthあ-to 0-り) der bambus hat knoten und damit oben und unten 



