Zen-Worte im Tee-Raume
% = B G E G A

von Akaji Sotei (FREE5FEH)
Einfiihrung und Ubersetzung von Hermann Bohner ' 2

Koans 11 bis 20

"https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_11.html (Stand: 3. Mai 2020)
Orig.: Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai (Z8 Z= #9iif 55 10 fi£ ); urspriinglich erschienen als Supplementband XX
der MITTEILUNGEN DER DEUTSCHEN GESELLSCHAFT FliR NATUR- UND VOLKERKUNDE OSTASIENS, Tokio 1943

2 Online-Bearbeitung Adi Meyerhofer, dessen FuBinoten sind numeriert, lingere Exkurse derart, die FuBinoten
Bohners mit Buchstaben, die Dritter mit romischen Ziffern.


https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_11.html

& & &

Diese Datei ist ein Anhang zur Webseite
im-tee-raume.zenwort.de

Erstellt am 3. Mai 2020 von Adi Meyerhofer, Miinchen.

Der zugrundeliegende Text ist nach japanischem Urheberrecht gemeinfrei. Die vorliegende elek-
tronische Bearbeitung wird unter den Bedingungen der Creative Commons-Lizenz ©@®®@ 4.0,
d. h. ,Namensnennung® und ,,Weitergabe unter gleichen Bedingungen® zur Verfiigung gestellt
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode).

https://im-tee-raume.zenwort.de/

Zitiervorschlag fiir wikipedia:

{{cite web | url=https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_11.html | title= Zen-Worte im Tee-
Raume: Kdans 11 bis 20 | accessdate= | author=Meyerhofer, Adi

| authorlink=[[Hermann Bohner]] | coauthors=Bohner, Hermann; Akaji Sotei (FREZSZEH)

| date=2020-05-04 | format=pdf | work=Zen-Worte im Tee-Raume (Chashitsu-Kakemono Zengo-

Tsukai ZKEHW)EEEME) | publisher=0AG, Tokyo 1943 | pages=18 | language=de-DE-1901

| archiveurl=https://web.archive.org/web/20200502080923/https://im-tee-raume.zenwort.de/
zw2_htm/zw2_11.html | archivedate=2020-05-02 | quote= }}


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode
https://im-tee-raume.zenwort.de/

Inhaltsverzeichnis

Zen-Worte im Tee-Raume 55 = #2518

Koan Ne 11
ERREARERNE A

fise

OHNE BESONDERES — DAS IST VORNEHMER MENSCH . . . . . . . . . . ..

Koan Ne 12

WHGTEAL (W12 TEIAT N % L)

DIE WEIDEN GRUN DIE BLUMEN ROT . . v v v v v v v v e e e e e e e

Koan Ne 13

wa %

L

A 5 & (T EAméﬂﬁ)

DER FOHRE FARBE HAT NICHT ALT

Koan Ne 14 o
B — (FiE—I289)

ALLES GRUNDET IN EINEM

NOCHNEU . . ¢ v ¢ v v v v v v v o o o o

(Die Zehntausend Weisen ho, Dharma gehen auf eines zuriick) . . . . . . .

Koan Ne 15

Fl HH 50 (]t C B B <)

DIE SONNE GEHT AUF, DAS ALL

Koan Ne 16

n

ERSTRAHLT . . . . . . « v ¢« v o v o v o

BHT

FrAL & i< (m%ﬂﬁ*ﬂ i*f(qﬁ”))

IM SPIEL MIT BLUMEN FULLT IHR DUFT DIE KLEIDER . . . . . . . . . . . .

Koan Ne 17 e
FHE ST E— x@%t\)

ZEHNTAUSEND MEILEN EIN EISENBAND . . . . . . . . . . . oo ..

Koan Ne 18

Koan Ne 19
JE\ R An] P& HEETT V)

WOHER KOMMT DER WIND?

10

11

12

13

13



Koan Ne 20 L
HLETE W EToO&HED)

DER BAMBUS HAT KNOTEN UND DAMIT OBEN UND UNTEN . . . . . . . . . 15
Koan Ne 11
=R L N
T E AmHERhEA

OHNE BESONDERES — DAS IST VORNEHMER MENSCH

Vorbemerkung: Der Ausdruck buji (4 52 ) findet sich vierzehn Mal in Linji’s ,,gesammelten Spriichen®
(B8 M B 7% 5 A7 i (1 35 §%, T. 1985.% Nachschlagewerke iibersetzen: Nelson: “Safety, security; peace,
tranquility; good health; boredom.” Hartmann/Wernecke: ,,ohne Vorkommnis, heil, in Ordnung, wohlbe-
halten, gut, gliicklich; gesund, munter; nichts tuend; nichts zu tun habend.*

Zen Sand: 5.334 No cares! That’s nobility. Rinzai-Roku § 14.) wortlich ,.keine Sache(n)* sagt Verschiede-
nes in Einem:

1) Nichts besonderes passiert, also ,,ohne Unfall,” ,unversehrt,” in der Sprache des Volksmundes ,,ohne
Geschichten*

(I); 2) nichts Besonderes wird gemacht, ohne Geschichten

(II); a) sorglos, ruhig, unbekiimmert b) ohne dufleres Wesen, unauftillig.

Es wird hier gesagt, daf3, wer ohne ,,Besonderes® (ohne Unfall und Schaden) sein Leben verbringe,
der vornehme Mensch sei, und wortlich mag man auch wirklich so sagen; nur: so ganz sorglos
»ohne dal} etwas geschieht,” geht es auch nicht. Wer es so nehmen und so sein Leben leben will,
dem geht es wie dem Reiche Han, (220 v. u. Z. bis 206 A. D.) das dem Untergange verfiel, oder
dem gegenwirtigen China. So leben wollen, das wiirde die unerhorteste Gefahr mit sich bringen.
Die starken Michte der Welt riisten Tag fiir Tag mit neuen Erfindungen scharfe Waffen, seien
es Flugzeuge oder Unterseeboote, Torpedoboote oder drahtlose Telegraphie der Tag reicht ihnen
nicht aus, so eifrig sind sie dabei. Keinen Augenblick darf man die Sachen leicht nehmen. Mag
die Welt auch im tiefsten Frieden sein und scheinen, plotzlich ( - so kann es gehen - ) ist man
in dieser Welt ins Hintertreffen geraten.

Auf den Tee angewandt: Es ist wirklich eine herrliche Sache, dall der edle Rikyu die Tee-
Weise (4% 1%, Cha-ho, wtl. ,,Tee-Gesetz,” Tee-Zeremonie) eingerichtet und bestimmt hat, und
daB sie bis heutigen Tages weiter vorangeschritten ist; aber wenn man nun nicht immer {iber
das Bisherige weiter hinausschreitet, so wird man vielleicht ist das etwas im UbermaBe gesagt
eines Tages am Ende schlieBlich, weil man gegeniiber dem Weltwissen ins Hintertreffen gerit,
von dieser Welt mit Gewalt gezwungen werden, die (wirkliche lebens- und wirklichkeitsgema-
Be) Teeweise wieder zu lernen. Daher kann man auch keinen Augenblick davon ablassen, liber
das Bisherige weiter voranzuschreiten. Was hier mit ,,ohne besondere Sachen“ gemeint ist, ist
der freie friedensvolle Stand, darin man, mag kommen, was will, durch nichts in Schwierigkeiten
gebracht wird, darin man unbehindert-vollig-frei (mu-gai-jizai) zu allem ist. Wo das ,,ohne beson-
dere Sachen® nicht aus diesem Bereiche herkommt, da ist es nichts. Mit andern Worten, es ist der
Stand, da es heif3t: ,,Wasser und Mond*“ (die Natur, die Welt iiberall) ist die ,,Ubungsst'eitte (die
Klause, das Heiligtum), da man strenge (kasteiende) Zucht und die Zehntausend (guter) Werke

DAZHAYT

3 Im 5% $% lautet die vollstindige Erlduterung in Kambun: ffi7 % =, 8. UJERENEIE BE, @K
THETT, RE AT XEl., MEEE A, HEEFE, EFHE, Dasistin modernem Japanisch: i
RIRL T, #Eif. UICEIED R4 KREL T, KTICHAS> THITL T, EO—HDOREIKIZEK
Bes6d55mnAlLEET, HEMERNEA, BEEEETLZIEEN, MERNFEEL N,

4



vollbringen kann (und soll).“ Und wer in diesem Stande ist, der ist, kann man sagen, auch wirklich
einem vornehmen Menschen gleich. Aber dies ,,Unbehindert - vollig - frei* ist gewaltig schwer.

Kannetsu no jigoku ni kayou chashakushi mo
Kokoro nakeneba

Kurushimi mo nashi

Der Tee - Schopfloftel

in Eises- und in Hitze-Holle

getaucht, fiihlt keine Qual -

er hat kein Herz ( - unschuldig, ohne Selbst ist er)

So singt der Edle Rikyt. Aus solchem heraus allein kann und muf} dies Ohne besondere Sachen
—das sind vornehme Menschen werden und erstehen.

Abb. 1: Yasukuni-jinsha, 1991.

.

(a) In Pt. Arthur, 1905. (b) Rechtsradikale. (c) Bomben und Granaten.




Yasukuni-jinsha

Wie der Versuch Japans nicht ,,ins Hintertreffen zu geraten® im 20. Jahrhundert aussah, kann
man heute noch u. a. im Umgang mit der eigenen Vergangenheit im Staatsheiligtum Yasukuni-
jinsha (U 4 (4 £1) sehen.

Auch Hermann Bohner hat damit personliche Erfahrungen gemacht. Der japanische Kriegsein-
tritt fiihrte ihn Ende 1914 in iiber fiinfjihrige Kriegsgefangenschaft.!

Das japanische Staatsheiligtum. Ruhestitte aller Seelen im Kampf gefallener japanischer Solda-
ten. Kriegsverbrecher wie T6jo Hideki inklusive.! Diese werden wieder seit ca. 1990 jihrlich
durch den Besuch des Premierministers ,,geehrt.

Die Einhaltung des Art. 9 der japanischen Verfassung von 1946 hatte nur solange in der zitierten
Form Bestand, als es niitzlich war:

Art. 9 (1) In aufrichtigem Streben nach einem auf Gerechtigkeit und Ordnung gegriindeten
internationalen Frieden verzichtet das japanische Volk fiir alle Zeiten auf den Krieg als ein
souverdnes Recht der Nation und auf die Androhung oder Ausiibung von Gewalt als Mittel
zur Beilegung internationaler Streitigkeiten.

(2) Um das Ziel des vorhergehenden Absatzes zu erreichen, werden keine Land-, See- und
Luftstreitkrifte oder sonstige Kriegsmittel unterhalten. Ein Recht des Staates zur Kriegs-
fiihrung wird nicht anerkannt.

Die Notstandsgesetze von 1999 bzw. 2003 hebeln dies vollig aus. Schon seit den S0er-Jahren
unterhélt Japan ,,Selbstverteidigungskrifte.” Deren Budget war (ohne Pensionen) 2001 doppelt
so hoch wie die Staatsausgaben fiir Gesundheit. Der im Herbst 2017 wiedergewihlte, rechts-
konservative Premier Abe Shinzo schob die ,,Bedrohung® durch die Demokratische Volksrepu-
blik Korea als Grund fiir massive Aufriistung vor. Bereits im Juli 2014 beschlof} sein Kabinett
den obigen Artikel dahingehend neu zu interpretieren, auch wenn bis 2020 noch keine Anderung
des Wortlauts erfolgt ist. Die komplette Aufhebung, seit Jahren ein Ziel der Hardliner, wird im-
mer lauter propagiert, so dal wohl bald ,,der Wille des Volkes* entsprechend umgeformt worden
sein wird.

I Ausfiihrlich: https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/bw_bando.html

i Vel. https://web.archive.org/web/20160408004726if _/http://www.trial-ch.org/de/
ressourcen/trial-watch/trial-watch/profils/profile/17/action/show/controller/Profile.html

4 Der Begriff findet sich in einem Doka Ikky@’s als ,,Miru goto ni mina sono mama no sugata kana / Yanagi wa

midori hana wa kurenai.“ Daraus wurde ein jakugo, vgl. Hori, Zen Sand 4.630; es gibt auerdem eine verneinende
6-Kanji Version: Yanagi midori narazu hana kurenai narazu 6.266. Eine andere Fundstelle ist Xugji’s &8 & 7k &
[Jian tdng yongchang], Abschnitt Zf & FE [ A8+ ] g B AL T gA, X B R g, /R HEkE
H. AL AR B 716,

2 d. 1. alle Welten iiberhaupt. b & wortlich: ,Farbe,“ ,,Form.“

1'Vgl. das 2. Kapitel des Diamant-Sutras (skr.: Vajracchedika-Prajiiaparamitra-Sitra, ausfiihrliche Erliuterung
und Quellen https://nihonryoiki.zenwort.de/nr_exkurse/nr_exKongo.html ).
Der Ausspruch selbst geht auf Takuan Soho (R J& 52 82, 1573-1645) zuriick. Er war gebeten worden, auf einem
kakemono, das eine nackte Kurtisane zeigte, eine Inschrift anzubringen. Darauf schrieb er ,,Form ist Leere. Leere
ist Form. / Weiden sind griin. Blumen rot.*
Zu rigpam (korperliche Form) sieche Georg Grimm (1868-1945; bayrischer Landrichter; Die Lehre des Buddho;
Wiesbaden 1979 (Lowit), S. 35-; Orig.: 1915. Grimm glaubte eine Art ,,Urbuddhismus® entdeckt zu haben und
interpretierte das Nirvana nicht als ,,endgiiltiges Verloschen.*
In der Hinayana-Tradition der Vipassana-Meditation gilt das ,,Wissen der Auflosung von nama-riipa als das fiinfte
nana (Bahnga-iiana) Stufe auf dem sechzehnstufigen Pfad zur vollen Erleuchtung.

6


https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/bw_bando.html
https://web.archive.org/web/20160408004726if_/http://www.trial-ch.org/de/
ressourcen/trial-watch/trial-watch/profils/profile/17/action/show/controller/Profile.html
https://nihonryoiki.zenwort.de/nr_exkurse/nr_exKongo.html

Koan Ne 12

WIGETC AL (i . TET N A L)
DIE WEIDEN GRiiN DIE BLUMEN ROT

Das heif3t natiirlich: Die(se) Weiden sind griin, (jene) Blumen sind rot.* — Solange aber einer
nicht sein eigenes Wesen, (jiko no hontai) ja die Welten der Zehn Himmelsrichtungen® als leer
erkannt hat und daher mit ungetriibten Augen schaut die Weiden griin, die Blumen rot solange
er nicht dahin gekommen ist, so lange ist es nichts. Mit andern Worten: Leere,! eben das ist die
Erscheinung.®

Auf den Menschen des Tee es anwendend, mag man so sagen: durch unverwandte Ubung
kommt er hoher und héher und zuletzt wird er ein ganz freier Meister,® der wahrhaft das héchste
Wissen? und das Nicht-Machen®? erreicht hat, und erst wenn man dieser ruhige nichts-machende
Mensch geworden ist, kann man den Tee wirklich trinken. Es sieht freilich so aus, als sei zwischen
solchem Menschen und anderen, die nicht so weit sind, gar kein Unterschied; allein im eigensten
Kennen und Wissen, Sich-halten und -fithren ist doch ein auf3erordentlicher Unterschied.

Dieses Leitwort (Koan) ist, wie wenn gesagt wird: ,,Sieht man Berge von der Ferne, so haben
sie Farbe; hort man Wasser (ganz) aus der Nihe, so hat es keinen Laut;* 6 50 einfach ist es nicht,
wenn gesagt wird: ,,Die(se) Weiden sind griin, (jene) Blumen rot.“

Koan Ne 13
FAE T 45 €5 (A2 500 €2)

DER FOHRE FARBE HAT NICHT ALT NOCH NEU

Von der Fohre wird auch gesagt:

Yuki assedomo

Kudake-gataki

Kantei no matsu

Von Schnee beladen,

nicht zu beugen

im Schluchtengrund die Fohre.

Im Gebirgstale iippig wichst sie; Schnee hiuft sich darauf, so daf sie selber kaum mehr
zu erkennen ist; gleichwohl, wenn der Schnee schmilzt, kommt frisch lebendiges Griin darunter
hervor (und zum Vorschein), und, wie immer auch die vier Jahreszeiten im Wechsel dahingehen,
sie wechselt ihre Farbe keineswegs; wahrhaft ein Bild des Edeln,! des Weisen ist sie. Wahrlich,
im Schnee begraben mittendrin vergif3t sie auch keine Stunde, keine Minute, zu wachsen und zu
wachsen, immer weiter, immer hoher kommt sie in Entfaltung.

5 Zum taoistischen Konzept des mu-i (ch.: wu wei) siche: 1) Cooper, C. I.; Der Weg des Tao; Miinchen 1977
(O. W. Barth); (engl. Original: Taoism. The way of the Mystic; 1972); 2) Fischer, Theo; Wu wei — Die Lebenskunst
des Tao; Reinbeck 1977 (rororo); ISBN 3-499-19174-1.

® Ch.: Yuan kuan shan yu se, chin fing shui mu sheng; jp.: enkan san iu shoku, kincho sui mu sei.

°BE5E A, Kando-jin - M%7, Zetsugaku. °4E 5, Mu-i
f 5 7 kun-shi, chin.: chiin-tze, (Pinyin: jiinzi.) Wobei das Muster eines solchen ,,Edlen” Konfuzius ist.



So auch in der Welt der Menschen etwa jener Kanshin (§#{3) ob auch ganz gemeine Kerle
kamen und (endlich gar) verlangten, daf} er unter ihren Schenkeln durchkrieche, er nahm sich
Geduld und Langmut,® diese beiden Zeichen [als wesenswichtig] und tat es; sein Geist freilich
kroch nicht unter den Schenkeln durch, und so ward er zuletzt ein hochberiihmter Feldherr.

Hanekaesu

chikara mo arite

yuki no take

Zuriickzuschnellen in sich trigt — die Kraft
der tief jetzt sich beugende

Bambus im Schnee —

Das ist es, was auch der Mensch des Tee in sich zur Vollkommenheit bringen muf (und ohne das
ist keine Meisterschaft).’

Koan Ne 14
BER— GE—0RD)
ALLES GRﬁNDET IN EINEM

(Die Zehntausend Weisen ho, Dharma gehen auf eines zuriick)

Das ist des Lotusbliitensutra:®° Es gibt nur des Einen Gefihrtes Weise (h), nicht zwei, noch drei
(Gefdhrte). Das ist: dieses Eins ist Grund und Ursprung (kompon); fiir den Menschen des Tee ist
der Tee das Grundelement (genso) von allem: das wird hier gesagt.

7 Dieser Koan im Gotoeken (F. 4T 43 7T), 28. Fasz., Meister Dai’i-sojun (K i tH ¥ fii £fi) zugeschrieben: i
il 2RIl ke, BE. TR B TE RS A, (Modernes Japanisch: 18] 5 [0 % 2 7272
nBLORA ] , BIELS, [MMICETOHED . MICSHOFEL )

8 Lotus- oder Saddharma-pundarika-sitra.
Englische Ubersetzungen u. a. von “The Buddhist Text Translation Society;” Edward Conze, Bunno Kato, H. Kern,
Leon Hurvitz, Burton Watson
(https://web.archive.org/web/20060711223929/http://www.sgi-usa.org/buddhism/library/
Buddhism/LotusSutra/index.html) und Kubo Tsugunari [/A {& #k 5%, *1936]; Yuyama Akira [ (L] BH,
*1933]; Lotus Sutra, Berkeley 2007 (Numata Center for Buddhist Translation and Research), (“Translation from the
Chinese of Kumarajiva with input from the Central Asian Kashgar Sanskrit manuscript”); ISBN 978-1-88643939-9;
https://www.bdkamerica.org/digital/dBET_T0262_Lotus-Sutra_2007.pdf Weiterfilhrendes frei im
Internet u. a.: “Substantial Scholarly Sources for East Asian Buddhist Texts“ (http://www.acmuller.net) und
die Bibliographien der Taiwan National University (http://buddhism.lib.ntu.edu.tw/DLMBS/en/).
Historisch gesehen sind einige Texte des Lotussutra in Sanskrit iiberliefert, einschlielich Fragmenten, die in Nepal,
Kaschmir und Zentralasien entdeckt wurden, weiters auch eine tibetische Version. Sechsmal wurde das Lotossutra
ins Chinesische iibersetzt, wovon drei Ausgaben erhalten sind. Die populirste und ausgereifteste Ubersetzung ist
das japanisch Myoho-renge-kyo genannte in acht Bianden und achtundzwanzig Kapiteln von Kumarajiva (344-413)
Taishd IX, Ne 262 1-62c; Ne 263, 63a-134b, Ne 264, 134b-196a, weshalb man sich in China und Japan beim Lotus-
sutra (japanisch: Hoke-ky0) vornehmlich aufs Myoho-renge-kyo bezieht. Man spricht auch vom ,,Dreifaltigen Lotos-
sutra,” womit das Muryogi-Sutra (Sutra von der unendlichen Bedeutung), das Lotussutra selbst und das Fugen-Sutra
(Sutra von Bodhisattva Fugen i & = Samantabhadra) gemeint sind. Die Geschichte der Rezeption des Lotus-Su-
tra (und des damit teilweise zusammenhingenden Kannon-Kults) in Japan fiillt eigene Monographien und wird hier
nicht genauer betrachtet. i

® Der Sinnspruch im Bi-yiin-lu (Bj55%), 45. Fall: 8, PERGH# I, &k —, —8f&E. (Modernes Ja-
panisch: Z24° &, MR D, HE—ICKT. — N DRICH»)FET %, ) Wilhelm Gundert iibersetzt =

e, Kan-nin.


https://web.archive.org/web/20060711223929/http://www.sgi-usa.org/buddhism/library/
Buddhism/LotusSutra/index.html
https://www.bdkamerica.org/digital/dBET_T0262_Lotus-Sutra_2007.pdf
http://www.acmuller.net
http://buddhism.lib.ntu.edu.tw/DLMBS/en/

Wenn der Edle Rikyii [nach dem Wesen des Cha-do gefragt] sagte: ,,Der Tee, das ist: immer
entsprechend zubereiten, im Winter warm, im Sommer kiihl“ so versteht man, warum notwen-
digerweise hier von den Zehntausend Arten und Weisen:" von allen nur erdenklichen Verhiltnis-
sen liberhaupt) gesprochen wird. Heute sind es drei Senke-Schulen,'® dazu Yabuuchi, Matsuo,
Hisada, Hayami, Enshii, Sekishti und zahlreiche andere Richtungen; fragt man aber nach Grund
und Wesen (moto), so ist es: Tee trinken zu lassen; und darin hat sich bis heutigen Tages nichts
gedndert. Nur: aus eigenen Ansichten (der einen oder der andern) haben sich mannigfaltige Un-
terschiede herausgebildet; aber derentwegen kann man nicht von Zehntausend Weisen (mampo)
sprechen. Fragt man, wie man hier das Richtige treffen soll, so sage ich: solange es nicht dahin
kommit, daf sich der Tee in die verschiedensten Stinde und Berufe (d.i. in Stand und Beruf des
Offiziers und Beamten, des Bauern, des Technikers [Handwerkers], des Kaufmanns!' verwan-
delt und praktisch wird, kann man noch nicht von Zehntausend Weisen sprechen. Ja mehr noch,
in der zehn Himmelsrichtungen Welten (in allen Welten) alliiberall muf er lebendig-praktisch
werden. Weshalb denn der Taiko Toyotomi Hideyoshi im Teegemache oftmals Kriegsrates pflog
auch dies eine gute Umsetzung des Tees in die Praxis. Freilich ist beim Tee alles Gewaltsame
(mu-ri, Nicht-Ri, Nicht-recht) vom Ursprung an ausgeschlossen; was der Tee will, ist, das, was
von selber, natiirlich ist, in seiner Kraft lebendig werden zu lassen; das Gewaltsame kann gewil}
nicht ewig dauern, und wo der Kriegsrat nicht mit dem Rechten(#g, ri) {ibereinstimmt, kommt
seine Sache zum Scheitern. Da} das grof3e Ruflland mit einem kleinen Reiche wie Japan kamp-
fend unterlag, das war die Folge davon, daf} Japan vom Stande der Rechtlichkeit (des ,,Wegs des
Menschen®) aus kiimpfend auBerordentliche Kriifte gewann und RuBland gewaltsam' den Krieg
heraufgerufen hatte.!? Daher denn die Menschen der alten Zeit gegen solche, die dem WEG zu-
widerhandelten, den Kampf begonnen haben, mochten sie gleich Geistliche (Soryo) heilen in der
Geschichte findet man viel von solchen Monchskiampfen.!®> Wir aber miissen das Gesagte richtig
anwenden und den Zehntausend Weisen (allen Veriltnissen) jeweils entsprechend verfahren; vor
allem @ndern motoo aber miissen wir den Tee (chado to iu tokoro) als Grund und Ursprung (mo-
to)nehmen. Und je nach gut oder schlecht wird die Anwendung verschieden sein: das Wasser,

das komplette Beispiel als: ,,Ein Monch fragte Dschau-dschou: Alle die Zehtausend von Dinglichkeiten gehen zu-
riick auf Eines. Welches ist der Ort auf den das Eine selbst zurtickgeht? Dschau-dschou sagte: Als ich noch in Tjin-
g-dschou lebte, machte ich mir einmal einen Leinenrock, der hatte ein Gewicht von sieben Pfund.” (I, S. 241)

Ohttps://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_tee.htm1#TEERANG

1 Die klassische Teilung der japanischen Gesellschaft wihrend des Tokugawa-Shogunats, wobei das Geldver-
dienen fiir Angehorige Samurai-, Kaste“ als unehrenhaft galt. Abgaben der Bauern waren bis zur Meiji-Restauration
in Naturalien zu leisten und wurden in koku Reis berechnet (vor 1891: 1 koku = 278,3 1). Der Reichtum eines Fiirs-
tentum in Menge der zu erwartenden koku festgestellt.

Zum Ehrenkodex der Samurai vgl. Yamamoto Tsunetomo, Hagakure; von dem mehrere geringfiigig voneinander ab-
weichende Versionen tradiert sind: Kurihara-hon, Takashira-hon, Nakano-hon und Mochiki Nabeshimake-hon. Auf
letzterem basiert die unvollstdndige engl. Ubs.: Wilson, William Scott; Hagakure — the book of the Samurai; Tokyo,
London 1979 (Kodansha); ISBN 4-7700-2612-9.

Eine ungekiirzte, unkritische Ausgabe des Hagakure ist inzwischen auch auf deutsch erschienen (Miinchen 2002,
Piper). Auf den nationalistischen Mif3brauch des ,,Weges des Kriegers“ in den 1930ern (auch i. S. einer “invented
tradition”), dem modernen Nihonjinron und den Spinnereien westlicher Karate-Lehrer kann hier nicht eingegangen
werden.

12 Vgl. im Gegensatz zu dieser, dem Geist der damaligen Zeit entsprechenden, japanischen Darstellung: Hall-
garten, George; Imperialismus vor 1914, Miinchen 1951 (Beck); ISBN 4-7700-2612-9, Vol. I, ab S. 475: “Tiefere
Ursachen des Russisch-Japanischen Krieges.*

13 Beginnend im 11. Jh. besonders innerhalb der Tendai-Schule und zwischen dieser und der Hosso-Schule. Krie-
gerische Monche finden sich im gesamten Mittelalter, die Umsténde sind seit etwa 2000 verstédrkt Objekt historisch-
er Forschung.

b5 %5, mampo. ' wider Fug und Recht (muri-ni)


https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_tee.html#TEERANG 

das die Kuh trinkt, wird zu Arzenei (Milch); das Wasser, das die Schlange trinkt, zu Gift; oder
wie man auch sagt: ,,Ein Bu, acht Ken.“! Wenn es zu den ,,Zehntausend Weisen“ kommt, dann
ist groBBte Achtsamkeit not.

Koan Ne 15
H HH 85 R (B ¢t <)
DIE SONNE GEHT AUF, DAS ALL ERSTRAHLT

Wenn die Wolken im Osten sich rot farben und das Sonnenrad hervorkommt, so werden Himmel
und Erde von einem Ende zum 4ndern hell das ist, was hier gesagt wird, und das andre Wort
Gottes Licht erleuchtet Himmel und Erde (shinko tenchi o terasu) hat auch etwa diesen Sinn.'*

Takai yama kara tanizoko mireba

uri ya nasubi no hanazakari.

Schaut man vom hohen Berg hinab zu Tal,

Da bliihen iippig (liberall) Kiirbis und Eierfriichte.

Wem die Eigen-Einsicht geworden ist, dem wird die ganze Welt zu Fiien klar: in diesem
Spruch ist die Sonne das Wahre Wesen;* und wo dies Wahre Wesen aufgegangen ist (erfaBt,
erkannt, gewult wird), da ist alles' erhellt.

Nun gibt es in der Welt neben der Sonne auch freilich Elektrizitit und Gas und andre Lam-
pen; mit Wissenschaftskraft lassen sich da bei Gaslicht oder elektrischem Lichte Dinge bis zu
gewissem Malle sehen und unterscheiden; in alledem aber macht sich nur die Kraft geltend, die
der Mensch mittelst seines (kleinen) Ich hat. Geht aber die Sonne auf, so reicht das alles (was das
kleine Ich macht) nicht von ferne daran heran.

Lost sich aber der Mensch von diesem Ich, d.i. geht die Sicht von dem Tee-WEG (Cha-
do, Tee-SINN) genannten Wahren WEG (Hon-do, Ur-TAOWY) aus, so wird wunderbarerweise
klare Sicht der ganzen Welt von einem Ende bis zum dndern moglich; da allererst gilt: Namu
Wunderbarer-Licht-Nyorai!™

TO07 PP ELEES 4

4 Im ok 2 5848 [ch.: Gif zian siv yilli] des (HESFRE (1131-62) als: (EREHI F 182 H0HE, Bl B3,
(Modernes Japanisch: B8 % & [FHI % [ T T & % . T D) TILESL, )

i In einem Bu (Zoll) sind 8 Ken (Hauserbreiten). Das ken ist das GrundmaB im Hausbau. So ist der (Stan-
dard)-Einbauschrank ikken breit. Die Bodenfliche berechnet sich nach der Anzahl der tatami, die traditionell 1 x 2
ken (1 cho) groB sind. Der ,klassische® Teeraum hat 4% cha.
= dazu Dettmer, Hans Adalbert; Die Mafieinheiten der Nara-Zeit; JAPONICA HUMBOLDTIANA, 9 (2005) und die Aus-
fihrungen zum Tokonoma (https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_toko.html#COL)

X Hontai, das Eigentliche.

' Die ,,Zehntausend Pinomene,“ 5 5, bansho.

™ Anbetungsruf: ,Nyorai der/das Unvergleichliche, Absolute.“ Nyorai (#[1>k) ist die Entsprechung des Sans-
krit Tathagata; gemeint sein kann, wie es wohl hier der Fall ist, Amida/Amitabha oder des Buddhas nirmanakaya.
(,Manifestationskorper.“ Holmes Welch iibersetzt ,,Avatar.“ “Soothill/Hodous (1937, = S. 11): 1t & nirmanakaya
&, E{L &, %1t B The third characteristic or power of the trikaya = &, a Buddha’s metamorphosic body,

T Das woriginal Dau,” urspriinglich daoistische Bezeichnung, von chinesischen Buddhisten fiir ,,Dharma“i. S. d.
Lehre bzw. ,,das wahre Buddha-Wesen* oder ,,Absolute® gebraucht.

10


https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_toko.html#COL

Koan Ne 16
FILHFMAK (EeFThIEE KIZHED)
IM SPIEL MIT BLUMEN FﬁLLT ITHR DUFT DIE KLEIDER

Spielt man mit Blumen, wird hier gesagt so geht von selbst (ganz natiirlicherweise) ihr Duft auf
die Kleider iiber; vom Cha-jin gesprochen heif3t dies: nimmt man im Teegemache seinen Sitz ein
und empfingt Tee, so geht wundersamerweise der Tee (cha) auf den Leib (die Person) iiber.

Das will sagen: Dies Tee genannte Wesen (cha fo iu mono) néhrt von selbst des Leibes Lebens-
krifte;" wer daher geniigsam (mit Tee) sich befalt hat, der wird in Art und Charakter (jinkaku)
wie von selber unversehens zum Chajin, es kommt zu dem Bereiche, da es hei3t: Wo Moschus-
hirsche sind, da breitet sich von selbst der Wohlgeruch. Und die im Teegemach genédhrten Le-
benskrifte tun sich von selber, auch ohne dal man darum weil, kund. So geht alles, ob gut oder
bose, auf den Menschen iiber und wirkt, ohne dafl man darum weif3. Im Buddhismus gibt es das
sog. In-en,®° "Was In-en wird, das mag wahrhaftig noch so klein sein, es kann zur groBen Sache
werden; z. B. ein Riesenbrand mag, wenn man der Sache nachgeht, von einer Zigarettenhiilse
oder von Rufl im Kamin herkommen; ein ganz Geringes mag also, zum In-en geworden, zum
Allergrofiten werden. Um von En (%) zu reden, so ist dies in Wahrheit ein hochwiirdiges; wird
doch gesagt, da} auch Shaka ohne ein En die Lebewesen kaum erlosen kann. Daher gilt es in
allen Dingen sehr darauf zu achten, dal} ein gutes En entstehe.

Gautes In bringt gute Frucht (], Ka) boses In bringt bose Frucht. Auch gibt es das sog. Shuku-
en,” und demgemif sieht man oft und viel, daf} ein Mensch in der Welt sich mit aller Kraft miiht,
das Wahre, Rechte zu tun, und merkwiirdigerweise doch kein Gutes erntet. Das ist durch dies
Shuku-en so.

S R4, vollstiandiger juni-innen ,die 12 kausalen Bedingungen® (welche Leiden verursachen) skr.: pratitya-sa-
mutpdda bzw. nidanas, sind das Objekt vieler philosophischer Analysen im Buddhismus. Im Zen wird der Begrift
ausgeweitet und kann u. a. ,,Fiigung des Schicksals,” Verbindung, Ursprung, Karma bedeuten.

Soothill, William; Hodous, Louis; Dictionary of Chinese Buddhist Terms with Sanskrit and English Equivalents ...;
London 1937 (Kegan Paul, Trench, Trubner): “[X] 4% Twelve Nidanas for pratyekabuddhas, and the 7 & Six Para-
mitas for bodhisattvas; (2) =3 #{ the teaching common to all three vehicles, as seen in the f% 5 %%; (3) #1145 %
the teaching of the #fEF2f%, the 254 K Fr ] #€, and other sutras extolling the bodhisattva teaching at the expen-
se of that for Sravakas; (4) [5]Ef #1 the common objective teaching calling all three vehicles, through the Lotus, to
union in the one vehicle; (5) %5 {3 # the teaching of eternal life i. e. the revelation through the Nirvana sutra of the
eternity of Buddhahood; these five are also called 5 fH; #£4H; #1#5; & =&F—; and [E 7.

According to 24 Liu Chiu of the ¥ Chin dynasty, the teaching is divided into §§ immediate and #f gradual attain-
ment, the latter having five divisions called 7. #¥ 2 similar to those of the Tiantai group. According to i% & Fabao of
the Tang dynasty the five are (1) /N3E; (2) fi% & or K3E; (3) % or =3; (4) i£%E or —3%; (5) B8R or Mk #. 7

Zum angesprochenen Karma [pali: Kammam] vgl. u. a. Grimm (== 6) S. 189; zur Kausalitit S. 406 f.

Zur frithen Rezeption der Konzepte von karma und samsara in Japan, vgl. Nakamura Kyoko; Miraculous Stories
from the Japanese Buddhist Tradition; Richmond UK 21997 (Curzon), S. 29 fF.

which has power to assume any shape to propagate the Truth. Some interpret the term as connoting pan-Buddha,
that all nature in its infinite variety is the phenomenal {4 & Buddha-body. A narrower interpretation is his appearan-
ce in human form expressed by J& &, while {t & is used for his manifold other forms of appearances.”)

" fd# | toku.

° K #%, Karma. In innerer, eigentlicher Grund, Ursache, Same; en duerer Ursachenzusammenhang, Beziehung,
metaphysische Verbindung.

P 15 %5, aufgespeichertes ,,En,“ von Vorzeiten bzw. Priexistenzen her wirkendes ,,En,“ Sankhara [,,Rest-Karma*“
aus fritheren Leben. Syn. 5 4%.]

11



Um ein Beispiel zu nennen: Ein in vermoglichem Hause geborener Sohn mag noch so unta-
lentiert sein, so kann er doch das Haus weiterfiihren; nehmen wir umgekehrt einen in schulden-
beladenem Hause geborenen Sohn, der die Schulden des Vaters {ibernehmen muf}, der aber von
dieser Sache gar nicht weil3, ja ganz und gar nicht an so etwas denkt. Er arbeitet redlich mit aller
Kraft; aber da ist das tugendlose Tun seiner Vorvordern; iiber kurz oder lang kommt ganz natiir-
licherweise die Wirkung (Vergeltung) und wird ihm zum Fluche. Oder in anderem Beispiele: ein
Mann hat vor drei Jahren etwas Schlechtes getan; er arbeitet jetzt in aller Redlichkeit; es kommt
aber heraus, was er getan, und von der Schuld kann er nicht frei kommen.

Daher gilt es Gutes wirken, das auf Kind und Kindeskinder geht, daf} so die guten Krifted
Kind und Kindeskindern iibergeben (abgetreten) werden. Es mul} heilen, wie das Wort sagt:
,Im Hause, da Gutes sich hauft, ist ein Uberschuff von Gliick.“" Dies hat Meister Kung erliutert
und gesagt: In dem Hause, da das (Sittlich) Gute sich hiuft, ist ein Uebriges an Gedeihen.* Dal}
Mengdse’s [Menzius’] Mutter drei Mal das Haus wechselte,’ kam auch von solcher Erwigung her.

Koan Ne 17

HE— 588 G E— %0k
ZEHNTAUSEND MEILEN EIN EISENBAND

Das wahre Wesen' des Alls #@ndert sich, auch in tausend, zehntausend Meilen Entfernung nicht,
ist immer ein und dasselbe ungeboren," nicht sterbend, wird nicht mehr noch weniger dies will
das Wort sagen. Es gibt in der Welt die mannigfachsten Religionen, Christentum, Buddhismus
und andre mehr, sowie die mannigfachsten Verkiindigungen, ihr Grund und Quell geht auf dies
wahre Wesen zuriick; in welcher Lehre, in welchem Glauben (5%, shii) auch immer dies wahre
Wesen darf nicht weiter ein anderes sein.!'

Wake noboru fumoto no michi wa o-keredo

onaji taka-ne no tsuki o miru kana.

Viele Wege sind es, getrennt aufsteigend vom Ful3e des Berges,
auf dem gleichen Gipfel den Einen Mond zu beschauen.

Beim Tee ist es nicht anders: Der Tee ist letztlich ein Werkzeug (dogu), den WEG (Tao) zu
iiben. Geht man aufwirts zur Quelle dieses Tees, so fiihrt dies wohl zu dem Einen Band (Ei-
nen Weg) Eisen des Ungeborenen-Niesterbenden. Bei diesem Worte tut man wohl, mehr als das

16 Vgl. dazu die Arbeit Aldous Huxleys Perennial Philosophy (beeinfluBt von J. Krishnamurti und Swami Prab-
havananda. Philosophia perennis findet sich schon bei Leibniz), dessen Konzept und das vedische Konzept des =

9toku, ,,Wesenskrifte, Tugenden.*

" Eines der beriihmtesten Worte des Ostens; vgl. die Jinnashotoki-Ubersetzung Bohners Arbeiten ins Deut-
sche: 1) https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/bw_geschji.html Jinnoshotoki, Bd. I: 94, 96,
97,233,272; Bd. II: T56 nl, T 57 nln12, T 62 n96, T 87n9, T 95n197; 2) Ende und Vorbemerkung in Bohner Mu-
chimaro-den; MONUMENTA NTPPONICA, V (1942), Ne 2 (https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/ 1
bw_mn.html#a07). A. M.: Fiir die Ubersetzung des Jinnoshotoki-Werkes wurde Bohner 1941 von der Reichsregie-
rung eine Professur e. h. verliechen.

* Eine der bekanntesten Erzihlungen des Ostens, die aulerordentliche Achtsamkeit der Mutter in Erziechung
ihres Sohnes, der hernach auch einer der Grofiten des Ostens wird, kennzeichnend: jeden schlechten EinfluB3, z. B.
vonseiten schlechter Nachbarschaft, sucht die Mutter zu meiden.

Y \E ¥, shinri), die wahre Idee, das wahre Gesetz, die Wahrheit.

" nicht-wachsend |~ 4= nicht-lebend.

12


https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/bw_geschji.html
https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/
bw_mn.html#a07

»Zehntausend Meilen“ das ,,Eine Band“ zu beachten; aullerhalb dieses ,,Einen Bandes* (Einen
Weges) gibt es auch nicht die Zehntausend Meilen. Auch die Zehntausend. Hunderttausend ({%)
Millionen (Jk)!” Meilen sind alle in dem Einen Band.

Koan Ne 18

AN

NICHT

: e g L : . <
Dieser Koan fiir diejenigen, die diese Seite mit einem &

betrachten: Hat der/die/das 7= Buddha- oder sonst irgendeine Natur?

Diese zum ersten Anfange von dem erfahrenen Meister, dem Meditationsschiiler gegebene Auf-
gabe, wortiber dieser letztere sich redlich den Kopf zerbrechen mag, wird jedem, auch dem Hoch-
gebildeten, weidlich Schwierigkeiten machen." ® Bedauerlich ist nur, wenn die meisten meinen:
Meditation" sei nichts fiir sie, es sei etwas zu Schwieriges. Es geht eben nicht mit allem so rasch
wie etwa mit der Herstellung bestimmter Waren. Selbst wenn man rasch verstiinde und dem alten
Meister gut geantwortet hitte, wire das doch nichts, wenn das damit Gewonnene nichts brichte
zum eigensten Gewinne. Man muf} so werden, daf} das Wesen (Hontai) in Ding und Sinn* eins
wird und man vom Scheitel bis zur Sohle wahrhaft echt und ganz ohne Beschriankung das (grof3e)
Erlebnis hat und in diesem Sinne Mu ¥ antworten kann. Man konnte dann (gerade so gut) U * oder
auch ,,TEE® oder auch noch andres antworten. Wenn Himmel und Erde ganz TEE werden (so dal3
man das Ganze mit dem Prinzip des Tee umfassen kann), so wirkt iiberall und in allem TEE (da
ist freie Tatigkeit in allen Dingen). Doch ich lasse weitere Ausfiihrungen. Selber forschen, selber
es gewahren, das ist not. Auch ein Buch geheimster Weisheit bleibt ohne Wirkung, so sich nicht
einer findet, der ihm gewachsen ist. Man hat der Katze Goldstiicke gegeben, sagt das Sprichwort
(und was sind Goldstiicke fiir die Katze?).'® Ja, was dies Eine Zeichen Mu besagt, erlernt sich
nicht so rasch.

Koan Ne 19
JGR\ S8 4T JRL ke T 1) 0 2
WOHER KOMMT DER WIND?

(Der Wind: Du weiBt nicht, von wannen er kommt.)?° ™!

Atman bzw.Brahman Tn: Grimm (= S. 6) Einleitung und S. 213, 394. Buddhas Ablehnung des Brahman an einer
Vielzahl von Fundstellen im Pali-Kanon. R
17 vgl. Anm. zu Koan 3. 18 Anhang: Ubersetzungen des Mu-Koan w=S. 16. 194812 /N ¥ = Perlen vor die Siue.“
20 Anspielung auf die Stelle im ,,Sutra des 6. Patriarchen” in dem zwei Monche iiber die Herkunft des Windes
diskutieren (zur Bedeutung sieche Chan Wing-tsit; The Platform Scripture; New York 1963, S. 9 fT).

¥ Die allererste Aufgabe der 48 Aufgaben des Mumonkan (= https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/ 1
zw2_bio.html#EKAI und Koéan 31) lautet ,Hat das Hiindchen Buddha-Natur?,“ worauf Yaeh-chou mit ,Mu*
antwortete. (Ytaeh-chou = Yii-wen Wen-Yin (= Wu-Men; jp.: Um-mon Bun-nen)

W2 Zen-gaku. * ¥, Idee. Y Nicht, Nicht-Sein, Nicht-Existenz. * 75, Sein, Existenz, bejahend).

I volltext: Im Mumonkan das 29. Beispiel.
Zum Beispiel: ,,Wo wird der Patriarch erblickt?* Diese Frage Wu-men’s nach dem wahren Geist des Patriarchen
bietet den Schliissel zum Verstindnis des Kdans. Die zwei Monche, die iiber die Bewegung der vor ihren Augen im
Winde flatternden Tempelfahne diskutieren, bleiben auf der Ebene der sinnlichen Wahrnehmung und sind meilen-

13


https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/
zw2_bio.html#EKAI

Man sagt: Woher kommt der Wind? Hat der Wind sich gelegt, so weill man nicht das Geringste
von ithm. Erhebt er sich und wird zum Sturme, so hat er eine so furchtbare Kraft, daf} er auch
das grofite Schiff zum Kentern bringen mag; hat er sich dann wieder gelegt, so scheint es, als sei
tiberhaupt kein Wind in der Welt: nirgends ist er, und doch erfiillt er Himmel und Erde; das ist
der Punkt, der schwer zu begreifen ist.

21 Biogr. = https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_bio.htm1#MASA

2 Zum griechischen Logos: (griech. Adyoc, ,,Wort,“ ,Sprache) bezieht sich auf alle durch die Sprache darge-
stellten AuBerungen der ,,Vernunft“. Logos hat ein weites Bedeutungsspektrum, das von Wort, ,.Satz* und ,,Rede*
iiber ,,Definition” und ,,Argument* bis zu ,,Rechnung” oder ,,Lehrsatz“ reicht. Die Wissenschaft der Logik und simt-
liche Wissenschaften mit Endung “-logie” leiten sich davon ab.
In der klassischen Rhetorik nach Aristoteles bezeichnet Logos eine der drei Arten der Uberzeugung, nimlich die
durch Folgerichtigkeit und Beweisfiihrung. Die anderen beiden sind Ethos (Autoritit und Glaubwiirdigkeit des Spre-
chers) und Pathos (rednerische Gewalt und emotionaler Appell).
Entwicklung: Der logos bedeutet in der griechischen Grammatik erst einmal ,,(geschriebene) Rede* im Sinne ihres
materiellen Gehaltes von Buchstaben, Wortern, Syntagmen und Sitzen, in der griechischen Rhetorik dann ,,(gespro-
chene) Rede“ im Sinne ihres Inhaltes.
In der griechischen Philosophie findet sich der Terminus bei Heraklit als eine die Welt durchwirkende (oder tiber
den Géttern angesiedelte) GesetzmiBigkeit. Platon abstrahiert den Ausdruck logos dann so weit, dass er mit der Be-
deutung ,,Darstellung” oder ,,Erklidrung“ als philosophisches Vokabular nutzbar wird, jedoch ohne an zentraler Po-
sition eine Rolle zu spielen. Bei Aristoteles wird er sodann zur ,,Definition*.
Die Stoa sieht dann im Adyog das Vernunftprinzip des Weltalls. Der logos ist der ruhende Ursprung, aus dem alle
Tétigkeit hervorgeht. Er konstituiert somit sowohl die ,,Kausalitit“ als Ursache-Wirkung-Prinzip, als auch eine hier-
von angeleitete, dem alttestamentlichen Tun-Ergehen-Zusammenhang nicht unéhnliches sittliches Prinzip.
In der Neuzeit ist logos noch im Sinne von ,,Vernunft“ im weiteren Gebrauch. Der abgeleitete Terminus Logik je-
doch bildet sowohl eine Sparte innerhalb der Philosophie und der Mathematik, wie er auch weiterhin die ,,Gesetz-
haftigkeit” dargebotener Gedanken und das Vermogen wie auch die Art und Weise, diese zu denken, meinen kann.
Siehe dazu auch den Ansatz westlicher Logik bei Wittgenstein und beim Buddhismus: 1) Wittgenstein, Ludwig; Rus-
sell, Bertrand (introd.); Tractatus logico-philosophicus; London 1922 (Kegan Paul, Trench, Trubner) 189 S.; Sert.:
International library of psychology, philosophy and scientific method; Text dt. und engl.; 2) Gudmunsen, Chris; Witt-
genstein and Buddhism; London 1977 (Macmillan), VII, 128 S. [S. 121-4 Bibliogr. zu L. Wittgenstein]; 3) Kalan-
suriya, A. D.; A philosophical analysis of Buddhist notions — the Buddha and Witigenstein; Delhi 1987 (Sri Satguru
Publ.), 255 S., Sert.: Bibliotheca Indo-Buddhica, 34; ISBN 81-7030-111-5 [analysiert nicht Wittgenstein als Bud-
dhisten, sondern den Buddhismus unter Zuhilfenahme Wittgensteinscher Methodik]

4 Mitte-losen, Ohne-Herzen 4.y, Mushin.

r= weit vom Erleuchtungswissen entfernt. Des Patriarchen Wort: ,,Der Geist bewegt sich“ schreckt sie auf, so daf} sie
sich nach innen, dem eigenen Selbst, zukehren. Doch darf die Aussage des Patriarchen nicht nach ihrem Wortsinn
an der Oberfliche vom Standpunkt des die AuBlenwelt leugnenden philosophischen Idealismus verstanden werden.
Wu-men offenbart den wahren Geist des Patriarchen. Sein Wort der totalen Verneinung weist auf die transzendente
Wirklichkeit hin, die iiber Bejahung und Verneinung hinausliegt. Von diesem Standpunkt her kann man ebensowohl
sagen, Wind, Fahne und Geist bewegen sich, wie auch sagen, sie bewegen sich nicht. Alle unterscheidenden Worte
sind fiir falsch befunden.

Das Beispiel: Einst wehte die Tempelfahne im Wind. Zwei Monche stritten miteinander. Der eine sprach: ,,Die Fah-
ne bewegt sich.“ Der andere sprach: ,Der Wind bewegt sich.“ So ging es hin und her, ohne daf sie zur Ubereinstim-
mung kamen. Der Patriarch sprach: ,,Es ist nicht der Wind, der sich bewegt, es ist nicht die Fahne, die sich bewegt,
euer Geist bewegt sich.“ Die beiden Monche erschauderten.

Wu-men erklirt: Es ist nicht der Wind, der sich bewegt, es ist nicht die Fahne, die sich bewegt, es ist nicht der
Geist, der sich bewegt. Wo wird der Patriarch erblickt? Wenn einer dies fest erfafit, so weil} er, daf} die beiden Mon-
che Eisen kaufen wollten und Gold erhielten. Der Patriarch vermochte sein Mitleid nicht zuriickzuhalten und hat
sich lacherlich gemacht.

Der Gesang lautet: Es bewegt sich Wind, Fahne, Geist.

Im gleichen Urteil sind sie fiir schuldig erklért.

Er weil} nur, daf3 er den Mund 6ffnet, Aber merkt nicht, wie er beim Sprechen fillt.

14


https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_bio.html#MASA

Und so der Mensch des Tee (Chajin, Teemeister) tritt er in den Teeraum, trinkt Tee und ist
er dann wieder hinausgegangen und etwa wieder in seinem Berufe und man fragt: Wo ist nun
Cha-do (das Tee-Wesen) und was ist es nun mit dem Chajin? Vom Kopf bis zu den Fiillen ist
dieser Mensch von Tee erfiillt, und auch nicht das Geringste ist davon verschwunden, und daf3 es
so ist, wird sich schon bemerkbar machen. Es ist wie mit dem Winde: du denkst, er sei nicht da,
und er ist doch da, Himmel und Erde erfiillend.

Zu der Frage nach des Windes Woher gibt man seit alters diese Geschichte: Einst fragte
Kusunoki Masashige21 einen Zen-Monch: ,,Was ist denn iiberhaupt diese Meditationslehre fiir
eine Sache? “Der Monch fragte: ,,Wie ist Ew. Edlen Namen? “Worauf die Antwort: ,Ich bin
Kusunoki Masashige. “Da rief der Monch: ,,Kusunoki Masashige! “Masashige antwortete: ,,Ja!

“Da fragte der Monch: ,Ihr habt geantwortet, aber von welchem Orte (Eurer selbst) habt Thr
geantwortet? “Das machte, wird erzéhlt, dem Herzog Kusunoki mit einem Male nicht wenig
zu schaffen, und solchen Ursachenzusammenhangs (in-nen) halber erlangte er aulerordentliches
Erwachen. Ein zweites, Sekundires mag hier beigefiigt sein: Alles Buddhistische (872, Buppo)
wird bezeichnet als Lehre (7% FH, Homon), da etwas gegeniiber ist; in jedem Falle steht mir et-
was gegeniiber. Das wahre Wesen (A & A& {K, Honshin-hontai) ist eigentlich leer; doch so ihm
jemand ruft: ,Holla! Hore!, “so kommt aus dem aller Ichheit Enthobenen® wunderbarerwei-
se Antwort in gleicher (grober) Art: ,Was gibt’s? “Wenn aber einer hoflich bescheiden anruft:
,»Verzeihung! Ist die Frage gestattet? “so antwortet das Gefragte gleicherweise bescheiden und
sanft. So konkretisiert sich die wundergleiche Wahrheit (52, Shinri) [der wahre Logos.zz]

Wer selbst mit dem Innersten Guten dem Gegeniiber begegnet, dem wird von driiben her mit
im Innersten Guten begegnet; wiederum, wer mit im Innersten Bosem begegnet, dem antwortet
Boses. Wird die Trommel stark geschlagen, so tont sie stark.

Uteba naru tatakeba

hibiku kane no hachi.

Wie man schligt, so klingt es,
wie man haut, so schallt es,
Das metallne Becken.

Wahrlich, das wahre Wesen (die Wahrheit) ist unparteiisch (stracks, gerecht, gerade, redlich).
Denkt einer, er habe etwas in aller Verborgenheit getan, niemand wisse darum — so ist dem doch
nicht so: das wahre Wesen des Alls richtet auch dies und bringt es in Ordnung: auf wunderbarste
Weise erilt jener bosen Lohn. Dieses wahre Wesen oder der Wind, die Welt erfiillend, auf die
verschiedenste Weise je nach verschiedensten Beriihrungen sich kundtuend, ist es, wovon unser
Wort spricht.

Koan Ne 20
A8 ETE iz EFogsa D)
DER BAMBUS HAT KNOTEN UND DAMIT OBEN UND UNTEN

Der Bambus ist innerlich hohl (und damit Eines) und hat Knoten, und damit Oben und Unten:
Diese Welt ist durchweg Eines in (volliger) Gleichheit; wird darinnen aber nicht Oben und Unten
geschieden, so kann keine Gemeinschaft sein und bestehen, selbst nicht die im wildesten Barba-
renlande. Im Heere braucht es Generale und Divisionskommandeure, in der Gesellschaft oberste
und stellvertretende Leiter; sie nehmen die obersten Stufen ein, und von da geht es abwirts Stufe

15



um Stufe geordnet, und erst dann kann alles funktionieren und kann etwas erreicht werden. Auch
Danjiro,? der groBe Schauspieler, kann nicht alles allein machen, sondern unter ihm (und im-
mer weiter hinab) miissen Leute sein, die mitspielen. Freilich wenn es nur lauter Untere, lauter
»gewohnliche Leute® wiren, so wiirde die Sache vollends nicht zuwege zu bringen sein. Oben
wie Unten sind unentbehrlich. In fremden Lindern redet man zwar von Gleichberechtigung von
Mann und Frau oder von Demokratie, wo alles gleich und gleich sei — aber hat man nicht auch
dort einen Prisidenten und in jedem Verein einen Vorsitzenden?

Auch fiir den Menschen des Tee gilt das Gesagte: vornehm und gering, arm und reich, alt
und jung, Mann und Weib, alle moégen den Weg des Tees erlernen und hiezu zusammenkom-
men; allein, es gibt solche, die durch Jahre hindurch gewonnen haben; es gibt solche, die einer
dltern Generation zugehdren; wenn man sie als Hauptgéste empfiangt und unter ihnen (Stufe um
Stufe hinab) alle andern willkommen heif3t, so geht alles und jedes aufs vortrefflichste; und es
konnen nun Giste und Gastgeber miteinander ohne Sondermeinung (kokoro-oki naku) des Tees
sich erfreuen; es ist dann, wie dies Wort (Koan) sagen will: das Herz wahr — gerade wie der Bam-
bus; das Wesen (der Geschmack) darin ohne Besonderung (i, ,,leer”); Oben und Unten in seiner
Unterscheidung richtig funktionierend.

Der Verfasser scheint hier die japanische Gesellschaftsordnung (der damaligen Zeit) unterstiit-
zen zu wollen. Dies steht im Gegensatz zu den Prinzipien Bodhidharma’s und Hui-néng’s, deren
Art von Zen gerade die Gleichheit aller Menschen (die simtlich Buddha-Natur besitzen — auch
wenn die wenigsten sich darum bemiihen diese zu erkennen — betont. Vgl. auch das (legendére)
Gespriach Boddhidarmas beim Treffen mit Kaiser Wu-Di in: BYL 1. Kdan

& & &

Anhang: Ubersetzungen des Mu-Koan

1. Joshu’s Dog (Englisch) aus: Reps, Paul; Zen Flesh, Zen Bones; s.n., S. 89f.

A monk asked Joshu, a Chinese Zen master: “Has a dog Buddha-nature or not?”
Joshu answered: Mu ...

Mumon’s comment: To realize Zen one has to pass through the barrier of the patriarchs.
Enlightenment always comes after the road of thinking is blocked. If you do not pass the
barrier of the patriarchs or if your thinking road is not blocked, whatever you think, whatever
you do, is like a tangling ghost. You may ask: What is a barrier of a patriarch? This one word,
Mu, is it.

This is the barrier of Zen. If you pass through it you will see Joshu face to face. Then you
can work band in band with the whole line of patriarchs. Is this not a pleasant thing to do? If
you want to pass this barrier, you must work through every bone in your body, through every
pore of your skin, filled with this question: What is Mu? and carry it day and night. Do not
believe it is the common negative symbol meaning nothing. It is not nothingness, the opposite
of existence. If you really want to pass this barrier, you should feel like drinking a bot iron ball
that you can neither swallow nor spit out. Then your previous lesser knowledge disappears. As
a fruit ripening in season, your subjectivity and objectivity naturally become one. It is like a
dumb man who has had a dream. He knows about it but he cannot teil it. When he enters this

2 Ichikawa Danjiiro (77 )|| B - £R) ist der Biihnenname von bis 2020 dreizehn Kabuki-Darstellern, die oft jiin-
gere, wiirdige Schauspieler als ihre ,,Sohne*“ adoptierten. Gemeint hier ist der zur Meiji-Zeit berithmte, tiberragende

16



condition his ego-shell is crushed and he can shake the heaven and move the earth. He is like
a great warrior with a sharp sword. If a Buddha stands in his way, he will cut him down; if a
patriarch offers him any obstacle, he will kill him; and he will be free in his way of birth and
death. He can enter any world as if it were his own playground. I will tell you how to do this
with this Koan:

Just concentrate your whole energy into this Mu, and do not allow any discontinuation. When
you enter this Mu and there is no discontinuation, your attainment will be as a candle burning
and illuminating the whole universe. “Has a dog Buddha-nature?”

This is the most serious question of all.

If you say yes or no,

You lose your own Buddha-nature.

2. Das Kdan Mu aus: Aitken, Robert; Zen als Lebenspraxis; dt. Ubs.: Ch. Quatmann, Kreuzlingen
1988 (Diedrichs gelbe Reihe 78), S. 135f.

Ein Monch fragte Chao-chou: ,,Hat ein Hund wirklich Buddha-Wesen oder nicht?“ Chao-chou
sagte: ,Mu.*

Wu-men’s Kommentar: Die Praxis des Zen verlangt gebieterisch, dafl wir die von den alten
Meistern errichteten Schranken tiberwinden. Um zur erhabenen Erleuchtung zu gelangen, miis-
sen wir die Strale des Denkens abrupt verlassen. Falls wir jedoch die von den alten Meistern
errichteten Schranken nicht iiberwinden und die Stra3e des Denkens nicht abrupt verlassen,
so gleichen wir Geistern, die sich an Biische und Grashalme klammern.

Was aber ist die von den alten Meistern errichtete Schranke? Diese einzige Schranke unseres
Glaubens ist eben dies eine Wort Mu. Wir nennen sie auch ,,die torlose Schranke des Zen.“
Sobald es uns jedoch gelingt, diese Schranke zu passieren, treten wir nicht nur in ein vertrautes
Gesprich mit Chao-chou ein, sondern wir wandeln gleichsam Hand in Hand mit den alten
Meistern aller Generationen unserer Tradition einher, und die Archen unserer Augenbrauen
sind mit den ihren verwoben; wir sehen mit den gleichen Augen wie sie und héren mit den
gleichen Ohren. Ist das nicht herrlich? Gibt es wohl irgend jemanden, der diese Schranke nicht
passieren mochte ?

Wir sollten deshalb unseren ganzen Korper in eine einzige Masse des Zweifels verwandeln
und uns mit unseren sdmtlichen 360 Knochen und Gelenken und unseren 84000 Haarfollikeln
auf dieses eine Wort Mu konzentrieren. Tag und Nacht sollten wir dieses Ritsel zu ergriinden
suchen. Dabei diirfen wir jedoch nicht in den irrtiimlichen Glauben verfallen, es handle sich
dabei um nichts. Auch Attribute wie hat oder hat nicht sind bedeutungslos. Das Ganze gleicht
etwa dem Verschlingen einer glithend-heilen Eisenkugel. Wir bemiihen uns verzweifelt, sie
herauszuwiirgen, jedoch ohne Erfolg. So reinigen wir uns allmihlich und befreien uns von
milverstandenem Wissen und falschen Einstellungen, die wir aus der Vergangenheit mitge-
bracht haben. Innen und auflen werden wir eins. Und wir gleichen einem stummen Menschen,
der einen Traum hat. Wir kennen diesen Traum nur fiir uns ganz allein.

Plotzlich bricht Mu auf. Der Himmel ist starr vor Erstaunen; die Erde bebt. Es ist, als wiirden
wir dem General Kuan sein groles Schwert entreiBen. Wenn wir einem Buddha begegnen,
so toten wir den Buddha. Wenn wir Bodhidharma begegnen, so tdten wir Bodhidharma. Auf
dem unendlich schmalen Grat zwischen Geburt und Tod entdecken wir die Vollkommene Frei-
heit. In den sechs Welten und den vier Arten der Geburt erfreuen wir uns eines Samadhi der
Frohlichkeit und des Spiels.

neunte Tréger des Names, Hideshi Horikoshi #f # 5, 1838-1903.)

17



Wie aber sollten wir mit diesem Kodan arbeiten? Indem wir all unsere Lebensenergie auf die-
ses eine Wort Mu verwenden. In dem Augenblick, da wir nicht mehr zaudern, ist es schon
geschehen. Ein einziger Funke geniigt, um unsere Dharma-Kerze zu entziinden.

Wu-men’s Vers

Hund! Buddha-Wesen!

Der vollkommene Ausdruck des Ganzen.

Nur ein wenig ,.hat“ oder ,.hat nicht“ geniigt,

und der Korper ist verloren; das Leben ist verloren.

3. Ubersetzung Dumoulins aus: Dumoulin, Heinrich; Mu-mon-kan; Mainz 1975.

Ein Monch fragt den Chao-chou: ,,Hat auch ein Hund die Buddha-Natur 7 Chao-chou antwor-
tete: ,,Mu.”

Wu-men erkliirt: Beim praktischen Uben des Zen muB man die von den Altmeistern errich-
tete Schranke durchschreiten. Um die wunderbare Erleuchtung zu erlangen, ist es notig, die
Regungen des BewuBtseins vollig abzuschneiden. Wer die Schranke der Altmeister nicht durch-
schritten und die Regungen des Bewulitseins nicht abgeschnitten hat, gleicht Geistern, die an
(Griser und Baume gebunden sind. Doch sprich: Was bedeutet diese Schranke der Altmeister?
Nur dieses eine Schriftzeichen: Mu, die eine Schranke des Tores der Schule. Deshalb heif3t es
,,die Schranke ohne Tor der Zen-Schule.*

Wer hindurchzuschreiten vermochte, kann nicht blofl mit Chao-chou freundschaftlich verkeh-
ren, er wandelt auch Hand in Hand zusammen mit den Altmeistern der Generationslinie von
Geschlecht zu Geschlecht; Augenbrauen und Haar einander beriihrend, schaut er mit gleichen
Augen, hort mit gleichen Ohren. Ist dies nicht begliickend? Mdochtest du nicht diese Schranke
durchschreiten? Dann erwecke mit den 360 Knochen und Gelenken und mit den 84 000 Poren
aus Leibeskriften diesen Zweifel und versenke dich in das eine Wort Mu! Trage es mit dir bei
Tag und Nacht! Verstehe es nicht als leeres Nichts oder als Nichts in bezug auf Sein! Es ist,
wie wenn jemand einen gliihenden Eisenball verschluckt hat, er mochte ihn ausspeien, kann
ihn aber nicht ausspeien. Wirf alles bisherige bose Wissen und alles unniitz Erlernte weg! So
kommt es nach geraumer Weile, wenn der Zeitpunkt reif ist, von selbst duBerlich und innerlich
zu einem Zustand der Einheit. Es ist wie beim Traum eines Stummen — er kann ihn nur fiir
sich selbst wissenl1. Wenn es plotzlich in Handeln ausbricht, kannst du den Himmel erschre-
cken und die Erde zittern machen. Es ist, als ob du dem Feldherrn Kuan?* das groB3e Schwert
entrissen und es ergriffen hittest. Wenn dir so ein Buddha begegnet, du totest den Buddha,
wenn dir ein Patriarch begegnet, du totest den Patriarchen. Auf der Felsscheide von Leben
und Tod [d.i. Der Kreislauf der Wiedergeburten] besitzest du die groBe Freiheit; inmitten der
sechs Wege und vier Geburten erfreust du dich vollkommener Sammlung.

Doch wie soll man es (= das Mu des Kdan) bei sich tragen? Gib dich nur mit Anstrengung aller
Kraft diesem Mu hin! Wenn du nicht ablassest, wird es sein, wie wenn eine Dharma-Leuchte
[das ,,Licht des Selbst“] angeziindet wird.

Der Gesang lautet:

Hund - Buddha-Natur:

Der giiltige Befehl ist vollkommen aufgezeigt.
Wer zwischen Sein und Nichtsein verbleibt,
Verliert Leib und Leben.

24 A.M.: Gemeint ist das , Drachenschwert“ des ch. Generals Kuan Yii.

18



	[HTML]636060Zen-Worte im Tee-Raume 茶室掛物禪語通解
	[HTML]636060 Kōan № 11 無事是貴人 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth無事color push gray 0color popheightdepth.3widthぶじ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth是color push gray 0color popheightdepth.3widthこ-to 0-れ120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth貴人color push gray 0color popheightdepth.3widthきにん-to 0- ohne besonderes – das ist vornehmer mensch 
	[HTML]636060 Kōan № 12 柳緑花紅 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth柳color push gray 0color popheightdepth.3widthやなぎ-to 0-は120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth緑color push gray 0color popheightdepth.3widthみどり-to 0-、120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth花color push gray 0color popheightdepth.3widthはな-to 0-は120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth紅color push gray 0color popheightdepth.3widthく-to 0-れない) die weiden grün die blumen rot 
	[HTML]636060 Kōan № 13 松無古今色 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth松color push gray 0color popheightdepth.3widthまつ-to 0-に120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth古今color push gray 0color popheightdepth.3widthここん-to 0-の120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth色color push gray 0color popheightdepth.3widthいろ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth無color push gray 0color popheightdepth.3widthなし-to 0-) der föhre farbe hat nicht alt noch neu 
	[HTML]636060 Kōan № 14 萬法帰一 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth万法color push gray 0color popheightdepth.3widthばんぽう-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth一color push gray 0color popheightdepth.3widthいつ-to 0-に120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth帰color push gray 0color popheightdepth.3widthかえ-to 0-す) alles gründet in einem (Die Zehntausend Weisen hō, Dharma gehen auf eines zurück)
	[HTML]636060 Kōan № 15 日出乾坤輝 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth日color push gray 0color popheightdepth.3widthひ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth出color push gray 0color popheightdepth.3widthいで-to 0-て120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth乾坤color push gray 0color popheightdepth.3widthけんこん-to 0-か120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth輝color push gray 0color popheightdepth.3widthがや-to 0-く) die sonne geht auf, das all erstrahlt 
	[HTML]636060 Kōan № 16 弄花香満衣 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth花color push gray 0color popheightdepth.3widthはな-to 0-を120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth弄color push gray 0color popheightdepth.3widthろう-to 0-すれば120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth香color push gray 0color popheightdepth.3widthかおり-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth衣color push gray 0color popheightdepth.3widthころも-to 0-に120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth満color push gray 0color popheightdepth.3widthみ-to 0-つ) im spiel mit blumen füllt ihr duft die kleider 
	[HTML]636060 Kōan № 17 万里一条鐵 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth万里color push gray 0color popheightdepth.3widthばんり-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth一条color push gray 0color popheightdepth.3widthいちじょう-to 0-の120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth鉄color push gray 0color popheightdepth.3widthてつ-to 0-) zehntausend meilen ein eisenband 
	[HTML]636060 Kōan № 18 無 nicht 
	[HTML]636060 Kōan № 19 風来何處 120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth風color push gray 0color popheightdepth.3widthかぜ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth来color push gray 0color popheightdepth.3widthいづこ-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth何color push gray 0color popheightdepth.3widthよ-to 0-り120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth處color push gray 0color popheightdepth.3widthきた-to 0-る woher kommt der wind? 
	[HTML]636060 Kōan № 20 竹有上下節 (120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth竹color push gray 0color popheightdepth.3widthたけ-to 0-に120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth上下color push gray 0color popheightdepth.3widthじょうげ-to 0-の120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth節color push gray 0color popheightdepth.3widthふし-to 0-120.4color push gray 0color popheight.7depthwidth有color push gray 0color popheightdepth.3widthあ-to 0-り) der bambus hat knoten und damit oben und unten 



