
茶室掛物禪語通解
Zen-Worte im Tee-Raume

von Akaji Sōtei (赤路宗貞)
Einführung und Übersetzung von Hermann Bohner1,2

Kōans 1 bis 10
Kōan № 1
茶禪一味
ခ࿲࿲ ဂ࿻࿱ ဇ࿲࿻ က࿶࿻࿱ ࿲࿶࿻က
Die Leute insgemein gebrauchen gern den Ausdruck Cha-Zen-ichi-mi „Tee und Zen sind Ein
Geschmack“ (sind Eines) oder sprechen von Cha-dō. („Tee-Weg,“ Tee-Tao, Tee-tum) Zen ist
wesentlich Erwachen (Satori), Erleuchtung, wahres Wissen, und so mag auch Tee geradezu als
Erwachen gefaßt werden. Zen ist nichts Äußerlich-Festgelegtes, vielmehr eine Richtung (hōmon,
Dharma-Tor) ohne eigentliche Beschränkung (fesselnde oder erstarren machende Einengung).
Was Zen ist („der Zen-Geschmack“) ist sicher im Tee, ist aber nicht nur im Tee, sondern kann
in jedem Lebensgebiet leben und in ihm gebraucht werden, in dem des Edelmanns (des Krie-
gers, des Amtsträgers) so gut wie in dem des Bauern, des Technikers, des Kaufmanns: wo im-
mer, in welchem Gebiete auch immer, dies Satori (Erwachen, das wahre Wissen) fehlt, da ist
allerletztlich nur Abweg („Außerhalb des Tao,“ „außerhalb des Wegs,“ Verkehrtheit) (Ge-dō), ist
wilder-Füchse-Zen.3 Sagt jener Abt Taikō (大赬) in berühmtem Verse:

Chikagoro no yo–sute-bito ni wa kokoro se–yo!
Koromo wa kite mo kitsune narikeri…

1 https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_01.html (Stand: 4. Juni 2018)
Orig.: Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai (茶室掛物禪語通解); ursprünglich erschienen als Supplementband XX
der ♬♨♳♳♤♨♫♴♭♦♤♭ ♣♤♱ ♣♤♴♳♲♢♧♤♭ ♦♤♲♤♫♫♲♢♧♠♥♳ ♥ü♱ ♭♠♳♴♱- ♴♭♣ ♵ö♫♪♤♱♪♴♭♣♤ ♮♲♳♠♲♨♤♭♲, Tokio 1943

2 Online-Bearbeitung Adi Meyerhofer, dessen Fußnoten numeriert, die Bohners mit Buchstaben, die Dritter mit
römischen Ziffern.

3 Abwertend:野狐精 Yakozei „Wilder-Fuchs-Geist.“ Der Fuchs ist in der chinesisch-japanischen Folklore ein
trickreiches, hinterhältiges Wesen (ähnlich der Schlange im Paradies), teils Tier, teils Dämon, der auch menschliche
Gestalt annehmen kann, um die Menschen zu täuschen.
Ein „yakozei“ kann auch einer sein, der den Zen predigt, weil er sich entsprechendes Wissen angelesen hat, ohne
jedoch über die entsprechende Praxis zu verfügen.
Vgl.: Heine, Steven; Putting The “Fox” Back in The “Wild Fox Koan:” The Intersection of Philosophical and Popular
Religious Elements in The Ch’an/Zen Koan Tradition; HJAS, Vol. 56, Dec., 1996; S. 257-317.
Fuchs in Japan als Sagengestalt http://nihonryoiki.zenwort.de/nr_exkurse/nr_exKitsune.html

https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_01.html
http://nihonryoiki.zenwort.de/nr_exkurse/nr_exKitsune.html


Hütet euch vor den Einsiedlern der neuen Zeit!
Zwar tragen sie Mönchsgewand, aber innen sind sie (reißende) Füchse.I

Abb. 1: Japanische Teeanbaugebiete. Ab Ende der
Muromachi-Zeit galt der Pulvertee Toganoo (栂尾),

gewachsen im Norden von Kyoto als Bester Honcha. (d. h.
„wirklicher Tee,“ der bei den Probierveranstaltungen zu

erkennen war; Gegenteil hicha) Diese Teeplantage führt sich
auf die von Eisai an Myōe gegebenen Samen zurück. Später
nahm dann der im Süden von Kyoto, in Uji, gewachsene diese
Stellung ein, wofür auch heute noch die meisten Teemeister
eintreten. Andere Quelle führen den Tee in Japan auf Saichō
zurück, es gibt auch Quellen die belegen, daß bereits der
Shōmu-tennō mit besuchenden chinesischen Mönchen Tee

trank (ohne daß ein Anbau im Lande stattfand). Erntezeit ist
April/Mai.

So kann es auch beim Teewe-
sen dahin kommen, daß nur der
Name da ist, die Wirklichkeit aber
fehlt.

Sagt man Tee und Zen sind
Eines und meint damit nur: Weil
die Tee-Formen (Cha-dō) Ähnlich-
keit haben mit Weisen und Übun-
gen des Zen, deshalb sei Tee und
Zen Eines – so ist das völlig
falsch; und denkt man: Der Zen-
Meister Eisai4 hat den Tee bzw.
den Tee-Samen von China herüber-
gebracht und hat die [grundlegen-
de] Schrift über das Tee-Trinken
und die Tee-Kultur (智茶養生録,
„Chicha-yōsei-roku“) geschrieben,
und der (Zen-geübte) Edle5 Rikyū
hat die Tee-Formen mit dem Wer-
ke Hyaku-jō-seiki geschaffen und
für immer bestimmt, und daher ist
Tee und Zen Eines – so ist das
ebenso verkehrt; alles Derartigen
wegen hier von dem Einen Schme-
cken (ichi-mi a) sprechen, trifft die
Sache nicht. Einzig, wenn man es
in sich im Geiste hat und Tee-Zen-
Samadhi erfolgt, kommt man zu

4 蘄西. Der japanische Mönch Eisai (1141–1215明庵栄西), der ein Jahr vor der Etablierung des Shogunats
aus China zurückgekehrt war, hatte zwei Dinge mitgebracht: Rinzai-Zen und Tee, der bald Nationalgetränk wurde.
Den Zen (ch.: Ch’an, Pinyin: shàn; chán) nahm die Elite in Kioto mit weniger Begeisterung auf. Die strengen An-
forderungen, die persönliche Anstrengungen betonten, wirkten im Vergleich zum bekannten Tendai- bzw. Shin-
gon-Buddhismus wie Barbarei. Ensai begab sich, als er die Fruchtlosigkeit seiner Bemühungen in Kioto erkannte,
nach Kamakura zum Sitz des Shogunats, wo seine „spitzfindige“ Lehre größeren Anklang fand.

5 居士 Kulapati jap. Koji. Der Titel wurde 1585 per kaiserlichem Dekret verliehen, nachdem er beim Shogun
eine Teezeremonie gehalten hatte. Das Wort bedeutet aber auch „aktiver (buddhistischer) Laie.“

a Dieser Ausspruch geht auf Rikyūs Sohn Sen Sotan zurück (auch bekannt als Gempaku).

I In der Zen-Sprache wird eine Pseudo-Erleuchtung oder bloß halbe Erfahrung auch „Fuchserleuchtung“ ge-
nannt. Man spricht so von „Fuchs-Zen.“ Der wahrhaft Erleuchtete, der die Identität von Leere und Karma-Gesetz
begreift, lebt frei das Alltagsleben in dieser dem Karma-Gesetz unterworfenen Werdewelt. Er verlangt nicht danach,
ein Buddha zu werden, weil „das Schauen der Selbstnatur“ (kensho) gleich dem „Buddha-werden“ (jōbutsu) ist (kens-
hō soku jōbutsu). Doch tragen viele, die der Welt entsagten, zwar Kleider, sind aber wie Füchse. Diese Klage eines
alten Zen-Meisters ist bis heute nicht verstummt. Dem Fuchs-Zen huldigen alle Zen-Übenden, die nach Außerge-
wöhnlichem trachten und der Bindung des Karma-Gesetzes zu entrinnen suchen. Der Gesang führt in den Bereich
der übergegensätzlichen Wahrheit, in dem alle Gegensätzlichkeiten zusammenfallen.

2



dem Bereiche, da sie beide Eines
(Ein Geschmack) sind.

Kōan № 2
Ο

Abb. 2:
„Enso“-Kalligraphie.

Was soll dieser runde Kreis? Ein Kreis6 ist gezeichnet und mit-
ten darin der Name des Edeln, (居士, Koji) Sōeki oder eines an-
deren Wegbeflissenen (道人, Dōjin) geschrieben, und außerdem
außen seitwärts berühmte Worte (desselben). Dabei stellt man ge-
wöhnlich im Teegemache den Butsujigama (Kessel für buddhisti-
sches Ritual) zu diesem Bilde auf. Was gesagt werden will, ist:
All das Unzählige, was lebt und webt, lebt und west darinnen; das
Groß-Rund-Spiegel-Wissen (die all-vollkommene alles spiegeln-
de Weisheit II 大園鏡智) ist dies, der Wahre Leib (hontai, 本
体) des Wahrhaftigen Leeren Erscheinungsform-losen (眞空無
相, Shinkū-musō).

6 Dieser „Kreis“ ist auch als „Zen-Sex-Kōan“ bezeichnet worden. (Taigen’s Version „Hier eintreten“ [in der
Sammlung Gervin]). Der Kreis symbolisiere die yoni, in die der lingam einzuführen sei. Vgl. Stevens (1990), S. 90.
Alternativ die Interpretation des Kreises als „Symbol der Vollkommenheit, des Universums, das Alls“ in BYL2 69.
Beispiel S. 368-70.

II Anspielung auf Hui-nëng [683-713; jp.: Roku-so E-nō], den 6. Patriarchen chinesischer Tradition Die Traditi-
on berichtet: Der schlichte Laienpilger Lu hatte etwa sieben Monate bei dem Fünften Patriarchen Hung-jen [602-75;
jp.: Go-do Kō-nin] in der Reisscheuer des Klosters Reis gestampft, als der Meister in der Absicht, einen des Patriar-
chates würdigen Nachfolger herauszufinden, seinen Mönchen aufgab, ein Gedicht über das „Herz,“ (hsin) d. h. den
Geist, zu verfassen. Der begabteste unter ihnen, Schën-hsiu, galt im Kloster bereits als derjenige, auf den die Wahl
des Meisters fallen werde, und ein Gedicht, das er nachts heimlich an die Wand des Klosterflurs schrieb, bestärkte
sie in dieser Erwartung um so mehr, als auch der Meister es in Gegenwart der ganzen Bruderschaft lobte. Schën-h-
siu [A.M.: jp.: Shin-shū Jōza; †710, Vater des nördlichen Zen] verwendet darin zwei in der buddhistischen Traditi-
on beliebte Bilder: erstens den sogenannten Bodhi-Baum, unter welchem der Buddha in den Wäldern von Uruvela
im Lande Magadha einst die Erleuchtung fand; zweitens den chinesischen Spiegelständer, ein hölzernes Gestell mit
dem Spiegel darauf, der im Zen nicht, wie bei der Kunstbetrachtung, wegen seiner reliefierten Rückseite mit ihren
kosmologischen Symbolen interessiert, sondern wegen seiner glatten Oberfläche, welche, wie der Geist in sich sel-
ber bildlos leer, zwar alle Bilder in sich aufnimmt, von ihnen aber unberührt bleibt. Weil Spiegel und Gestell durch-
weg zusammengehören, ist im Chinesischen der Ausdruck Spiegelständer gleichbedeutend mit dem Spiegel selbst.
Das Gedicht lautet:
Gleicht der Leib dem Baume der Erleuchtung,身是菩提樹，
So der Geist dem klaren Spiegelständer.心如明鏡臺。
Wisch ihn fleißig immer wieder rein!時時勤拂拭，
Laß kein Stäubchen Unrat darauf sein!勿使惹塵埃。
Von diesem Vers hörte auch der Pilger Lu in seiner Reisscheuer und schüttelte dazu den Kopf. Er empfand sofort
das schülerhaft Unfreie des Gedichts, das sich an Bilder klammert und sie weiterspinnt, als käme für die Sache selbst
dabei etwas heraus. In der Nacht nahm er einen Klosterknaben mit sich nach dem Flur und bat ihn, selbst des Schrei-
bens unkundig, neben Schen-hsiu’s Vierzeiler den folgenden zu setzen:
Erleuchtung kommt noch immer ohne Baum.菩提本無樹，
Der klare Spiegel ist auch kein Gestell.明鏡亦非臺。
Wo nichts von ewig ist, kein einzig Ding,本來無一物，
Wo hinge sich das Stäubchen Unrat hin何處惹塵埃。

Dieser Vers bezeichnet für die ostasiatischen Zen-Schulen ihre eigentliche Geburtsstunde. (Zur Entwicklung der
beiden Traditionslinien: Dem nördlicher Zen (Shen-hsju’s) und des südlichen (Hui-nëng) BYL2: 24-28 „Sieg der
Zen-Tradition des 6. Patriarchen“; beide Gedichte und Biographien BYL2: 18-21, 75-6.)

3



Das Kegon-Sutra,7 gibt der Vier Dharma-Welten ersten Sinn, und so verkündete Shaka, als
er von den Schneebergen herniedergestiegen war, zu allererst dies Kegon-Sutra. Allein da es
irgendwie zu hoch war, konnten die Menschen es nicht verstehen. Und so verkündete er, von unten
beginnend, zuerst Agon-Sutra und, Stufe um Stufe emporführend, Hōtō-, Hokke- und Nehan-
Sutra. Da ist also etwas, was im vornherein schwer erfaßbar ist, ja unerklärbar heißen muß. Bald
nennt man es Kami (神, „das Göttliche,“ Gottheit),8 bald Buddha, bald Himmelskaiser (天帝,
Tentei), bald Geist, bald Wahres-Wesen-ehe-Vater-und-Mutter-geboren; das alles geht aber auf
ein und dasselbe. Verlangt aber jemand, man solle zeichnen und beschreiben, was es denn für ein
Ding sei, oder, sagt er: zeige uns vor Augen (man denke!) was da war, ehe die Welt selbst vor
Augen zu sehen war, so ist die Verlegenheit natürlich groß.

So ist es auch mit dem Chajinb (Menschen des Tee): weil und insofern er im Tee steht, ist
er Chajin. Davor ist er einfach Mensch. Wird man aber weiter nach dieses Menschen Urwesen
(Ursprung, Moto) gefragt, so ist da vollends nicht so einfach, darauf zu antworten. Er ist doch
da, als Mensch und so kann man schon nicht sagen, daß jenes absolut leer und nichts sei. Nicht-
Existenz (無, Mu) ist es nicht; Existenz (有; U) ist es auch nicht. Wundersam-wunderbar in
der Tat. Schriftlich oder mündlich es darzulegen, ist wahrhaft schwierig. Um ein Gleichnis zu
nennen: fragt einer (der noch nie diesen Tee getrunken hat) Wie schmeckt denn der Tee? so mag
allerlei Antwort darauf gegeben werden, Der Tee schmeckt bitter oder Im Herben ist doch etwas
Angenehmes – aber besser als all dieses ist, der Frager trinkt einen Schluck von dem Tee, dann
weiß er am besten und raschesten, wie der Tee schmeckt. So ist es aber auch mit dem Menschen:
man mag noch so viel über ihn schreiben, den Kern (肝心, Herz und Nieren) kann man doch
nicht mitteilen; es bleibt kein anderes Mittel, als in eigener Person selbst ihn zu erfassen.

Aber notbehelfsweise will ich den Pinsel ergreifen und Wesenspunkte zu nennen versuchen.
Wenn ich zu den Lesern sage, sie möchten mir doch das Gefühl ausdrücken, das sie gehabt ha-
ben, als sie dank des elterlichen Ursachenbundes (in-nen) aus dem Mutterleibe zur Welt kamen,
so werden sie schwerlich Bescheid geben. Daß es aber beim Sterben ebenso ohne-Herz (unbe-
wußt, in Ich-Enthobenheit9 無心, mushin) zugehe, läßt sich nicht sagen. Wird einer nur gerade
einmal krank, so denkt er: Sterbe ich? – im Laufe der Jahre mehrt sich in der Seele Verlangen
und Begier, und das ursprüngliche Aussehen (Gesicht, memboku) wird verändert (verkrümmt,
entstellt); das ist der Lauf der Dinge. Dies Wesen Mensch ist ein kleines Stück Weltall; es ist mit
dem großen Weltall Eines. Trotzdem denkt der Mensch oft: Ich bin doch zum Menschen gebo-
ren (also vermag ich alles, unabhängig von dem All); aber menschliche Kraft reicht nicht aus.
Wenn jemand den Stand erreicht hat, da er mit Himmel und Erde gleichen Grundes (gleicher
Wurzel), mit den Zehntausend Dingen Eines ist, so ist er der nur-menschlichen Welt enthoben,
so hat er den Menschenbereich absolviert. Der junge Mensch denkt: Ich möchte noch nicht ster-
ben (und das ist ganz natürlich); der alte denkt: Ich kann jeden Augenblick ruhig sterben (und das
ist auch ganz natürlich); innerhalb dieser beiden Tatsachen liegt menschliches Leben. Und wo,

7 deutsch: Doi, T.; Das Kegon-Sutra. Eine Einführung; Tōkyō 1957. Weiterführend: Kegon-Sutra
https://nihonryoiki.zenwort.de/nr_exkurse/nr_exKegonsutra.html

8 Kami wird häufiger im Zusammenhang mit Shintō-Gottheiten gebraucht. Im Prinzip bedeutet es „das Göttli-
che“ und kann Jedem [Ding] innewohnen. Vgl. auch: Holtorn, D. C.; The Meaning of Kami; ♬♮♭♴♬♤♭♳♠ ♭♨♯♯♮♭♨♢♠,
Vol. 3 (1940), № 1, S. 1-27. Auch Kōan 55.

9 心 ch.: hsin, jp.: shin/kokoro „das Bewußtsein, das Innere, der Kern, das Mark, das Geistige [im weitesten
Sinne] usw.“ wird in chinesischen Übersetzungen für das citta des Mahayana gebraucht. Vgl. auch: Grimm, G.; Die
Lehre des Buddho, der cittam als „Geist, Gemüt, Denken“ auffaßt.

b 1) Bezeichnung eines Buddha-Nachfolgenden, eines Mönchs usf. 2) Bezeichnung eines Tao (Weg) Übenden,
eines taoistischen Meisters. 3) in weitem Sinne: Meister, Könnender.

4

https://nihonryoiki.zenwort.de/nr_exkurse/nr_exKegonsutra.html


innig-unverwandt, Tag für Tag, das Leben so gelebt wird, da ist Ich-Enthobenheit (die Welt des
Nicht-Herzen, mu-shin); ja da ist die Welt des Vollkommen-Gleichen-Leeren (園同虔空, Endō-
Kyokū) – Aber so eins zwei drei läßt sich dies Wahrhaft-Leere-Erscheinungslose (Shinkū-musō)
in seinem wahren Wesen (Hontai) nicht erfassen; dem Zen-Meister folgend forschen, ist wohl
der kürzeste Weg. Solange jemand dies wahre Wesen nicht genügend erforscht und verstanden
hat, so lange wird er, mag er noch so sehr sich mit Tee beschäftigt haben, nicht ein Wissender
(Erwachter, satori no hito) genannt werden, und all sein Tee bleibt nur eine ganz gewöhnliche
(bompu,10 laienhafte, inhaltslose) Sache.

Kōan № 3
一  二  三
࿲࿶࿻က, ဇင࿲࿶, ࿱࿿࿲࿶

Zuerst hat man nur ein geringes Tee-Verständnis, mählich Schritt für Schritt dringt man tiefer und
tiefer ein, um zuletzt ein großer Meister in Tee (Dai-chajin) zu werden; einen Weg von tausend
Meilen muß man mit dem ersten Schritte beginnen – das will dies Wort (Kōan) sagen. Wie es
aber in Zen keine Bestimmung darüber gibt, (wie, d. i.) von welcher Seite her man an die Sache
heranzukommen habe – Mu-mon-kwan (無門関, Nicht Tor-Verschluß, Tor-loses Tor) [heißt ja
das Zen-Grundbuch11], das ist ja Ost-West-Süd-Nord die Vier Himmelsgegenden Oben-unten
hell und geöffnet – so besteht also auch keine Anweisung, daß man (gerade) von der Teezuberei-
tung herkommen solle; es mag beim Tee die Liebe zu den Gefäßen und Geräten sein, es mögen
die Gedanken sein, es mag das Gesellige sein; von den verschiedensten Seiten mag man heran-
kommen, das ist gleichviel; nur: Schritt für Schritt tiefer und tiefer vordringen, das soll man, und
das will dieses Wort sagen. Von Eins kommt man zu Zwei, Drei, und kann weiter zu Vier, Fünf,
Sechs, Sieben, Acht, Neun, Zehn, Zwanzig, Vierzig, Fünfzig, Hundert, Tausend, Zehntausend,
Hunderttausend, Man, Okuc (億 = 100 Millionen) und immer weiter voranschreiten. Wenn man
dann aber von diesen Tausend, Zehntausend, Oku, Chō (兆 = Trillion) noch einen Schritt weiter
voranschreitet, und jemand will die allerletzte Zahl, die ganz am Ende ist, genannt wissen, so ge-
rät auch der größte Gelehrte, wenn er Bescheid geben soll, dabei, denke ich, in Schwierigkeiten.
Aber gerade da, wo kein Bescheid mehr gegeben werden kann, ist, um vom Menschen des Tee
her zu sprechen, der große Mensch (der große Meister) des Tees (Dai-chajin), solange es noch
in Zahlen ausgedrückt werden kann, ist noch nicht das Vollkommene Höchste erreicht. Wie es
im Gedicht bei dem Kürbisbilde heißt: Solange man (in dem Kürbis, dem Trinkkruge) drin noch
etwas plätschern hört, ist noch nicht genug Wein darin. Solange man nicht, wie es dieser Vers

10 bompu ist der gewöhnliche, unerleuchtete Mensch [skr.: prthagjana], im Gegensatz zum Erleuchteten („Ed-
len“).
Bompu moshi shiraba, sunawachi kore seijin,
Seijin moshi e seba, sunawachi kore bompu.
„Erlangt der Laie Simpelton Wissen, wird er ein Weiser / Erlangt ein Weiser Verstehen, wird er zum Simpelton.“

11 Als Sammlung von 49 Kōans verfaßt von Ekai, genannt „Mu-mon“ im Jahre 1228 ch. Wu-men Hui-k’ai (jp.:
Mumon Ekai) (1184-1260), Text in: Taishō № 2005 (Vol. XLVIII, 292a-299c).

c Man „zehntausend“ ist ursprünglich die letzte Großzahl; zehntausend Jahre bedeutet soviel wie „ewig,“ „im-
mer.“ Hernach wird Oku die letzte Großzahl, verstanden meist als 10 Man, später als „Man-Man“ 10,000 mal 10,000.
Endlich wird Chō (兆) diese Großzahl, meist gefaßt als 10 Oku. [Vgl. den Pāli-Kanon: „84000“ ist die indische Zahl
für „unendlich.“ Die häufige Beschreibung eines Kriegers, der aus „84“ Wunden blutet, bedeutet nichts anderes, als
daß er an vielen Stellen verletzt wurde.]

5



will, bis zum völligen (absoluten) Status es bringt, ist es noch nicht richtig. Und hier ist wieder
die Eins der Urgrund. Sagt Rikyū in den Hundert Versen (利休百首):
古とは一より習い十を知り
十よりけるもとのその一
Keiko to wa ichi yori narai jū o shiri
jū yori kaeru moto no sono ichi.
Der Unterricht: Lern eins und wisse zehn!
Von Zehn zurück zum Grunde komm: zu diesem Eins!

Auch mit den (berühmten) Kirschblüten von Yoshino ist es nicht anders: spaltet man auch den
Baum auf, so sind da doch keine Blüten. Kommt es aber zum vierten Monat, so bricht alles
auf, und über und über sind die Bäume voller Blüten. Alles erscheint seiner eigenen Zeit gemäß;
kommt die Zeit, so tritt das innere Wesen ganz von selbst hervor. Will man hier von Wunder
sprechen, so mag man es tun. Es ist mit diesem Zen-Wort Eins, zwei, drei, wie Großmeister
Bodhidharma sagte: Hat die Blüte ihre fünf Blätter entfaltet, so kommt die Frucht darnach in
natürlicher Folge.

࿮࿻࿱࿿࿲ ࿳࿼࿿࿺

Alles beginnt mit eins, zwei, drei,
und nichts ist hilfloser als die Eins,
und doch ist sie die mächtigste aller Zahlen; denn
Alles beginnt mit eins, zwei, drei,
und steigt von da auf in die Hundert, die Tausend, die Millionen und die Milliarden,
addiert sich, subtrahiert, multipliziert, dividiert, potenziert sich hinauf und hinab,
um zurückzukehren zur Eins –

Alles beginnt mit eins, zwei, drei –
aber solange du überhaupt noch zählen kannst, in die Zahlen es fassen kannst, ist es noch

nicht, was das Wort doch sagen will: Eins, das Eine und auch zwei und auch drei
und alle ändern Zahlen sind es dann noch nicht –
Nur das Unzählbare ist, was zählt.

Kōan № 4
萬歳! 萬歳! 萬々歳!
࿲࿵࿻ခ࿮ဂက࿲࿻࿱ ࿷࿮࿵࿿࿲! ဇ࿲࿵࿻ခ࿮ဂက࿲࿻࿱ ࿷࿮࿵࿿࿲!
ဇ࿲࿵࿻ခ࿮ဂက࿲࿻࿱ ࿺࿮࿹ ဇ࿲࿵࿻ခ࿮ဂက࿲࿻࿱ ࿷࿮࿵࿿࿲!
An Neujahr sieht man dies Schriftbild oft. Ein Glückwunsch ist es. Und wenn mich jemand mit
diesem Rufe beglückwünscht, so freue ich mich natürlich. Aber in Wirklichkeit geht es nicht
so, wie der Ruf sagt. Bevor ich ja das hundertste Lebensjahr erreicht habe, muß ich doch wohl
Abschied von dieser Welt nehmen. Wozu und wieso denn nun die Ban-zai! Ban-Ban-zai! (Langes
Leben!, Ewiges Leben!). Nun, wiewohl Rikyū in seinen Siebziger-Jahren starb, nahm doch die
nächste und übernächste Generation seinen Geist (seinen Wunsch und Willen) auf; der Tee wurde
blühender und blühender, und in solcher Blütenfülle ist er ja heutigen Tages bei uns lebendig.
Wiewohl also Rikyū starb, so ist doch sein wahres Wollen (正念, shōnen) fort und fort durch
tausend, durch zehntausend Jahre fort lebendig. Wenn Japans Nationalheld Kusunoki Masashige

6



im Kampfe für Kaiser und Reich fallend sagte: Er werde siebenmal als Mensch wiederkehren,
die Feinde des Reiches zu vernichten, – so mag ein Wissenschaftler sagen: das ist ja unmöglich,
daß er siebenmal als Mensch wieder geboren wird. Man soll aber nicht vergessen, einmal, daß
Kusunoki Masashige in seinen Söhnen und Enkeln fortlebt, und dann, daß wenn sein Geist von
ändern aufgenommen und gelebt wird, wahrlich Banzai, Banzai, Ban-banzai Masashige! gilt.

Singen wir doch auch im Nationalliede:12,13

Lang lebe unser Herrscher
tausend Geschlechter,
achttausend Geschlechter.
bis auch der kleine Kiesel
zum Felsen ward und Moos ihn überdecket!

君が代は
千代に八千代に
細石の
巌となりて
苔の生すまで

Daher gilt: solange wir nicht den wahren Geist Rikyū’s (bzw. Kusunoki’s14) aufgenommen
habe und so hoch vorangedrungen sind, wir der lebende Rikyū (bzw. Kusunoki) genannt werden
können, lange sind wir das noch nicht, was Kusunoki, was Rikyū war und ist.

12 Kimigayo (君が代) http://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/a/a3/ ↴
Kimi_ga_Yo_instrumental.ogg

13 Der Text soll auf Ki no Tsurayuki (ca. 872–945) (Bekannt für sein Reisetagebuch Tosa no nikki [土左日記;
935 unter weiblichem Pseudonym in Hiragana geschrieben]. Er ist einer der „36 unsterblichen Poeten“ [三十六
歌仙, Sanjūrokkasen] der Nara-, Asuka- und Heian-Zeit. Zusammengestellt wurde die Liste von Fujiwara no Kin-
tō.) zurückgehen und ist erstmal im Kokinshu (Im kaiserlichen Auftrag zusammengestellte Gedichts-Anthologie,
vollständiger Titel: Kokin wakashū [古今和歌集].) als tanka zu finden. Die Nutzung als Nationalhymne des geht
auf Hauptmann Oyama Iwao (1842–1916, später Armeeminister und Feldmarschall) zurück, der, 1869 einer Anre-
gung des in Yokohama diensttuenden britischen Militärmusiker John Fenton folgend, eine erste japanische Natio-
nalhymne anregte (mit stark abweichender Melodie). Eine vierköpfige Kommission (mithilfe des preußischen Mi-
litärberaters Franz Eckert (Siehe: F. Eckert; Die japanische Nationalhymne mit Noten; moag, III, 23, S. 131)) be-
stimmte 1880 eine „getragenere“ Melodie von Hayashi Hiromori. Diese wurde erstmals zum Kaisergeburtstag am
03.11.1880 aufgeführt.
„1947/48 wurde der Kaiserkult und die Kimigayo-Hymne – ein Gebet für das immerwährende imperiale Reich, die
als Nationalhymne gesungen wurde – verboten. Statt der Werte Kaiserverehrung, Selbstaufgabe, Militärdisziplin,
Kriegsheldentum und Ahnenverehrung sollten nun die Werte der Demokratie, Pazifismus und Konstitutionalismus
und hervorgehoben werden.…Bereits im Jahre 1991 wurden die „Kimigayo“-Hymne und die alte Flagge der auf-
gehenden Sonne als Symbole, die bis zum Jahre 1945 benutzt worden sind, reaktiviert. Diese Symbole kamen ein-
her mit neuen Schulbüchern, die zum ersten Mal seit dem Zweiten Weltkrieg positiv über japanische Militärhelden
sprachen. 1991 schließlich bezeichnete auch der Yoshirō Mori den Chinesisch-Japanischen Krieg als „China-Zwi-
schenfall.“…Die Tätigkeit der Revisionisten wurde in den 90er Jahren immer sichtbarer.“ Um das Absingen des Ki-
migayo war nach dem zweiten Weltkriegs ein ähnlicher Konflikt entstanden wie um das „Deutschlandlied – erste
Strophe.“ Insbesonders die Lehrergewerkschaft weigert sich, das Lied bei der am Schuljahresbeginn üblichen Flag-
genhissung abzusingen, und wurde daür als „linksradikal“ gebrandmarkt. Das Kimigayo wurde per Gesetz erst 1999
(zusammen mit der Fahne „Hinomaru“) wieder zum Nationalsymbol Japans erklärt.

14 Auch: Bohner, Hermann; Über den jap. Nationalhelden Kusunoki Masashige; Ōsaka 1955 [Regierung].

7

http://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/a/a3/
Kimi_ga_Yo_instrumental.ogg


Kōan № 5
懈怠比丘不期明日
F࿮ဂ࿹࿲࿿ ࿯࿵࿶࿸࿸࿵ဂ, င࿮࿿ခ࿲ ࿻࿶࿰࿵ခ ࿯࿶က ࿺࿼࿿࿴࿲࿻!

Das ist die berühmte Sache,15 wie Abt Seigan vom Murasaki no Daitokuji (大徳時) dem Gempa-
ku (元伯) den Namen Klause Heute, (今日庵 Konnichi-an) gab. Wie es in den Gesprächen
Kungs16 heißt: Tag um Tag neu; kommt wieder ein Tag, (wieder) neu. Jedenfalls wenn der
Mensch denkt: Es wäre wirklich gut, das und das zu tun; aber sogleich es zu tun, geht nicht;
es paßt heute nicht; morgen will ich’s ganz gewiß tun – so kommt der morgige Tag, und da ist
auch wieder etwas, warum es nicht gehen will, und so verschiebt es der Mensch auf übermorgen
(und immer so fort).

Ganjitsu ya mata uko-kano hajime kana
rainen wa onore to omō to ō-misoka.Der erste Tag des Jahres –
Der Anfang wieder, daß man so dahinlebt!
Im kommenden Jahre aber soll’s ganz anders werden –
denkt (ein jeder) an des Jahres letztem Tage.17

15 Dieses Wort geht auf Bodhidharma zurück. (Kōan 52 Anm.)
16 Wilhelm, Richard; Kungfutse Gespräche (Lun Yü); Düsseldorf, Köln 1955
17 Vgl. dazu die Anweisung Chi-chi’s (538–597) (Dschï-i, Meister auf dem Tiän-tai-shan) zur Überwindung der

Trägheit (als „Dritte Bindung“ im 4. Kapitel).
Die dritte Bindung ist die Fessel der Trägheit und Schläfrigkeit. Trägheit bedeutet, daß unser Denken matt und

faul wird, Schläfrigkeit bedeutet, daß unsere fünf Sinne nachlassen, unser Körper erschlafft und wir in Schlaf fallen.
Um Erleuchtung zu erlangen, bedürfen wir eines beweglichen Geistes. So sind dies Ursachen und Bedingungen, die
uns daran hindern, das höchste Glück im gegenwärtigen wie im zukünftigen Leben zu erfahren, ebenso die Freude
der Reinen Erde und den unbegreifbaren Frieden des Nirwanas. Dies ist vielleicht das gefährlichste Übel, weil wir
uns der anderen Bindungen bewußt werden können und wir zumindest den Versuch machen können, sie zu überwin-
den. Das Band der Trägheit aber und der Schläfrigkeit macht diesen Versuch unmöglich. Denn in diesem Zustand
gleichen wir einem leblosen Körper, der weder Leben noch Wahrnehmungen und Bewußtsein besitzt. Selbst unser
Herr Buddha und die Mahasattva-Bodhisattvas mußten gegen die Schläfrigkeit kämpfen. So heißt es: Stehe auf.
Bleibe nicht ausgestreckt, gebunden bis ins Herz hinein an einen verfallenden Körper. Unter dem Namen Mensch
verbirgt sich nur eine Anhäufung von Auswurf. Du gleichst einem vom Pfeil Vergifteten. Bleibst du im Schmerz
gleichgültig liegen, um einzuschlafen? Es ist als lägst du in festen Ketten, weil du einen Mord begangen hast. Wür-
dest du in Verzweiflung und Angst auch zum Schlaf dich niederlegen?
Dieser Dieb, dieser Entführer kann unser Tod sein, wenn wir ihn nicht mit aller Kraft zurückstoßen. Du gleichst ei-
nem Menschen, der sich neben eine giftige Schlange legt, oder der unbeweglich im Schlachtgetümmel bleibt. Wie
kann man sich unter solchen Bedingungen eine Ruhepause gönnen?
Du mußt verstehen, daß Trägheit und Schläfrigkeit dich in tiefster Finsternis halten. Sie berauben dich deiner Ver-
nunft, zerstören deinen Geist, bedrücken deinen Willen, verdunkeln das wahre Ziel deines Herzens. Wie kannst du
dich zum Schlafen hinlegen, wenn du solchen Verlust erwarten mußt?
Um dieser schweren Ursachen und Bedingungen willen wird der Geist in solcher Weise ermahnt, damit er die Ge-
fahr verstehen und sich von Trägheit und Schläfrigkeit fernhalten kann. Es ist seltsam, daß die fortwährende Übung
des Dhyanas unsere beste Waffe gegen diese Leiden ist, die ihrerseits die großen Feinde der Dhyana-Übung sind.
Dhyana – Meditationsanweisungen des chinesischen Meisters Chi-Chi aus Tien-Tai; München 1960 (Otto Barth
Verlag); [dt. Übs.: Ursula von Mangoldt (nach fr.: Dhyana pour les députants; ch: Dschï-guan [Gundert]; fr. 1951
von Lounsbery, Constant G. und Yüan Dso)].
Tien-Tai-Schule, die in China von Chih-ï am Ende des 6. Jahrhunderts gegründet wurde. Ihr Name stammt von dem
Berg, auf dem das erste Kloster stand. Sie sieht in den Lehren der anderen Sekten die vielfältigen Aspekte des Dhar-
ma und verehrt die heilige Schrift vor allem den „Lotus des Guten Gesetzes“ (Saddharma-puṇḍarīka-sūtra = Lo-
tus-Sutra). In Japan heißt diese Schule Tendai und wurde von Saichō (767-822; postum: Dengyo Daishi) 805 A.D,
eingeführt.

8



Kōan № 6
無賓主賓主
࿻࿶࿰࿵ခ ࿴࿮ကခ, ࿻࿼࿰࿵ င࿶࿿ခ! င࿶࿿ခ ࿸࿹࿮࿿!
Wenn gesagt wird Nicht Gast noch Wirt, so mag jemand denken, es gebe beim Tee nicht Gast
noch Wirt. Dem ist aber, nicht so. Vielmehr, da Nicht Gast noch Wirt und Gast und Wirt (un-
getrübt) klar einander entsprechende (als ein Einziges zusammengehörige) Sinnsprüche sind, so
ist, was gesagt werden will, zunächst dies: Wenn zum Tee eingeladen wird, so sei, was die kom-
menden Gäste und den mit Tee bewirtenden Gastgeber anlangt, alles ungetrübt und klar (und
nirgends etwas Irritierendes, Störendes), und so laßt es zu dem Bereiche kommen, da die Gäste
das Herz (das Innerste) des Gastgebers wissen und kennen und der Gastgeber das Herz der Gäste
weiß und kennt. Und wenn so Klarheit der Herzen ist, da ist zwischen Gast und Wirt auch nicht
das geringste Abwegige (Falsche, Arge, Getrübte); sie werden Ein Herz, und es gibt dann nicht
mehr Gast für sich und Wirt für sich (von Gast und Wirt gilt das NICHT – MU); sie existieren
praktisch nicht mehr).

Gast und Wirt müssen aber auch klar und gegen einander abgesetzt sein.18

Um es im Bild zu sagen: Da läuft da eine Elektrische. Wenn nun Fahrgäste damit fahren,
so ist das für die Elektrische gut; sie befördert Leute, und die Tramgesellschaft hat davon ihren
Nutzen. Andrerseits nutzen auch die Leute die Elektrische und können auf diese Weise trefflich
ihre Zwecke erreichen. Die Elektrische ist um der Gäste willen da, und die Gäste sind um der
Elektrischen willen da, und alles ist so beiderseits in bester Ordnung: das NICHT ist erfüllt.

Der Herr, heißt es, macht das Herz des Knechtes (Vasallen,家来, kerai) zu dem seinen; der
Knecht sorgt und überlegt für den Herrn. Das ist eben dies. – So auch beim Tee: Herz muß zu
Herz ungehemmt strömen (yūzū) und in Eines sich vereinen. Das ist das Wesenswichtige (kanyō).

Kōan № 7
諸惡莫作  眾善奉行
࿮࿹࿹࿲က က࿰࿵࿹࿲࿰࿵ခ࿲ ࿹࿮ကက࿲࿻, ࿮࿹࿹࿲က ࿴ဂခ࿲ ခဂ࿻

Dieser Sinnspruch (Kōan) sagt: Tu das Gute! Tu nicht das Schlechte! d und weiter hat er keinen
besonderen tieferen Sinn. Es fragte ein Schüler den Edeln Rikyū: Was ist des Tees letzter verbor-
gener Sinn? Rikyū erwiderte: Im Sommer ist es warm, im Winter kalt; sich danach richten. Der
Schüler sagte: Wenn es das ist, so brauche ich nicht weiter von Euch besonders belehrt zu werden,
das weiß ich Geringer von mir allein. Aber wenn Ihr das tatsächlich verwirklicht, sagte Rikyū,
so werde ich Ew. Edlen geringer Schüler. Abt Kokei (古渔) war gerade dabei und sagte: Das
ist ja gerade wie jenes Niao-k’o (島司, 741–824). Alles Schlechte lassen, alles Gute tun! Dieser
Niao-k’o saß nämlich immer auf einem Baume in Meditation. Eines Tages kommt Pai-chü-’i19

am Baume unten vorbei und fragt: Was betreibt Ihr denn auf dem Baume oben im Nachdenken?
Niao-k’o antwortete: Alles Schlechte lassen, alles Gute tun! Pai sagte: Das weiß und kennt ja
schon ein dreijähriges kleines Kind. Niao-k’o antwortete: Ein dreijähriges Kind weiß das zwar,

18 auch: Die Lehre von „Gast und Hausherr“ des Lin-dji-lu (臨済義玄, jp.: Rinzai-Roku bzw. Rinzai Gi-gen, †
867. Deutsch in den „Aufzeichnungen über Lin-dji,“ 18 (BYL II 110ff.)

19 白居馬, Po Chü-i, jp.: Hakkyoi; Dichter 772–84?. Unsterblich gemacht hat die Geschichte der Maler Liáng
Kǎi (梁楷; ca. 1140–ca. 1210) mit seinem ausdrucksstarken Bild白居易拱謁 •鳥窠指說.

d Mannigfaltiges Schlechtes (Böses, Übles, Arges) nicht tun! Die Schar des Guten ehrfürchtig leisten.

9



aber ein siebzigjähriger alter Mann bringt es noch nicht fertig. Ja, ja so ist es wahrhaftig sagte
der Edle und begriff (gaten) und ward Niao-k’os Jünger.20 – Das Wirklich Tatsächlich (jissai)
hier ist außerordentlich schwer; Worte sind leicht, die Ausführung ist schwer. Darauf wird hier
hingewiesen. Diese beiden Sätze sind nicht nur Meditationswort (Zengo); in weitester Weise tun
sie des ganzen Buddhismus große Wahrheit kund.21

20 Gemeint ist 鳥巢道林 (=  鳥窠禪師, vereinf. 乌巢禅师; 741-824; jap.: Choka Dōrin 鳥カ道林). Ikkyū
greift diese Stelle in seiner Anthologie zweimal auf. Einmal (Nr. 205; engl. in Arntzen, Sonja; Ikkyū and the Crazy
Cloud…; 1986, 36 f.) gibt er einen Kommentar zur Interpretation Ryōzen’s (1295–1369), an andrer Stelle schreibt
er ein spöttisches Gedicht Muß ziemlich gefroren haben, der alte Kuttenmönch in seinem Nest….

21 Vgl. dazu auch das 23. Beispiel des Mu-mon-kan (Dumoulin, S. 95f):
Das Beispiel

Einst kam der sechste Patriarch, von Mönch Ming [joza d. h. der vom obersten Sitz] verfolgt, ins Gebirge Ta-yü. Als
der Patriarch den Ming herankommen sah, warf er Gewand und Almosenschale auf einen Stein und sprach: Dieses
Gewand versinnbildet den Glauben. Soll man mit Gewalt darum streiten? Ich überlasse es dir. Nimm’ es und geh’
weg! Ming versuchte es aufzuheben, aber es war unbeweglich wie ein Berg. Er hielt an und zauderte. Furcht und
Zittern befiel ihn. Und er sprach: Ich bin gekommen, um die Lehre zu bitten, nicht wegen des Gewandes. Ich bitte
dich, eröffne und zeige sie mir! Der Patriarch sprach: Denk’ nicht, dies ist gut, denk’ nicht, dies ist böse!* Was ist in
diesem Augenblick das ursprüngliche Antlitz des Mönchs Ming? Da erfuhr Ming sogleich die große Erleuchtung.
Sein Leib war über und über in Schweiß gebadet. Tränen stürzten ihm aus den Augen, und sich verneigend fragte
er: Gibt es außer diesem geheimen Wort und diesem geheimen Sinn noch etwas, was noch tiefere Bedeutung hat?
Der Patriarch sprach: Was ich jetzt für dich erklärt habe, ist nicht geheim. Wenn du es beleuchtend auf dein Antlitz
zurückschaust, so ist das Geheime in dir.
Ming sprach: Als ich in Huang-mei** mit der Jüngerschar zusammen war, hatte ich in der Tat mein eigenes Antlitz
noch nicht geschaut. Nun hast du mir den Eingang gewiesen. Es ist, wie wenn einer Wasser trinkt und selbst kalt
und warm wahrnimmt. Jetzt bist du mein Meister!
Der Patriarch sprach: Wenn dies so ist, so haben wir beide, du und ich, in gleicher Weise Huang-mei zum Meister.
Hab’ gut auf dich acht!

Wu-men erklärt:
Man muß sagen, daß der sechste Patriarch hier keinen anderen Ausweg wußte [shutsu kyūke wörtlich „aus bedroh-
tem Haus hervortreten“] und wie ein altes Mütterchen freundlich getan hat. Er hat gleichsam die Schale einer fri-
schen Pflaume abgeschält, den Fruchtkern herausgelöst und ihm in den Mund gelegt. Er braucht bloß zu schlucken.
Der Gesang lautet:

Du beschreibst, aber es läßt sich nicht beschreiben,
Du malst, aber es läßt sich nicht malen.
Kein Preiswort erreicht es.
Laß ab, es ergreifen zu wollen!
Das ursprüngliche Antlitz verbirgt kein Ort.
Mag die Welt in Stücke gehen, es bleibt unzerstört.

Anmerkungen zum 23. Beispiel
*) Diese Weisung betrifft vorab die Ausräumung des unterscheidenden, diskursiven Denkens. Gut und böse steht als Beispiel für die Gegensatz-
paare der menschlichen Erkenntnis. So erklärt Shaku Sōen: Denk’ nicht, dies ist gut, denk’ nicht, dies ist böse, bedeutet, gut und böse, falsch und
richtig, Liebe und Haß, gern und ungern und alle gegensätzlichen Dinge denken. Alle Dinge der Welt befinden sich im Bereich der Unterscheidung
wie gut und böse, Liebe und Haß. Man sagt „gut“ und lobt, man sagt „böse“ und tadelt, liebt oder haßt. Dies ist die Form der Verirrung (Mumon-
kan Kōgi, 188). Auch für Harada Sogaku sind gut und böse, falsch und richtig, geboren und ungeboren Unterscheidungsbegriffe, die es auf dem
Erleuchtungsweg zu beseitigen gilt (Mumonkan Teishōroku, 156). Diese Begriffe entstehen in der Begegnung mit der Welt. Der ursprünglich lau-
tere Geist erweckt in Berührung mit den Dingen der Außenwelt, von diesen beeinflußt, Vorstellungen und Gedanken, darunter die Gedanken von
„gut“ und „böse.“ Asahina Sōgen umschreibt das Wort wie folgt: Nun beruhige deinen Geist! Denk’ nicht an gut, denk’ nicht an böse, und dann
merke wohl auf! Was ist dein ursprüngliches Antlitz? (Mumonkan Teishō, 178). Ähnlich paraphrasiert Yasutani Hakuun im Hinblick auf die
Selbsterfahrung: Du hast mich jetzt mit aller Kraft verfolgt; ohne an gut und böse zu denken, hast dich selbst vergessend mir nur das Gewand weg-
nehmen wollen. Du hast über die Schwere des Gewandes gestaunt. Nun zeige in all diesem die apriorische Natur deines ursprünglichen Antlitzes
vor! (Zen no shinzui – Mumonkan, 172). Daß Hui-neng’s Wort keinen Amoralismus lehrt, zeigt die Erklärung Yamamoto Gempō’s, der an dieser
Stelle ausdrücklich zu gutem, tugendhaftem Tun, besonders zur Übung der ,verborgenen Tugenden‘ (intoku) auffordert (Mumonkan Teishō, 263).
**) Huang-mei, das Zen-Kloster des 5. Patriarchen Hung-jen [Gundert: Wu-dsu Hung-jën, jp.: Go-so Kō-nin Gu-nin弘忍].

10



Abb. 3: Von Lù Zhì (陸治; ca. 1496-1576) gefertigtes Gemälde des „Schmetterligstraums“ des Zhuāng Zĭ
(Tusche auf Seide, 29,4 × 51,4 cm).

e Dschuang Dsï „Das wahre Buch vom südlichen Blütenland;“ Buch II (übersetzt von Richard Wilhelm): Einst
träumte Dschuang Dschou, daß er ein Schmetterling sei, ein flatternder Schmetterling, der sich wohl und glücklich
fühlte und nichts wußte von Dschuang Dschou. Plötzlich wachte er auf: da war er wieder wirklich und wahrhaftig
Dschuang Dschou. Nun weiß ich nicht, ob Dschuang Dschou geträumt hat, daß er ein Schmetterling sei, oder ob
der Schmetterling geträumt hat, daß er Dschuang Dschou sei, obwohl doch zwischen Dschuang Dschou und dem
Schmetterling sicher ein Unterschied ist. So ist es mit der Wandlung der Dinge. Derselbe Text bei Gundert: Dschuang
Dschou, erzählt er von sich selbst, träumte einmal, er sei ein Schmetterling und flattere umher. Er fühlte sich beglückt
und wußte nichts von Dschou. Plötzlich erwachte er und war nun richtig wieder Dschou. Hat es nun Dschuang
Dschou geträumt, er sei ein Schmetterling, oder träumt es jetzt dem Schmetterling, er sei Dschuang Dschou? Und
doch ist zwischen Dschou und einem Schmetterling gewiß ein Unterschied. Das heißt Verwandlung der Dinge.

Chuang-tse oder Dschuang-dsï †  275 v.u.Z. (莊周); W.-G.: Chuang-tzu, Pinyin: Zhuāng Zĭ: Lebensdaten werden
auch gegeben als ca. 365-290, oder 370-280 v.u.Z. Verfasser von Nánhua zhēnjīng 南草眞経 der bei Gundert
sogenannten Lehrschrift von Blüte des Südens; dt.: Wilhelm, Richard; Dshuang Dsï; Das wahre Buch vom südlichen
Blütenland; Kreuzlingen 101977 (Diedrichs Gelbe Reihe, 14). Mehr von Dschuang Dse: BYL2 39f, 81, 93, 261-5,

11



Kōan № 8
夢
ခ࿿࿮ဂ࿺

Das Schriftzeichen Traum (夢, Yume) sieht man oft als Wandbild, und gern ist dabei ein schwe-
bender Schmetterling. Das ist die bekannte alte Chuang-tse-Geschichte.eDieser Traum ist aber
durchaus nicht etwa der Traum, den man nächtens im Schlafe träumt. In weiterem Sinne ist diese
Welt eine Welt, welche Traum ist. Zum Beispiel, dieser Mensch niemand weiß, nach wieviel tau-
send oder wievielmal zehntausend Jahren es war, daß sich sein In-nen (Ursachenzusammenhang)
zusammengefunden hat; er ward in diese Welt geboren; er lebt darin fünfzig oder auch siebzig
Jahre, und dann muß er wieder in seinen Urort zurück, das ist sein Geschick; mit leeren Händen
kommend, mit leeren Händen gehend. Aber nachdem er zu seinem Urort, woher er gekommen,
zurückgekehrt ist, nach wieviel tausend oder wievielmal zehntausend Jahren es dann geschieht,
daß er wieder in diese Welt kommt, darüber läßt sich auch nichts Klares wissen.

Wahrlich, lang scheint dieses Zwischen (jenen und diesen wievielmal tausend Jahren), und
ist doch nur ein Augenblick, ein Traum! Wer aber dieses mit Traum Gesagte nicht durchschaut
und in seinem Herzen das Haften Raum gewinnen läßt, der erlebt überall Bitternis. Wer nach
dem Worte des Meditationsmeisters Ikkyū22 Von der Vergänglichkeit zur Unvergänglichkeit rück-
kehrend, einmal rastend dieses Traum verstanden hat, der wird nicht mehr von falschem Wahn
gemartert.

Und letztlich ist ja, Freud und Leid, Erzürnendes, Betrübnis für Wirkliches zu halten, doch
nur solch ein Wahn.

Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft – nennt man im Buddhismus die Drei Welten, und kurz
gesagt, Vergangenheit ist gestern, Gegenwart ist heute, Zukunft morgen. Ja mehr noch: ein einzi-
ger Augenblick, ein Fingerschnellen birgt in sich die Drei Welten; Vergangenheit und Gegenwart
und Zukunft. Und dieser eine Augenblick kommt, ob du auch viel tausend Jahre wartest, so nicht
wieder. Diesen einen Augenblick wirklich zu leben, daß dieses Eine Leben nicht umsonst ver-
geht, das sei dir über alles wichtig. Wie das Sprichwort sagt: Zeit ist Geld. Du mußt sie vollauf
nutzen. Und denkst du: alles in der Welt ist wie ein Traum…Groß werde dein Geist und lasse
sich in Wahn nicht irretreiben.

22 Ikkyū (1394-1481; Kōan 26 Anm.) vom Tenru-ji gilt als der Erschaffer der Zen-Kalligraphie (und damit des
Objekts dieses Buches). Die roh, kraftvoll und spontan wirkende Kalligraphie (durch schnelle, energetische Pinsel-
striche) wirkt leicht, erfordert jedoch jahrelange Übung, die sich dann auch zum eigenen Meditationsstil entwickel-
te. Sein (mutmaßlicher) Sohn Jōtei soll ebenfalls großen Einfluß auf die Schaffung des „Tee-Wegs“ ausgeübt haben.
Die Quellen zu Ikkyū sind vom historischen Standpunkt jedoch zweifelhafter Natur. Im wesentlichen man beschrän-
ken sie sich auf die Hagiographie seines Schülers Bokusai sowie von Schlüssen die aus Ikkyū’s Gedichten gezogen
werden können. (Vgl.: Stanford, James; Zen-Man Ikkyū; Ann Arbor 1981).
Aus der Tradition dieses Klosters stammt auch der Rinzai-Meister Hakuin (1685–1781), bekannt für seine ironi-
schen Selbstportraits.

270, 302, 304, 438, 466, 468)

12



Kōan № 9
教外別傳  不立文字
࿲࿶࿴࿲࿻က, ࿼࿵࿻࿲ ࿱࿼࿴࿺࿲࿻, င࿶࿿࿱ ခ࿿࿮࿱࿶࿲࿿ခ
࿸࿲࿶࿻࿲ (࿵࿲࿶࿹࿶࿴࿲) က࿰࿵࿿࿶࿳ခ ࿶ကခ ࿮ဂ࿳࿴࿲ကခ࿲࿹࿹ခ

Kyōgai-betsuden (教外別傳23) „außerhalb der Lehre in besonderer Tradition,“ das ist (von Herz
zu Herz, von Meister zu Jünger wird in Zen die Wahrheitserkenntnis bzw. das Zeichen (印, in),
daß die Wahrheit erkannt worden ist, weitergegeben) das Herzens-Zeichen (心印, shin-in) au-
ßerhalb der Lehre und Lehrerörterungen. Und weiter wird gesagt: Die Wahrheit ruht nicht auf
Geschriebenem (Gedrucktem, auf einer Schrift).

Um einen Vergleich zu nennen: (Der berühmte Meister) Maruyama Ōkyō III malt einen Tiger.
Einer der Schüler borgt des Meisters Pinsel; er borgt des Meisters Farben und Farbschalen; er
malt auf ganz dieselbe Seide, er malt in genau denselben Maßen den Tiger; jede Form und jedes
Gebilde malt er, daß es gleich sein soll. Wenn man aber dieses Bild neben dem des Meisters
sieht und dann vergleicht, läßt das Schülerbild gar keinen Vergleich zu, weit bleibt es zurück.
Das ist, was mit dem obigen Worte gesagt wird. Zwar malen sie beide, als sei es gleich; bei
Maruyama Ōkyō aber ist es so: sein Geist ist selber zum Tiger geworden. Beim Schüler aber läßt
sich nicht sagen, er sei zum Tiger geworden und male so. Überall aber, bei den Nō-Meistern, den
Schauspielern, denGidayu-Sängern IV ist es ebenso: wen die ganze Erscheinung (die er darstellend
zeigt), falls es eine Frau sein soll, wirklich zu der der Frau macht, falls es ein Mann sein soll,
wirklich zu der des Mannes macht, der wird von den Leuten als Meister gepriesen. Das Herz,
dieses Eine (Innerste), ist der Urgrund; auch die (allergrößten) Verschiedenheiten Himmel und
Erde, Wolken und Dreck sprießen aus ihm auf. Auch der Mensch des Tee bleibt, wenn sein
Inneres sich nicht, sowohl im Verhalten gegenüber den Gästen als gegenüber dem Wirte, bis ins
Tiefste vollauf geordnet hat, wie jener Schüler, der auch in den äußeren Zügen ganz das Gleiche
malt, weit hinter dem Vortrefflichen zurück. Das Innere (der Geist) ist das Problem. Soll man

23 Der Vers selbst ist die erste und zweite Zeile des Gedichts, das Bodhidharma zur „Weitergabe der Leuchte“
gegeben haben soll. (Die anderen beiden Zeilen siehe Kōan 23.) Der tatsächliche Verfasser des Gedichtes, daß die
Essenz des Zen auf knappste zusammenfaßt, ist vermutlich Nansen Fugan (南泉普願; 748–834, ch.: Nan-ch’üan
P’u-yüan (W.-G.), Nánquán Pǔyuàn):
教外別傳 Kyōge betsuden
不立文字 Furyū monji
直指人身 Jikishi jinshin
見性成佛 Kenshō jobutsu

III „A second new school of painting to evolve in the eighteenth century was the realistic or naturalistic school
[Maruyama-ryū or Shi-jō], whose most outstanding practitioner was Maruyama Ōkyō (1733–95). In this school,
the influence of Western art was very strong and in fact the followers of Ōkyō were the forerunners of one of the
mainstreams of painting in modern Japan. Ōkyō did many sketches and drawings from nature that are extremely
detailed and realistic, but his most interesting works are his larger paintings in which he sought to blend traditional
Far Eastern and Western artistic styles.“ Varley, Paul; Japanese Culture; Honolulu ⁴2000.

IVIn Balladenform gesungenes Drama:
“Gidayu, also known as Takemoto, is the style of chanting with shamisen developed by Takemoto Gidayu
(1651-1714) together with the texts of Chikamatsu Monzaemon (1653-1724). It is the most important style of ka-
tarimono and even though the word Joruri means all styles of theatrical narrative music including genres like Toki-
wazu, when the word Joruri is used, it usually refers to Gidayu, especially in the area around Osaka and Kyoto. This
is the region where Gidayu music was born and where it is still the strongest. The plays of Gidayu were written to
be acted by puppets, and usually a single narrator plays all the roles and describes the scene and the emotions of the
characters. Many of the plays were soon adapted to the Kabuki theater as well and the narrator and shamisen player
still appeared on stage, even though the lines were spoken by the actors and not the narrator.”

13



aber sagen: was denn nun (für ein Ding) dieses Innerste („Herz“) ist, so ist es, wie’s in dem alten
Liede24 heißt:

Kokoro to wa ika naru mono wo iu yaran
sumie ni kakishi matsu-kaze no oto.
Das Herz soll ich dir sagen, was es ist?
Im Tuschbild dort gemalt (vernimmst Du’s nicht?) des Föhrenwindes Tönen.

Packen läßt es sich ganz und gar nicht; das eben ist das Eigens, ohne Lehren, wird tradiert; keine
Schrift ist aufgestellt. Nur durch wirkliches Erfahren und Ringen bis aufs äußerste kann man es
sich zu eigen machen.

Kōan № 10
和敬清寂
࿲࿶࿻ခ࿿࿮࿰࿵ခ, ࿲࿵࿿࿲, ࿿࿲࿶࿻࿵࿲࿶ခ, (ကခ࿶࿹࿹࿲) ࿲࿶࿻က࿮࿺࿸࿲࿶ခ

Das ist das berühmte Wort, das Rikyū25 als das Eigentliche (Hontai) dessen gegeben hat, was der
Mensch des Tee allem gegenüber zu erfüllen hat. Eintracht (WA, 和) will sagen: zwischen dir
und mir ist Eintracht (Übereinstimmung, Harmonie); wo auch nur das geringste Störende in Sinn
und Art noch vorhanden ist, kann diese Eintracht nicht sein.

Yoshi-ashi no naka o
nagaruru shimizu kana
Zwischen Yoshi-ashi („Schilf“ „gut-schlecht“)
mitten dahin strömt das klare Wasser!

Sodann: Ehre, (敬) das will sagen: gib Ehre! Der Buddhismus, mag man hier anführen, spricht
von der Vierfachen Huld (Wohltat, Gnade), für die man Dank und Ehrung schuldig ist. Die er-
ste ist des Fürsten Huld, die zweite des Vaters und der Mutter Huld, die dritte des Meisters und
Lehrers Huld, die vierte aller Lebewesen Huld.26 Von der Huld des Fürsten, des Vaters und der
Mutter, des Meisters und Lehrers tut nicht not zu reden; darüber ist ein jeder seit seinen Volks-
schultagen belehrt. Aber da ist noch die Wohltat aller Wesen. Alle Dinge und Wesen, alles ohne
Ausnahme in der ganzen Welt hilft und steht sich gegenseitig bei: selbst nur ein Schluck Tee,
den ich empfange der Meister hat ihn bereitet, ein Stückchen Kuchen, das ich dazu bekomme bis
hin zu den Gefäßen, Geräten, den zehntausend dazu notwendigen Einzeldingen haben Menschen
ihre Mühe, ihren Eifer daran gewandt. Es gibt schlechterdings nichts, das wir mit unsrer Kraft
alleine dastehend könnten. Daher wird, ein Äußerstes sagend, von der Wohltat aller Dinge und
Wesen in Feld, Wald und Flur und im ganzen All (shinra-banshō) gesprochen. Wenn also von
den Vier Wohltaten gesprochen wird, so bekommt dies hier den Sinn: Ehre die ganze Welt!

Weiter: Reinheit (清) das ist: Der klare Spiegel gibt die Dinge, wie sie sind (mei-kyō-nyo-
tai). Alle Menschen haben ursprünglicherweise, wunderbar genug, im Grunde ihres Herzens die

24 Bei dem zitierten Vers handelt es isch um eines der zahlreichen Dōka (道歌), die Ikkyū vefaßt hat. Dabei
handelt es sich um buddhistisch-belehrende Tanka, nicht immer Meisterwerke der Poesie.

25 Die Zuschreibung ist mit Sicherheit hagiographisch. In zeitgenössischen Schriften läßt sich der Spruch nicht
finden. Moderne Forschung geht davon aus, daß der Dichter dieses Yojijukugo der 273. Abt des Daitoku-ji Daishin
Gidō (大心義統, 1657-1730) war. Das dritte Zeichen wird nicht selten falsch als静 gegeben.

26 Basierend auf Kung (s. u.). Zu allen Lebewesen vgl. u. a. das Bsp. für die Kobra in der 23. Rede der mittleren
Sammlung (Ameisenhügel) des Pāli-Kanon. Auch das Konzept der „Achtsamkeit“ (Vipassana) sowie 92. Beispiel.

14



Fähigkeit, Gut und Böse, Verkehrt und Richtig zu unterscheiden; sie haben die Scheide – und
Urteilskraft. Das reine (lautere) Herz ist wie der Spiegel und vermag Gut und Böse, Verkehrt und
Richtig voneinander richtig zu scheiden; ist aber auch im geringsten falsches (abwegiges, trübes)
Sinnen und Wollen da, so ist es damit vorbei.
Dasselbe ist auch, wenn gesagt wird: Berühmtes Schwert rostet leicht (an dem edlen blanken
Schwerte sieht man sogleich, wenn Rost sich ansetzt); immer und immer reinige dich (jikō) in
deinem Wesen (Hontai); es ist dies wie jenes (berühmte) Wort Kungs: Der Edle prüft dreimal
sich selbst.f

Abb. 4: Bohners Widmung eines Exemplars zu
Weihnachten 1943.

Weiter: stille Einsamkeit, (寂, jaku)
das ist leer-einsam (空寂, kū-jaku) oder
einsam-abgeschieden (Nirwana-Stille,滅
寂, jaku-metsu) d. i. das Wahre (Abso-
lute) Leere Nicht-Erscheinende (Shinkū-
musō). Wo Eintracht, Ehre, Reinheit
nicht aus dem Bereiche dieses Wahren
Leeren, Nicht-Erscheinenden her kom-
men, da sind sie ohne Leben. Dieses Still-
Einsame (Jaku) ist der Eintracht, Ehre,
Reinheit Urwesen (Hontai). Schwer läßt
sich darüber auch nur etwas schreiben.

࿮࿻࿱࿿࿲ ࿳࿼࿿࿺

Eintracht, Ehre, Reinheit, tiefe, stille
Einsamkeit im Beispiele der Musik.
和Wa Eintracht, Einmütigkeit
metaphysische Einheit der doch physisch
– irdisch Gestuften, Getrennten, Ver-
schiedenen, Uneinigen. Wo Musik ertö-
nen soll, müssen Hörer wie Spielende,
Empfangende wie Gebende eins werden;
alles nicht zum Garten der Musik Gehöri-
ge muß hinausgedrängt, hinausbewogen
sein. Dann erhebt sich und wird sichtbar
hörbar
敬 Kei Ehre ein Hohes, Erhabenes, ein zu
Ehrendes,
das wiederum allem und allen Ehre gibt:
das ist das Wohlgefallen, in der Musik
der Wohllaut, und in ihm und durch solches erscheint.
清 Sei Reinheit, Lauterkeit
Was ist in höherem Maße rein, lauter wie wahre Musik? Wie Quelle ist sie, wie höchster Spiegel,

f „Ich prüfe täglich dreifach mein Selbst: Ob ich, für andere sinnend, es etwa nicht aus innerstem Herzen getan;
ob ich, mit Freunden verkehrend, etwa meinem Worte nicht treu war; ob ich meine Lehren (die ich andern gab) etwa
nicht (selbst) befolgt habe.“ (『1-4』曾子曰：「吾日三省吾身、爲人謀而不忠乎。與朋友交而不信乎。傳
不習乎。」) Kung Gespräche, I, 4.

15



wie Kristall und indem alles Leben und Gelebte hier wie durchsichtig, wie ins höchste reine Licht
gesetzt wird, wird offenbar
寂 Jaku (sabishi) Einsamkeit, tiefe, stille Einsamkeit,
das Vergängliche wird gefühlt (wie auch das Unvergängliche); das, wofür es nur noch Tränen gibt
(schier jenseits von Freud und Leid) und tiefe, tiefe Stille.

Dies Viererwort ist Kernwort der Meditation; in ihm faßt sich zusammen, was Tee (Cha,
Cha-dō) ist und sein will. Man mag es hoch, man mag es leicht nehmen: Eintracht mag auch
heißen, daß nichts stört, daß man sich gemütlich beisammen fühlt und zugleich im Walde so
für sich hin; Ehre – daß daraus doch nichts Liedriges wächst, oder mag Ehre sich auch auf die
Ehrung des Gastes (des Hauptgastes und damit der andern Gäste und dadurch des Gastgebers)
beziehen; Reinheit ist dann das von allem andern Befreite oder auch das Untadlige, das Vornehme
(selbst beim Armen); Jaku oder sabi(shi) endlich das Los-sein vom Alltag, von der lauten Welt…
Alles mag auch sehr tief genommen werden. Das Klassische bei uns ist wesentlich Maß, Strenge,
Entbehren, Reinheit und zugleich hohe Einsamkeit.

Die großen Meister aber bleiben bei diesem Letzteren nicht stehen. Sie sehen und beschreiben
eine Stufe darüber hinaus, wo es gar nichts mehr gibt afs ein Warten auf ein Anderes. Wabi –
der Mensch hat gar nichts, ist gar nichts; das Andere ist alles. Recht für die Hirten auf dem Felde
erscheint dies gesprochen.

☸ ☸ ☸
Diese Datei ist ein Anhang zur Webseite
bohnerbiographie.zenwort.de

Erstellt am 4. Juni 2018 von Adi Meyerhofer, München.
Der zugrundeliegende Text ist nach japanischem Urheberrecht gemeinfrei. Die vorliegende elek-
tronische Bearbeitung wird unter den Bedingungen der Creative Commons-Lizenz cba 4.0,
d. h. „Namensnennung“ und „Weitergabe unter gleichen Bedingungen“ zur Verfügung gestellt
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode).

https://bohnerbiographie.zenwort.de

Zitiervorschlag für wikipedia:

{{cite web | url=https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_01.html | title= Zen-Worte im Tee-
Raume: Kōans 1 bis 10 | accessdate= | author=Meyerhofer, Adi
| authorlink=[[Hermann Bohner]] | coauthors=Bohner, Hermann; Akaji Sōtei (赤路宗貞)
| date=2018-06-04 | format=pdf | work=Zen-Worte im Tee-Raume (Chashitsu-Kakemono Zengo-
Tsukai 茶室掛物禪語通解) | publisher=OAG, Tokyo 1943 | pages=16 | language=de-DE-1901
| archiveurl=https://web.archive.org/web/20170417024734/https://im-tee-raume.zenwort.de/
zw2_htm/zw2_01.html | archivedate=2017-04-17 | quote= }}

16

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode
https://bohnerbiographie.zenwort.de

	[HTML]636060茶室掛物禪語通解 Zen-Worte im Tee-Raume
	[HTML]636060 Kōans 1 bis 10
	[HTML]636060 Kōan № 1 茶禪一味 tee und zen sind eins 
	[HTML]636060 Kōan № 2 Ο 
	[HTML]636060 Kōan № 3 一 二 三 eins, zwei, drei 
	[HTML]636060 Kōan № 4 萬歳! 萬歳! 萬々歳! ehntausend jahre! zehntausend jahre! zehntausend mal zehntausend jahre! 
	[HTML]636060 Kōan № 5 懈怠比丘不期明日 Fauler bhikkhu, warte nicht bis morgen! 
	[HTML]636060 Kōan № 6 無賓主賓主 nicht gast, noch wirt! wirt klar! 
	[HTML]636060 Kōan № 7 諸惡莫作 眾善奉行 alles schlechte lassen, alles gute tun 
	[HTML]636060 Kōan № 8 夢 traum 
	[HTML]636060 Kōan № 9 教外別傳 不立文字 eigens, ohne dogmen, wird tradiert keine (heilige) schrift ist aufgestellt 
	[HTML]636060 Kōan № 10 和敬清寂 eintracht, ehre, reinheit, (stille) einsamkeit 



