& B I G E G A
Zen-Worte im Tee-Raume

von Akaji Sotei (FRE8 52 H)
Einfiihrung und Ubersetzung von Hermann Bohner 2

Koans 1 bis 10

Koan Ne 1
R — IR
TEE UND ZEN SIND EINS

Die Leute insgemein gebrauchen gern den Ausdruck Cha-Zen-ichi-mi ,,Tee und Zen sind Ein
Geschmack® (sind Eines) oder sprechen von Cha-do. (,,Tee-Weg,“ Tee-Tao, Tee-tum) Zen ist
wesentlich Erwachen (Satori), Erleuchtung, wahres Wissen, und so mag auch Tee geradezu als
Erwachen gefaB3t werden. Zen ist nichts AuBerlich-Festgelegtes, vielmehr eine Richtung (homon,
Dharma-Tor) ohne eigentliche Beschrinkung (fesselnde oder erstarren machende Einengung).
Was Zen ist (,,der Zen-Geschmack®) ist sicher im Tee, ist aber nicht nur im Tee, sondern kann
in jedem Lebensgebiet leben und in ihm gebraucht werden, in dem des Edelmanns (des Krie-
gers, des Amtstrigers) so gut wie in dem des Bauern, des Technikers, des Kaufmanns: wo im-
mer, in welchem Gebiete auch immer, dies Satori (Erwachen, das wahre Wissen) fehlt, da ist
allerletztlich nur Abweg (,,AuBlerhalb des Tao,“ ,,auBerhalb des Wegs,“ Verkehrtheit) (Ge-do), 1st
wilder-Fiichse-Zen.? Sagt jener Abt Taiko (KjfH) in berithmtem Verse:

Chikagoro no yo—sute-bito ni wa kokoro se—yo!
Koromo wa kite mo kitsune narikeri...

"https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_01.html (Stand: 4. Juni 2018)

Orig.: Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai (4% 2= #17)ii# 75 i fi# ); urspriinglich erschienen als Supplementband XX
der MITTEILUNGEN DER DEUTSCHEN GESELLSCHAFT FiiR NATUR- UND VOLKERKUNDE OSTASIENS, Tokio 1943

2 Online-Bearbeitung Adi Meyerhofer, dessen FuB3noten numeriert, die Bohners mit Buchstaben, die Dritter mit
romischen Ziffern.

3 Abwertend: ¥#J[k5 Yakozei ,,Wilder-Fuchs-Geist.“ Der Fuchs ist in der chinesisch- japanischen Folklore ein
trickreiches, hinterhiltiges Wesen (dhnlich der Schlange im Paradies), teils Tier, teils Damon, der auch menschliche
Gestalt annehmen kann, um die Menschen zu tduschen.

Ein ,,yakozei* kann auch einer sein, der den Zen predigt, weil er sich entsprechendes Wissen angelesen hat, ohne
jedoch iiber die entsprechende Praxis zu verfiigen.

Vgl.: Heine, Steven; Putting The “Fox” Back in The “Wild Fox Koan:” The Intersection of Philosophical and Popular
Religious Elements in The Ch'an/Zen Koan Tradition; HIAS, Vol. 56, Dec., 1996; S. 257-317.

Fuchs in Japan als Sagengestalt http://nihonryoiki.zenwort.de/nr_exkurse/nr_exKitsune.html


https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_01.html
http://nihonryoiki.zenwort.de/nr_exkurse/nr_exKitsune.html

Hiitet euch vor den Einsiedlern der neuen Zeit!
Zwar tragen sie Monchsgewand, aber innen sind sie (reiBende) Fiichse.!

So kann es auch beim Teewe-

) '“f\ sen dahin kommen, daB nur der
,ﬁg‘-‘ ! ‘ \J'; - Name da ist, die Wirklichkeit aber
D i e e Ces fehlt.

Ckoo-Ui | g

. AL v L iy Sagt man Tee und Zen sind

| Maym - &K () / {( T\ R L) Eines und meint damit nur: Weil

dem (k)  Shiga - Asamiya| Ioaraki- Sashimal die Tee-Formen (Cha-do) Ahnlich-
ke v MR (RL) keit haben mit Weisen und Ubun-
AR (EY) Qe e 1[ gen des Zen, deshalb sei Tee und
SRR Zen Eines — so ist das vollig
= falsch; und denkt man: Der Zen-

P  Shizuoka | Meister Eisai* hat den Tee bzw.

den Tee-Samen von China heriiber-
gebracht und hat die [grundlegen-
T(;,._arn_c,;_w &4 de] Schrift iiber das Tee-Trinken
n N und die Tee-Kultur (%5 45 3 4= §t,

k¥ (z0X)/ 2
Nagasai-sonogi | /*

BAE  Kagoshima \l

| Miyozaki | g ‘ ‘ _
NN ,»Chicha-yosei-roku®) geschrieben,
Abb. 1: Japanische Teeanbaugebiete. Ab Ende der und qer (Zen-geiibte) E_:‘dles Rikya
Muromachi-Zeit galt der Pulvertee Toganoo (¥#}E ), hat die Tee-Formen mit dem Wer-
gewachsen im Norden von Kyoto als Bester Honcha. (d. h. ke Hyaku-jo-seiki geschaffen und
wirklicher Tee,“ der bei den Probierveranstaltungen zu fiir immer bestimmt, und daher ist
erkennen war; Gegenteil hicha) Diese Teeplantage fiihrt sich Tee und Zen Eines — so ist das
auf die von Eisai an Myoe gegebenen Samen zuriick. Spiter ebenso verkehrt; alles Derartigen
nahm dann der im Siiden von Kyoto, in Uji, gewachsene diese wegen hier von dem Einen Schme-
Stellung ein, wofiir auch heute noch die meisten Teemeister cken (ichi-mi®) sprechen, trifft die
eintreten. Andere Quelle fiihren den Tee in Japan auf Saicho Sache nicht. Einzig, wenn man es
zuriick, es gibt auch Quellen die belegen, daf} bereits der in sich im Geiste hat und Tee-Zen-

Shomu-tenno mit besuchenden chinesischen Monchen Tee

trank (ohne daf3 ein Anbau im Lande stattfand). Erntezeit ist

4 @74, Der japanischqAMﬁbeCEjsai (1141-1215 BHE % 18), der ein Jahr vor der Etablierung des Shogunats
aus China zuriickgekehrt war, hatte zwei Dinge mitgebracht: Rinzai-Zen und Tee, der bald Nationalgetriank wurde.
Den Zen (ch.: Ch'an, Pinyin: shan; chdn) nahm die Elite in Kioto mit weniger Begeisterung auf. Die strengen An-
forderungen, die personliche Anstrengungen betonten, wirkten im Vergleich zum bekannten Tendai- bzw. Shin-
gon-Buddhismus wie Barbarei. Ensai begab sich, als er die Fruchtlosigkeit seiner Bemiihungen in Kioto erkannte,
nach Kamakura zum Sitz des Shogunats, wo seine ,,spitzfindige” Lehre groeren Anklang fand.

> J&+- Kulapati jap. Koji. Der Titel wurde 1585 per kaiserlichem Dekret verliehen, nachdem er beim Shogun
eine Teezeremonie gehalten hatte. Das Wort bedeutet aber auch ,,aktiver (buddhistischer) Laie.“

Samadhi erfolgt, kommt man zu

4 Dieser Ausspruch geht auf Rikylis Sohn Sen Sotan zuriick (auch bekannt als Gempaku).

"'In der Zen-Sprache wird eine Pseudo-Erleuchtung oder bloB halbe Erfahrung auch ,,Fuchserleuchtung® ge-
nannt. Man spricht so von ,,Fuchs-Zen.“ Der wahrhaft Erleuchtete, der die Identitit von Leere und Karma-Gesetz
begreift, lebt frei das Alltagsleben in dieser dem Karma-Gesetz unterworfenen Werdewelt. Er verlangt nicht danach,
ein Buddha zu werden, weil ,,das Schauen der Selbstnatur (kensho) gleich dem ,,Buddha-werden* (jobutsu) ist (kens-
ho soku jobutsu). Doch tragen viele, die der Welt entsagten, zwar Kleider, sind aber wie Fiichse. Diese Klage eines
alten Zen-Meisters ist bis heute nicht verstummt. Dem Fuchs-Zen huldigen alle Zen-Ubenden, die nach Auferge-
wohnlichem trachten und der Bindung des Karma-Gesetzes zu entrinnen suchen. Der Gesang fiihrt in den Bereich
der iibergegensitzlichen Wahrheit, in dem alle Gegensitzlichkeiten zusammenfallen.

2



dem Bereiche, da sie beide Eines
(Ein Geschmack) sind.

Koan Ne 2

Was soll dieser runde Kreis? Ein Kreis® ist gezeichnet und mit-
ten darin der Name des Edeln, (& -+, Koji) Soeki oder eines an-
deren Wegbeflissenen (3& A, Dgjin) geschrieben, und aulerdem
aulen seitwirts berithmte Worte (desselben). Dabei stellt man ge-
wohnlich im Teegemache den Butsujigama (Kessel fiir buddhisti-
sches Ritual) zu diesem Bilde auf. Was gesagt werden will, ist:
o All das Unzihlige, was lebt und webt, lebt und west darinnen; das
Abb. 2: GroB-Rund-Spiegel-Wissen (die all-vollkommene alles spiegeln-
de Weisheit" & [ $5 %7) ist dies, der Wahre Leib (hontai, 7&
i) des Wahrhaftigen Leeren Erscheinungsform-losen (1§ Z% i
#H, Shinkii-muso).

~Enso“Kalligraphie.

6 Dieser ,,Kreis“ ist auch als ,,Zen-Sex-Koan“ bezeichnet worden. (Taigen’s Version ,Hier eintreten“ [in der
Sammlung Gervin]). Der Kreis symbolisiere die yoni, in die der lingam einzufiihren sei. Vgl. Stevens (1990), S. 90.
Alternativ die Interpretation des Kreises als ,,Symbol der Vollkommenheit, des Universums, das Alls“ in BYL?2 69.
Beispiel S. 368-70.

I Anspielung auf Hui-néng [683-713; jp.: Roku-so E-nd], den 6. Patriarchen chinesischer Tradition Die Traditi-

on berichtet: Der schlichte Laienpilger Lu hatte etwa sieben Monate bei dem Fiinften Patriarchen Hung-jen [602-75;
jp-: Go-do Ko-nin] in der Reisscheuer des Klosters Reis gestampft, als der Meister in der Absicht, einen des Patriar-
chates wiirdigen Nachfolger herauszufinden, seinen Monchen aufgab, ein Gedicht tiber das ,,Herz,” (hsin) d. h. den
Geist, zu verfassen. Der begabteste unter ihnen, Schén-hsiu, galt im Kloster bereits als derjenige, auf den die Wahl
des Meisters fallen werde, und ein Gedicht, das er nachts heimlich an die Wand des Klosterflurs schrieb, bestirkte
sie in dieser Erwartung um so mehr, als auch der Meister es in Gegenwart der ganzen Bruderschaft lobte. Schén-h-
siu [A.M.: jp.: Shin-shti Jo6za; 1710, Vater des nordlichen Zen] verwendet darin zwei in der buddhistischen Traditi-
on beliebte Bilder: erstens den sogenannten Bodhi-Baum, unter welchem der Buddha in den Wildern von Uruvela
im Lande Magadha einst die Erleuchtung fand; zweitens den chinesischen Spiegelstinder, ein holzernes Gestell mit
dem Spiegel darauf, der im Zen nicht, wie bei der Kunstbetrachtung, wegen seiner reliefierten Riickseite mit ihren
kosmologischen Symbolen interessiert, sondern wegen seiner glatten Oberfliache, welche, wie der Geist in sich sel-
ber bildlos leer, zwar alle Bilder in sich aufnimmt, von ihnen aber unberiihrt bleibt. Weil Spiegel und Gestell durch-
weg zusammengehoren, ist im Chinesischen der Ausdruck Spiegelstinder gleichbedeutend mit dem Spiegel selbst.
Das Gedicht lautet:
Gleicht der Leib dem Baume der Erleuchtung, & 23 #2554,
So der Geist dem klaren Spiegelstinder. /[ 2187 #% =,
Wisch ihn fleiBig immer wieder rein! B i €3,
LaB kein Stdubchen Unrat darauf sein! 77 {fi 35 EE 322
Von diesem Vers horte auch der Pilger Lu in seiner Reisscheuer und schiittelte dazu den Kopf. Er empfand sofort
das schiilerhaft Unfreie des Gedichts, das sich an Bilder klammert und sie weiterspinnt, als kdme fiir die Sache selbst
dabei etwas heraus. In der Nacht nahm er einen Klosterknaben mit sich nach dem Flur und bat ihn, selbst des Schrei-
bens unkundig, neben Schen-hsiu’s Vierzeiler den folgenden zu setzen:
Erleuchtung kommt noch immer ohne Baum. = $g 7 £ £,
Der klare Spiegel ist auch kein Gestell. B §# /R JE =,
Wo nichts von ewig ist, kein einzig Ding, A 7 fit — 477,
Wo hinge sich das Stdubchen Unrat hin {a] 5% &5 EEHR |

Dieser Vers bezeichnet fiir die ostasiatischen Zen-Schulen ihre eigentliche Geburtsstunde. (Zur Entwicklung der
beiden Traditionslinien: Dem nordlicher Zen (Shen-hsju’s) und des siidlichen (Hui-néng) BYL2: 24-28 ,Sieg der
Zen-Tradition des 6. Patriarchen “; beide Gedichte und Biographien BYL2: 18-21, 75-6.)



Das Kegon-Sutra,’ gibt der Vier Dharma-Welten ersten Sinn, und so verkiindete Shaka, als
er von den Schneebergen herniedergestiegen war, zu allererst dies Kegon-Sutra. Allein da es
irgendwie zu hoch war, konnten die Menschen es nicht verstehen. Und so verkiindete er, von unten
beginnend, zuerst Agon-Sutra und, Stufe um Stufe emporfiihrend, Hoto-, Hokke- und Nehan-
Sutra. Da ist also etwas, was im vornherein schwer erfa3bar ist, ja unerkldrbar heilen muf3. Bald
nennt man es Kami (41, ,,das Gottliche,“ Gottheit),® bald Buddha, bald Himmelskaiser (X 7,
Tentei), bald Geist, bald Wahres-Wesen-ehe-Vater-und-Mutter-geboren; das alles geht aber auf
ein und dasselbe. Verlangt aber jemand, man solle zeichnen und beschreiben, was es denn fiir ein
Ding sei, oder, sagt er: zeige uns vor Augen (man denke!) was da war, ehe die Welt selbst vor
Augen zu sehen war, so ist die Verlegenheit natiirlich gro8.

So ist es auch mit dem Chajin® (Menschen des Tee): weil und insofern er im Tee steht, ist
er Chajin. Davor ist er einfach Mensch. Wird man aber weiter nach dieses Menschen Urwesen
(Ursprung, Moto) gefragt, so ist da vollends nicht so einfach, darauf zu antworten. Er ist doch
da, als Mensch und so kann man schon nicht sagen, dal} jenes absolut leer und nichts sei. Nicht-
Existenz (4, Mu) ist es nicht; Existenz (15; U) ist es auch nicht. Wundersam-wunderbar in
der Tat. Schriftlich oder miindlich es darzulegen, ist wahrhaft schwierig. Um ein Gleichnis zu
nennen: fragt einer (der noch nie diesen Tee getrunken hat) Wie schmeckt denn der Tee? so mag
allerlei Antwort darauf gegeben werden, Der Tee schmeckt bitter oder Im Herben ist doch etwas
Angenehmes — aber besser als all dieses ist, der Frager trinkt einen Schluck von dem Tee, dann
weil} er am besten und raschesten, wie der Tee schmeckt. So ist es aber auch mit dem Menschen:
man mag noch so viel iiber ihn schreiben, den Kern (ff (>, Herz und Nieren) kann man doch
nicht mitteilen; es bleibt kein anderes Mittel, als in eigener Person selbst ihn zu erfassen.

Aber notbehelfsweise will ich den Pinsel ergreifen und Wesenspunkte zu nennen versuchen.
Wenn ich zu den Lesern sage, sie mochten mir doch das Gefiihl ausdriicken, das sie gehabt ha-
ben, als sie dank des elterlichen Ursachenbundes (in-nen) aus dem Mutterleibe zur Welt kamen,
so werden sie schwerlich Bescheid geben. Dal} es aber beim Sterben ebenso ohne-Herz (unbe-
wubBt, in Ich-Enthobenheit® # (), mushin) zugehe, 146t sich nicht sagen. Wird einer nur gerade
einmal krank, so denkt er: Sterbe ich? — im Laufe der Jahre mehrt sich in der Seele Verlangen
und Begier, und das urspriingliche Aussehen (Gesicht, memboku) wird verdndert (verkriimmt,
entstellt); das ist der Lauf der Dinge. Dies Wesen Mensch ist ein kleines Stiick Weltall; es ist mit
dem grofBen Weltall Eines. Trotzdem denkt der Mensch oft: Ich bin doch zum Menschen gebo-
ren (also vermag ich alles, unabhingig von dem All); aber menschliche Kraft reicht nicht aus.
Wenn jemand den Stand erreicht hat, da er mit Himmel und Erde gleichen Grundes (gleicher
Wurzel), mit den Zehntausend Dingen Eines ist, so ist er der nur-menschlichen Welt enthoben,
so hat er den Menschenbereich absolviert. Der junge Mensch denkt: Ich mochte noch nicht ster-
ben (und das ist ganz natiirlich); der alte denkt: Ich kann jeden Augenblick ruhig sterben (und das
ist auch ganz natiirlich); innerhalb dieser beiden Tatsachen liegt menschliches Leben. Und wo,

7 deutsch: Doi, T.; Das Kegon-Sutra. Eine Einfiihrung; Tokyo 1957. Weiterfiihrend: Kegon-Sutra
https://nihonryoiki.zenwort.de/nr_exkurse/nr_exKegonsutra.html

8 Kami wird hiufiger im Zusammenhang mit Shinto-Gottheiten gebraucht. Im Prinzip bedeutet es ,,das Gottli-
che® und kann Jedem [Ding] innewohnen. Vgl. auch: Holtorn, D. C.; The Meaning of Kami; MONUMENTA NIPPONICA,
Vol. 3 (1940), Ne 1, S. 1-27. Auch Koan 55.

9 0) ch.: hsin, jp.: shin/kokoro ,,das BewuBtsein, das Innere, der Kern, das Mark, das Geistige [im weitesten
Sinne] usw.“ wird in chinesischen Ubersetzungen fiir das citta des Mahayana gebraucht. Vgl. auch: Grimm, G.; Die
Lehre des Buddho, der cittam als ,,Geist, Gemiit, Denken“ auffaft.

® 1) Bezeichnung eines Buddha-Nachfolgenden, eines Monchs usf. 2) Bezeichnung eines Tao (Weg) Ubenden,
eines taoistischen Meisters. 3) in weitem Sinne: Meister, Kénnender.

4


https://nihonryoiki.zenwort.de/nr_exkurse/nr_exKegonsutra.html

innig-unverwandt, Tag fiir Tag, das Leben so gelebt wird, da ist Ich-Enthobenheit (die Welt des
Nicht-Herzen, mu-shin); ja da ist die Welt des Vollkommen-Gleichen-Leeren ([ [5] fZ 2%, Endo-
Kyokit) — Aber so eins zwei drei 146t sich dies Wahrhaft-Leere-Erscheinungslose (Shinkii-muso)
in seinem wahren Wesen (Hontai) nicht erfassen; dem Zen-Meister folgend forschen, ist wohl
der kiirzeste Weg. Solange jemand dies wahre Wesen nicht geniigend erforscht und verstanden
hat, so lange wird er, mag er noch so sehr sich mit Tee beschiftigt haben, nicht ein Wissender
(Erwachter, satori no hito) genannt werden, und all sein Tee bleibt nur eine ganz gewohnliche
(bompu,'° laienhafte, inhaltslose) Sache.

Koan Ne 3

EINS, ZWEI, DREI

Zuerst hat man nur ein geringes Tee-Verstdndnis, méhlich Schritt fiir Schritt dringt man tiefer und
tiefer ein, um zuletzt ein groBer Meister in Tee (Dai-chajin) zu werden; einen Weg von tausend
Meilen mufl man mit dem ersten Schritte beginnen — das will dies Wort (Kdan) sagen. Wie es
aber in Zen keine Bestimmung dariiber gibt, (wie, d. i.) von welcher Seite her man an die Sache
heranzukommen habe — Mu-mon-kwan (4[5 [4, Nicht Tor-Verschlu3, Tor-loses Tor) [heif3t ja
das Zen-Grundbuch '], das ist ja Ost-West-Siid-Nord die Vier Himmelsgegenden Oben-unten
hell und gedffnet — so besteht also auch keine Anweisung, dal man (gerade) von der Teezuberei-
tung herkommen solle; es mag beim Tee die Liebe zu den Gefdlen und Geriten sein, es mogen
die Gedanken sein, es mag das Gesellige sein; von den verschiedensten Seiten mag man heran-
kommen, das ist gleichviel; nur: Schritt fiir Schritt tiefer und tiefer vordringen, das soll man, und
das will dieses Wort sagen. Von Eins kommt man zu Zwei, Drei, und kann weiter zu Vier, Fiinf,
Sechs, Sieben, Acht, Neun, Zehn, Zwanzig, Vierzig, Fiinfzig, Hundert, Tausend, Zehntausend,
Hunderttausend, Man, Oku® ({& = 100 Millionen) und immer weiter voranschreiten. Wenn man
dann aber von diesen Tausend, Zehntausend, Oku, Cho (JK = Trillion) noch einen Schritt weiter
voranschreitet, und jemand will die allerletzte Zahl, die ganz am Ende ist, genannt wissen, so ge-
rit auch der groBBte Gelehrte, wenn er Bescheid geben soll, dabei, denke ich, in Schwierigkeiten.
Aber gerade da, wo kein Bescheid mehr gegeben werden kann, ist, um vom Menschen des Tee
her zu sprechen, der grole Mensch (der grofle Meister) des Tees (Dai-chajin), solange es noch
in Zahlen ausgedriickt werden kann, ist noch nicht das Vollkommene Hochste erreicht. Wie es
im Gedicht bei dem Kiirbisbilde heif3t: Solange man (in dem Kiirbis, dem Trinkkruge) drin noch
etwas plitschern hort, ist noch nicht genug Wein darin. Solange man nicht, wie es dieser Vers

10 bompu ist der gewohnliche, unerleuchtete Mensch [skr.: prthagjana), im Gegensatz zum Erleuchteten (,,Ed-
len®).
Bompu moshi shiraba, sunawachi kore seijin,
Seijin moshi e seba, sunawachi kore bompu.
»Erlangt der Laie Simpelton Wissen, wird er ein Weiser / Erlangt ein Weiser Verstehen, wird er zum Simpelton.“
T Als Sammlung von 49 Koans verfafit von Ekai, genannt ,,Mu-mon* im Jahre 1228 ch. Wu-men Hui-k’ai (jp.:
Mumon Ekai) (1184-1260), Text in: Taisho Ne 2005 (Vol. XLVIII, 292a-299c¢).

¢ Man ,zehntausend” ist urspriinglich die letzte Grofizahl; zehntausend Jahre bedeutet soviel wie ,,ewig,” ,,im-
mer.*“ Hernach wird Oku die letzte Grofzahl, verstanden meist als 10 Man, spéter als ,,Man-Man* 10,000 mal 10,000.
Endlich wird Ché (Jk) diese GroBzahl, meist gefaf3it als 10 Oku. [Vgl. den Pali-Kanon: ,,84000“ ist die indische Zahl
fiir ,,unendlich.“ Die héufige Beschreibung eines Kriegers, der aus ,,84“ Wunden blutet, bedeutet nichts anderes, als
dal} er an vielen Stellen verletzt wurde. ]



will, bis zum voélligen (absoluten) Status es bringt, ist es noch nicht richtig. Und hier ist wieder
die Eins der Urgrund. Sagt Rikyt in den Hundert Versen (FI] K B3 &):

HEelF—LDBBOFEHD
+Xhirsstnzn—

Keiko to wa ichi yori narai jii o shiri

Jjit yori kaeru moto no sono ichi.

Der Unterricht: Lern eins und wisse zehn!

Von Zehn zuriick zum Grunde komm: zu diesem Eins!

Auch mit den (beriihmten) Kirschbliiten von Yoshino ist es nicht anders: spaltet man auch den
Baum auf, so sind da doch keine Bliiten. Kommt es aber zum vierten Monat, so bricht alles
auf, und iiber und iiber sind die Biume voller Bliiten. Alles erscheint seiner eigenen Zeit geméalf;
kommt die Zeit, so tritt das innere Wesen ganz von selbst hervor. Will man hier von Wunder
sprechen, so mag man es tun. Es ist mit diesem Zen-Wort Eins, zwei, drei, wie GroBmeister
Bodhidharma sagte: Hat die Bliite ihre fiinf Bldtter entfaltet, so kommt die Frucht darnach in
natiirlicher Folge.

ANDRE FORM

Alles beginnt mit eins, zwei, drei,

und nichts ist hilfloser als die Eins,

und doch ist sie die méchtigste aller Zahlen; denn

Alles beginnt mit eins, zwel, drei,

und steigt von da auf in die Hundert, die Tausend, die Millionen und die Milliarden,
addiert sich, subtrahiert, multipliziert, dividiert, potenziert sich hinauf und hinab,
um zuriickzukehren zur Eins —

Alles beginnt mit eins, zwel, drei —

aber solange du iiberhaupt noch zédhlen kannst, in die Zahlen es fassen kannst, ist es noch
nicht, was das Wort doch sagen will: Eins, das Eine und auch zwei und auch drei

und alle dndern Zahlen sind es dann noch nicht —

Nur das Unzéhlbare ist, was zéhlt.

Koan Ne 4

! B! B AR

EHNTAUSEND JAHRE! ZEHNTAUSEND JAHRE!
ZEHNTAUSEND MAL ZEHNTAUSEND JAHRE!

An Neujahr sieht man dies Schriftbild oft. Ein Gliickwunsch ist es. Und wenn mich jemand mit
diesem Rufe begliickwiinscht, so freue ich mich natiirlich. Aber in Wirklichkeit geht es nicht
so, wie der Ruf sagt. Bevor ich ja das hundertste Lebensjahr erreicht habe, muf} ich doch wohl
Abschied von dieser Welt nehmen. Wozu und wieso denn nun die Ban-zai! Ban-Ban-zai! (Langes
Leben!, Ewiges Leben!). Nun, wiewohl Rikyt in seinen Siebziger-Jahren starb, nahm doch die
nichste und {ibernéichste Generation seinen Geist (seinen Wunsch und Willen) auf; der Tee wurde
blithender und blithender, und in solcher Bliitenfiille ist er ja heutigen Tages bei uns lebendig.
Wiewohl also Rikyt starb, so ist doch sein wahres Wollen (1= &, shonen) fort und fort durch
tausend, durch zehntausend Jahre fort lebendig. Wenn Japans Nationalheld Kusunoki Masashige

6



im Kampfe fiir Kaiser und Reich fallend sagte: Er werde siebenmal als Mensch wiederkehren,
die Feinde des Reiches zu vernichten, — so mag ein Wissenschaftler sagen: das ist ja unmdglich,
daf} er siebenmal als Mensch wieder geboren wird. Man soll aber nicht vergessen, einmal, dal3
Kusunoki Masashige in seinen S6hnen und Enkeln fortlebt, und dann, dal wenn sein Geist von
dndern aufgenommen und gelebt wird, wahrlich Banzai, Banzai, Ban-banzai Masashige! gilt.

Singen wir doch auch im Nationalliede:'?!3

i Hivmeri

ez

Lang lebe unser Herrscher pioa
tausend Geschlechter, (5;2 _J.f - - 3 EJJJ‘Q'F{' i i =
achttausend Geschlechter. T ' , -
bis auch der kleine Kiesel (SEEESSSES SiS GES= s
zum Felsen ward und Moos ihn iiberdecket! crnommomErmomeomemens

BRIz
FHRIZAFARIZ
MaD

B hT
HDETFET

- yachipo ol sz ®

Daher gilt: solange wir nicht den wahren Geist Riky’s (bzw. Kusunoki’s'*) aufgenommen
habe und so hoch vorangedrungen sind, wir der lebende Rikyt (bzw. Kusunoki) genannt werden
konnen, lange sind wir das noch nicht, was Kusunoki, was Rikys war und ist.

12 Kimigayo (& 7%3{%) http://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/a/a3/
Kimi_ga_Yo_instrumental.ogg

13 Der Text soll auf Ki no Tsurayuki (ca. 872-945) (Bekannt fiir sein Reisetagebuch Tosa no nikki [+ 7% H ';
935 unter weiblichem Pseudonym in Hiragana geschrieben]. Er ist einer der ,,36 unsterblichen Poeten® [= -+ 75
L, Sanjorokkasen] der Nara-, Asuka- und Heian-Zeit. Zusammengestellt wurde die Liste von Fujiwara no Kin-
t0.) zuriickgehen und ist erstmal im Kokinshu (Im kaiserlichen Auftrag zusammengestellte Gedichts- Anthologie,
vollstindiger Titel: Kokin wakash [ 4 F1 5 #].) als tanka zu finden. Die Nutzung als Nationalhymne des geht
auf Hauptmann Oyama Iwao (1842-1916, spiter Armeeminister und Feldmarschall) zuriick, der, 1869 einer Anre-
gung des in Yokohama diensttuenden britischen Militdrmusiker John Fenton folgend, eine erste japanische Natio-
nalhymne anregte (mit stark abweichender Melodie). Eine vierkopfige Kommission (mithilfe des preuflischen Mi-
litairberaters Franz Eckert (Siehe: F. Eckert; Die japanische Nationalhymne mit Noten; moag, III, 23, S. 131)) be-
stimmte 1880 eine ,,getragenere” Melodie von Hayashi Hiromori. Diese wurde erstmals zum Kaisergeburtstag am
03.11.1880 aufgefiihrt.
,»1947/48 wurde der Kaiserkult und die Kimigayo-Hymne — ein Gebet fiir das immerwéhrende imperiale Reich, die
als Nationalhymne gesungen wurde — verboten. Statt der Werte Kaiserverehrung, Selbstaufgabe, Militardisziplin,
Kriegsheldentum und Ahnenverehrung sollten nun die Werte der Demokratie, Pazifismus und Konstitutionalismus
und hervorgehoben werden....Bereits im Jahre 1991 wurden die ,,Kimigayo “-Hymne und die alte Flagge der auf-
gehenden Sonne als Symbole, die bis zum Jahre 1945 benutzt worden sind, reaktiviert. Diese Symbole kamen ein-
her mit neuen Schulbiichern, die zum ersten Mal seit dem Zweiten Weltkrieg positiv iiber japanische Militirhelden
sprachen. 1991 schlieBlich bezeichnete auch der Yoshird Mori den Chinesisch-Japanischen Krieg als ,,China-Zwi-
schenfall.“...Die Titigkeit der Revisionisten wurde in den 90er Jahren immer sichtbarer.“ Um das Absingen des Ki-
migayo war nach dem zweiten Weltkriegs ein dhnlicher Konflikt entstanden wie um das ,,Deutschlandlied — erste
Strophe.“ Insbesonders die Lehrergewerkschaft weigert sich, das Lied bei der am Schuljahresbeginn iiblichen Flag-
genhissung abzusingen, und wurde daiir als ,,linksradikal“ gebrandmarkt. Das Kimigayo wurde per Gesetz erst 1999
(zusammen mit der Fahne ,,Hinomaru*) wieder zum Nationalsymbol Japans erklrt.

14 Auch: Bohner, Hermann; Uber den jap. Nationalhelden Kusunoki Masashige; Osaka 1955 [Regierung].

Ul


http://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/a/a3/
Kimi_ga_Yo_instrumental.ogg

Koan Ne 5
et N H

FAULER BHIKKHU, WARTE NICHT BIS MORGEN !

Das ist die beriihmte Sache,!> wie Abt Seigan vom Murasaki no Daitokuji (X {# B ) dem Gempa-
ku (5t {H) den Namen Klause Heute, (45 H F& Konnichi-an) gab. Wie es in den Gespriachen
Kungs'® heiBt: Tag um Tag neu; kommt wieder ein Tag, (wieder) neu. Jedenfalls wenn der
Mensch denkt: Es wire wirklich gut, das und das zu tun; aber sogleich es zu tun, geht nicht;
es paft heute nicht; morgen will ich’s ganz gewif tun — so kommt der morgige Tag, und da ist
auch wieder etwas, warum es nicht gehen will, und so verschiebt es der Mensch auf iibermorgen
(und immer so fort).

Ganjitsu ya mata uko-kano hajime kana

rainen wa onore to omo to o0-misoka.Der erste Tag des Jahres —
Der Anfang wieder, dal man so dahinlebt!

Im kommenden Jahre aber soll’s ganz anders werden —

denkt (ein jeder) an des Jahres letztem Tage.!”

15 Dieses Wort geht auf Bodhidharma zuriick. (K6an 52 Anm.)

16 Wilhelm, Richard; Kungfutse Gespriiche (Lun Yii); Diisseldorf, Koln 1955

17 Vgl. dazu die Anweisung Chi-chi’s (538-597) (Dschi-i, Meister auf dem Tiin-tai-shan) zur Uberwindung der
Tragheit (als ,,Dritte Bindung® im 4. Kapitel).

Die dritte Bindung ist die Fessel der Tréagheit und Schléfrigkeit. Trigheit bedeutet, dal unser Denken matt und
faul wird, Schléfrigkeit bedeutet, dafl unsere fiinf Sinne nachlassen, unser Korper erschlafft und wir in Schlaf fallen.
Um Erleuchtung zu erlangen, bediirfen wir eines beweglichen Geistes. So sind dies Ursachen und Bedingungen, die
uns daran hindern, das hochste Gliick im gegenwirtigen wie im zukiinftigen Leben zu erfahren, ebenso die Freude
der Reinen Erde und den unbegreifbaren Frieden des Nirwanas. Dies ist vielleicht das gefihrlichste Ubel, weil wir
uns der anderen Bindungen bewulit werden konnen und wir zumindest den Versuch machen koénnen, sie zu iiberwin-
den. Das Band der Trigheit aber und der Schlifrigkeit macht diesen Versuch unmdglich. Denn in diesem Zustand
gleichen wir einem leblosen Korper, der weder Leben noch Wahrnehmungen und BewuBtsein besitzt. Selbst unser
Herr Buddha und die Mahasattva-Bodhisattvas mufiten gegen die Schlifrigkeit kimpfen. So heilit es: Stehe auf.
Bleibe nicht ausgestreckt, gebunden bis ins Herz hinein an einen verfallenden Korper. Unter dem Namen Mensch
verbirgt sich nur eine Anhidufung von Auswurf. Du gleichst einem vom Pfeil Vergifteten. Bleibst du im Schmerz
gleichgiiltig liegen, um einzuschlafen? Es ist als ldgst du in festen Ketten, weil du einen Mord begangen hast. Wiir-
dest du in Verzweiflung und Angst auch zum Schlaf dich niederlegen?

Dieser Dieb, dieser Entfiihrer kann unser Tod sein, wenn wir ihn nicht mit aller Kraft zuriickstoen. Du gleichst ei-
nem Menschen, der sich neben eine giftige Schlange legt, oder der unbeweglich im Schlachtgetiimmel bleibt. Wie
kann man sich unter solchen Bedingungen eine Ruhepause génnen?

Du muft verstehen, dafl Trigheit und Schléfrigkeit dich in tiefster Finsternis halten. Sie berauben dich deiner Ver-
nunft, zerstoren deinen Geist, bedriicken deinen Willen, verdunkeln das wahre Ziel deines Herzens. Wie kannst du
dich zum Schlafen hinlegen, wenn du solchen Verlust erwarten muf3t?

Um dieser schweren Ursachen und Bedingungen willen wird der Geist in solcher Weise ermahnt, damit er die Ge-
fahr verstehen und sich von Trigheit und Schlifrigkeit fernhalten kann. Es ist seltsam, daB die fortwihrende Ubung
des Dhyanas unsere beste Waffe gegen diese Leiden ist, die ihrerseits die grofen Feinde der Dhyana-Ubung sind.
Dhyana — Meditationsanweisungen des chinesischen Meisters Chi-Chi aus Tien-Tai; Miinchen 1960 (Otto Barth
Verlag); [dt. Ubs.: Ursula von Mangoldt (nach fr.: Dhyana pour les députants; ch: Dschi-guan [Gundert]; fr. 1951
von Lounsbery, Constant G. und Yiian Dso)].

Tien-Tai-Schule, die in China von Chih-1 am Ende des 6. Jahrhunderts gegriindet wurde. IThr Name stammt von dem
Berg, auf dem das erste Kloster stand. Sie sieht in den Lehren der anderen Sekten die vielfiltigen Aspekte des Dhar-
ma und verehrt die heilige Schrift vor allem den ,,Lotus des Guten Gesetzes“ (Saddharma-pundarika-stutra = Lo-
tus-Sutra). In Japan heift diese Schule Tendai und wurde von Saichd (767-822; postum: Dengyo Daishi) 805 A.D,
eingefiihrt.

8



Koan Ne 6
mEFE L
NICHT GAST, NOCH WIRT! WIRT KLAR!

Wenn gesagt wird Nicht Gast noch Wirt, so mag jemand denken, es gebe beim Tee nicht Gast
noch Wirt. Dem ist aber, nicht so. Vielmehr, da Nicht Gast noch Wirt und Gast und Wirt (un-
getriibt) klar einander entsprechende (als ein Einziges zusammengehorige) Sinnspriiche sind, so
ist, was gesagt werden will, zunéchst dies: Wenn zum Tee eingeladen wird, so sei, was die kom-
menden Giste und den mit Tee bewirtenden Gastgeber anlangt, alles ungetriibt und klar (und
nirgends etwas Irritierendes, Stérendes), und so lat es zu dem Bereiche kommen, da die Géste
das Herz (das Innerste) des Gastgebers wissen und kennen und der Gastgeber das Herz der Giste
weifl und kennt. Und wenn so Klarheit der Herzen ist, da ist zwischen Gast und Wirt auch nicht
das geringste Abwegige (Falsche, Arge, Getriibte); sie werden Ein Herz, und es gibt dann nicht
mehr Gast fiir sich und Wirt fiir sich (von Gast und Wirt gilt das NICHT — MU); sie existieren
praktisch nicht mehr).

Gast und Wirt miissen aber auch klar und gegen einander abgesetzt sein.!'®

Um es im Bild zu sagen: Da lauft da eine Elektrische. Wenn nun Fahrgéste damit fahren,
so ist das fiir die Elektrische gut; sie befordert Leute, und die Tramgesellschaft hat davon ihren
Nutzen. Andrerseits nutzen auch die Leute die Elektrische und konnen auf diese Weise trefflich
ihre Zwecke erreichen. Die Elektrische ist um der Giste willen da, und die Giste sind um der
Elektrischen willen da, und alles ist so beiderseits in bester Ordnung: das NICHT ist erfiillt.

Der Herr, heif3t es, macht das Herz des Knechtes (Vasallen, 5% 3, kerai) zu dem seinen; der
Knecht sorgt und iiberlegt fiir den Herrn. Das ist eben dies. — So auch beim Tee: Herz muf} zu
Herz ungehemmt strémen (yiizit) und in Eines sich vereinen. Das ist das Wesenswichtige (kanyo).

Koan Ne 7
HEEE MEHRIT
ALLES SCHLECHTE LASSEN, ALLES GUTE TUN

Dieser Sinnspruch (Koan) sagt: Tu das Gute! Tu nicht das Schlechte! ¢ und weiter hat er keinen
besonderen tieferen Sinn. Es fragte ein Schiiler den Edeln Rikyti: Was ist des Tees letzter verbor-
gener Sinn? Rikyt erwiderte: Im Sommer ist es warm, im Winter kalt; sich danach richten. Der
Schiiler sagte: Wenn es das ist, so brauche ich nicht weiter von Euch besonders belehrt zu werden,
das weil} ich Geringer von mir allein. Aber wenn Thr das tatsdchlich verwirklicht, sagte Riky,
so werde ich Ew. Edlen geringer Schiiler. Abt Kokei (7 1) war gerade dabei und sagte: Das
ist ja gerade wie jenes Niao-k’o (/& =], 741-824). Alles Schlechte lassen, alles Gute tun! Dieser
Niao-k’o saB nimlich immer auf einem Baume in Meditation. Eines Tages kommt Pai-chii-i'®
am Baume unten vorbei und fragt: Was betreibt Ihr denn auf dem Baume oben im Nachdenken?
Niao-k’o antwortete: Alles Schlechte lassen, alles Gute tun! Pai sagte: Das weill und kennt ja
schon ein dreijdhriges kleines Kind. Niao-k’o antwortete: Ein dreijdhriges Kind weil3 das zwar,

18 auch: Die Lehre von ,,Gast und Hausherr* des Lin-dji-lu (& % #% 3%, jp.: Rinzai-Roku bzw. Rinzai Gi-gen, }
867. Deutsch in den ,,Aufzeichnungen iiber Lin-dji,“ 18 (BYL II 110ff.)

19 (9 B, Po Chii-i, jp.: Hakkyoi; Dichter 772-847. Unsterblich gemacht hat die Geschichte der Maler Lidng
Kai (32 #; ca. 1140—ca. 1210) mit seinem ausdrucksstarken Bild [ J& 5 #tZ5 « B&I5:47.

d Mannigfaltiges Schlechtes (Boses, Ubles, Arges) nicht tun! Die Schar des Guten ehrfiirchtig leisten.



aber ein siebzigjdhriger alter Mann bringt es noch nicht fertig. Ja, ja so ist es wahrhaftig sagte
der Edle und begriff (gaten) und ward Niao-k’os Jiinger.2’ — Das Wirklich Tatscichlich (jissai)
hier ist aulerordentlich schwer; Worte sind leicht, die Ausfiihrung ist schwer. Darauf wird hier
hingewiesen. Diese beiden Sitze sind nicht nur Meditationswort (Zengo); in weitester Weise tun
sie des ganzen Buddhismus groBe Wahrheit kund.?!

20 Gemeint ist B 38 #k (= B BI# A7, vereinf. [ &5 {3 Jifi; 741-824; jap.: Choka Dérin & 77 i #k). Ikkya
greift diese Stelle in seiner Anthologie zweimal auf. Einmal (Nr. 205; engl. in Arntzen, Sonja; Ikkyi and the Crazy
Cloud...; 1986, 36f.) gibt er einen Kommentar zur Interpretation Rydzen’s (1295-1369), an andrer Stelle schreibt
er ein spottisches Gedicht MuB3 ziemlich gefroren haben, der alte Kuttenmonch in seinem Nest....

21 Vgl. dazu auch das 23. Beispiel des Mu-mon-kan (Dumoulin, S. 95f):

Das Beispiel
Einst kam der sechste Patriarch, von Monch Ming [joza d. h. der vom obersten Sitz] verfolgt, ins Gebirge Ta-yii. Als
der Patriarch den Ming herankommen sah, warf er Gewand und Almosenschale auf einen Stein und sprach: Dieses
Gewand versinnbildet den Glauben. Soll man mit Gewalt darum streiten? Ich iiberlasse es dir. Nimm’ es und geh’
weg! Ming versuchte es aufzuheben, aber es war unbeweglich wie ein Berg. Er hielt an und zauderte. Furcht und
Zittern befiel ihn. Und er sprach: Ich bin gekommen, um die Lehre zu bitten, nicht wegen des Gewandes. Ich bitte
dich, erdffne und zeige sie mir! Der Patriarch sprach: Denk’ nicht, dies ist gut, denk’ nicht, dies ist bose !* Was ist in
diesem Augenblick das urspriingliche Antlitz des Monchs Ming? Da erfuhr Ming sogleich die grofe Erleuchtung.
Sein Leib war iiber und iiber in Schweif} gebadet. Trinen stiirzten ihm aus den Augen, und sich verneigend fragte
er: Gibt es aufler diesem geheimen Wort und diesem geheimen Sinn noch etwas, was noch tiefere Bedeutung hat?
Der Patriarch sprach: Was ich jetzt fiir dich erklért habe, ist nicht geheim. Wenn du es beleuchtend auf dein Antlitz
zuriickschaust, so ist das Geheime in dir.
Ming sprach: Als ich in Huang-mei** mit der Jiingerschar zusammen war, hatte ich in der Tat mein eigenes Antlitz
noch nicht geschaut. Nun hast du mir den Eingang gewiesen. Es ist, wie wenn einer Wasser trinkt und selbst kalt
und warm wahrnimmt. Jetzt bist du mein Meister !
Der Patriarch sprach: Wenn dies so ist, so haben wir beide, du und ich, in gleicher Weise Huang-mei zum Meister.
Hab’ gut auf dich acht!

Wu-men erklirt:
Man muf} sagen, daf} der sechste Patriarch hier keinen anderen Ausweg wufite [shutsu kytuke wortlich ,,aus bedroh-
tem Haus hervortreten “] und wie ein altes Miitterchen freundlich getan hat. Er hat gleichsam die Schale einer fri-
schen Pflaume abgeschilt, den Fruchtkern herausgelost und ihm in den Mund gelegt. Er braucht blof3 zu schlucken.
Der Gesang lautet:
Du beschreibst, aber es 148t sich nicht beschreiben,
Du malst, aber es 146t sich nicht malen.
Kein Preiswort erreicht es.
LaB ab, es ergreifen zu wollen!
Das urspriingliche Antlitz verbirgt kein Ort.
Mag die Welt in Stiicke gehen, es bleibt unzerstort.
Anmerkungen zum 23. Beispiel
*) Diese Weisung betrifft vorab die Ausrdumung des unterscheidenden, diskursiven Denkens. Gut und bose steht als Beispiel fiir die Gegensatz-
paare der menschlichen Erkenntnis. So erkldart Shaku Soen: Denk’ nicht, dies ist gut, denk’ nicht, dies ist bose, bedeutet, gut und bose, falsch und
richtig, Liebe und Hal3, gern und ungern und alle gegensétzlichen Dinge denken. Alle Dinge der Welt befinden sich im Bereich der Unterscheidung
wie gut und bose, Liebe und HaB. Man sagt ,,gut” und lobt, man sagt ,,bose” und tadelt, liebt oder haft. Dies ist die Form der Verirrung (Mumon-
kan Kogi, 188). Auch fiir Harada Sogaku sind gut und bose, falsch und richtig, geboren und ungeboren Unterscheidungsbegriffe, die es auf dem
Erleuchtungsweg zu beseitigen gilt (Mumonkan Teishoroku, 156). Diese Begriffe entstehen in der Begegnung mit der Welt. Der urspriinglich lau-
tere Geist erweckt in Beriihrung mit den Dingen der AuBenwelt, von diesen beeinflufit, Vorstellungen und Gedanken, darunter die Gedanken von
wgut“ und ,bose.“ Asahina Sogen umschreibt das Wort wie folgt: Nun beruhige deinen Geist! Denk’ nicht an gut, denk’ nicht an bose, und dann
merke wohl auf ! Was ist dein urspriingliches Antlitz? (Mumonkan Teishd, 178). Ahnlich paraphrasiert Yasutani Hakuun im Hinblick auf die
Selbsterfahrung: Du hast mich jetzt mit aller Kraft verfolgt; ohne an gut und bose zu denken, hast dich selbst vergessend mir nur das Gewand weg-
nehmen wollen. Du hast iiber die Schwere des Gewandes gestaunt. Nun zeige in all diesem die apriorische Natur deines urspriinglichen Antlitzes
vor! (Zen no shinzui — Mumonkan, 172). Dafl Hui-neng’s Wort keinen Amoralismus lehrt, zeigt die Erkldrung Yamamoto Gempd’s, der an dieser
Stelle ausdriicklich zu gutem, tugendhaftem Tun, besonders zur Ubung der ,verborgenen Tugenden* (infoku) auffordert (Mumonkan Teisho, 263).

**) Huang-mei, das Zen-Kloster des 5. Patriarchen Hung-jen [Gundert: Wu-dsu Hung-jén, jp.: Go-so Ko-nin Gu-nin 5/ Z.].

10



ADbDb. 3: Von Lit Zhi ([£38, ca. 1496-1576) gefertigtes Gemdilde des ,,Schmetterligstraums* des Zhudng Zi
(Tusche auf Seide, 29,4 x 51,4 cm).

¢ Dschuang Dsi ,,Das wahre Buch vom siidlichen Bliitenland;* Buch II (iibersetzt von Richard Wilhelm): Einst
traumte Dschuang Dschou, daf} er ein Schmetterling sei, ein flatternder Schmetterling, der sich wohl und gliicklich
fiihlte und nichts wufte von Dschuang Dschou. Pl6tzlich wachte er auf: da war er wieder wirklich und wahrhaftig
Dschuang Dschou. Nun weif ich nicht, ob Dschuang Dschou getrdumt hat, dafl er ein Schmetterling sei, oder ob
der Schmetterling getraumt hat, da3 er Dschuang Dschou sei, obwohl doch zwischen Dschuang Dschou und dem
Schmetterling sicher ein Unterschied ist. So ist es mit der Wandlung der Dinge. Derselbe Text bei Gundert: Dschuang
Dschou, erzihlt er von sich selbst, traumte einmal, er sei ein Schmetterling und flattere umher. Er fiihlte sich begliickt
und wuflte nichts von Dschou. Plotzlich erwachte er und war nun richtig wieder Dschou. Hat es nun Dschuang
Dschou getrdumt, er sei ein Schmetterling, oder traumt es jetzt dem Schmetterling, er sei Dschuang Dschou? Und
doch ist zwischen Dschou und einem Schmetterling gewif} ein Unterschied. Das heifit Verwandlung der Dinge.
Chuang-tse oder Dschuang-dsi ¥ 275 v.u.Z. (3% J&); W.-G.: Chuang-tzu, Pinyin: Zhuang Zi: Lebensdaten werden
auch gegeben als ca. 365-290, oder 370-280 v.u.Z. Verfasser von Ndnhua zhénjing 5§ 5 B #% der bei Gundert
sogenannten Lehrschrift von Bliite des Stidens; dt.: Wilhelm, Richard; Dshuang Dsi; Das wahre Buch vom siidlichen
Bliitenland; Kreuzlingen 191977 (Diedrichs Gelbe Reihe, 14). Mehr von Dschuang Dse: BYL2 39f, 81, 93, 261-5,

11



Koan Ne 8
=
TRAUM

Das Schriftzeichen Traum (2, Yume) sieht man oft als Wandbild, und gern ist dabei ein schwe-
bender Schmetterling. Das ist die bekannte alte Chuang-tse-Geschichte.®Dieser Traum ist aber
durchaus nicht etwa der Traum, den man ndchtens im Schlafe traumt. In weiterem Sinne ist diese
Welt eine Welt, welche Traum ist. Zum Beispiel, dieser Mensch niemand weil3, nach wieviel tau-
send oder wievielmal zehntausend Jahren es war, dal} sich sein In-nen (Ursachenzusammenhang)
zusammengefunden hat; er ward in diese Welt geboren; er lebt darin fiinfzig oder auch siebzig
Jahre, und dann muf} er wieder in seinen Urort zuriick, das ist sein Geschick; mit leeren Hinden
kommend, mit leeren Hinden gehend. Aber nachdem er zu seinem Urort, woher er gekommen,
zuriickgekehrt ist, nach wieviel tausend oder wievielmal zehntausend Jahren es dann geschieht,
daB er wieder in diese Welt kommt, dariiber 148t sich auch nichts Klares wissen.

Wahrlich, lang scheint dieses Zwischen (jenen und diesen wievielmal tausend Jahren), und
ist doch nur ein Augenblick, ein Traum! Wer aber dieses mit Traum Gesagte nicht durchschaut
und in seinem Herzen das Haften Raum gewinnen 14Bt, der erlebt iiberall Bitternis. Wer nach
dem Worte des Meditationsmeisters Ikkyti>? Von der Vergiinglichkeit zur Unvergiinglichkeit riick-
kehrend, einmal rastend dieses Traum verstanden hat, der wird nicht mehr von falschem Wahn
gemartert.

Und letztlich ist ja, Freud und Leid, Erziirnendes, Betriibnis fiir Wirkliches zu halten, doch
nur solch ein Wahn.

Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft — nennt man im Buddhismus die Drei Welten, und kurz
gesagt, Vergangenheit ist gestern, Gegenwart ist heute, Zukunft morgen. Ja mehr noch: ein einzi-
ger Augenblick, ein Fingerschnellen birgt in sich die Drei Welten; Vergangenheit und Gegenwart
und Zukunft. Und dieser eine Augenblick kommt, ob du auch viel tausend Jahre wartest, so nicht
wieder. Diesen einen Augenblick wirklich zu leben, dafl dieses Eine Leben nicht umsonst ver-
geht, das sei dir iiber alles wichtig. Wie das Sprichwort sagt: Zeit ist Geld. Du muf3t sie vollauf
nutzen. Und denkst du: alles in der Welt ist wie ein Traum...Gro3 werde dein Geist und lasse
sich in Wahn nicht irretreiben.

22 Ikkya (1394-1481; Koan 26 Anm.) vom Tenru-ji gilt als der Erschaffer der Zen-Kalligraphie (und damit des
Objekts dieses Buches). Die roh, kraftvoll und spontan wirkende Kalligraphie (durch schnelle, energetische Pinsel-
striche) wirkt leicht, erfordert jedoch jahrelange Ubung, die sich dann auch zum eigenen Meditationsstil entwickel-
te. Sein (mutmaBlicher) Sohn Jotei soll ebenfalls groen Einflufl auf die Schaffung des ,, Tee-Wegs* ausgeiibt haben.
Die Quellen zu Ikkyii sind vom historischen Standpunkt jedoch zweifelhafter Natur. Im wesentlichen man beschrin-
ken sie sich auf die Hagiographie seines Schiilers Bokusai sowie von Schliissen die aus Ikky@’s Gedichten gezogen
werden konnen. (Vgl.: Stanford, James; Zen-Man Ikkyii; Ann Arbor 1981).

Aus der Tradition dieses Klosters stammt auch der Rinzai-Meister Hakuin (1685-1781), bekannt fiir seine ironi-
schen Selbstportraits.

270, 302, 304, 438, 466, 468)

12



Koan Ne 9

A RIE AL F

EIGENS, OHNE DOGMEN, WIRD TRADIERT
KEINE (HEILIGE) SCHRIFT IST AUFGESTELLT

Kyogai-betsuden (7} 7l (& 23) ,,auBerhalb der Lehre in besonderer Tradition,“ das ist (von Herz
zu Herz, von Meister zu Jiinger wird in Zen die Wahrheitserkenntnis bzw. das Zeichen (E[I, in),
dall die Wahrheit erkannt worden ist, weitergegeben) das Herzens-Zeichen (.0 E[l, shin-in) au-
Berhalb der Lehre und Lehrerorterungen. Und weiter wird gesagt: Die Wahrheit ruht nicht auf
Geschriebenem (Gedrucktem, auf einer Schrift).

Um einen Vergleich zu nennen: (Der beriihmte Meister) Maruyama Okyo™ malt einen Tiger.
Einer der Schiiler borgt des Meisters Pinsel; er borgt des Meisters Farben und Farbschalen; er
malt auf ganz dieselbe Seide, er malt in genau denselben MaBlen den Tiger; jede Form und jedes
Gebilde malt er, daB es gleich sein soll. Wenn man aber dieses Bild neben dem des Meisters
sieht und dann vergleicht, 146t das Schiilerbild gar keinen Vergleich zu, weit bleibt es zuriick.
Das ist, was mit dem obigen Worte gesagt wird. Zwar malen sie beide, als sei es gleich; bei
Maruyama Okyd aber ist es so: sein Geist ist selber zum Tiger geworden. Beim Schiiler aber 145t
sich nicht sagen, er sei zum Tiger geworden und male so. Uberall aber, bei den No-Meistern, den
Schauspielern, den Gidayu-Singern' ist es ebenso: wen die ganze Erscheinung (die er darstellend
zeigt), falls es eine Frau sein soll, wirklich zu der der Frau macht, falls es ein Mann sein soll,
wirklich zu der des Mannes macht, der wird von den Leuten als Meister gepriesen. Das Herz,
dieses Eine (Innerste), ist der Urgrund; auch die (allergro3ten) Verschiedenheiten Himmel und
Erde, Wolken und Dreck sprieBen aus ihm auf. Auch der Mensch des Tee bleibt, wenn sein
Inneres sich nicht, sowohl im Verhalten gegeniiber den Gésten als gegeniiber dem Wirte, bis ins
Tiefste vollauf geordnet hat, wie jener Schiiler, der auch in den dufleren Ziigen ganz das Gleiche
malt, weit hinter dem Vortrefflichen zuriick. Das Innere (der Geist) ist das Problem. Soll man

23 Der Vers selbst ist die erste und zweite Zeile des Gedichts, das Bodhidharma zur ,» Weitergabe der Leuchte®
gegeben haben soll. (Die anderen beiden Zeilen siehe Koan 23.) Der tatsdchliche Verfasser des Gedichtes, daf3 die
Essenz des Zen auf knappste zusammenfalt, ist vermutlich Nansen Fugan (55 5 & iH; 748-834, ch.: Nan-ch’iian
P’u-yiian (W.-G.), Nanquan Puiyuan):

24\ BI{E Kyoge betsuden
R FE Furyi monji
B8 A\ & Jikishi jinshin
M R Bl Kensho jobutsu

T A second new school of painting to evolve in the eighteenth century was the realistic or naturalistic school
[Maruyama-ryi or Shi-jo], whose most outstanding practitioner was Maruyama Okyd (1733-95). In this school,
the influence of Western art was very strong and in fact the followers of Okyd were the forerunners of one of the
mainstreams of painting in modern Japan. Okyo did many sketches and drawings from nature that are extremely
detailed and realistic, but his most interesting works are his larger paintings in which he sought to blend traditional
Far Eastern and Western artistic styles.“ Varley, Paul; Japanese Culture; Honolulu 2000.

VIn Balladenform gesungenes Drama:

“Gidayu, also known as Takemoto, is the style of chanting with shamisen developed by Takemoto Gidayu
(1651-1714) together with the texts of Chikamatsu Monzaemon (1653-1724). It is the most important style of ka-
tarimono and even though the word Joruri means all styles of theatrical narrative music including genres like Toki-
wazu, when the word Joruri is used, it usually refers to Gidayu, especially in the area around Osaka and Kyoto. This
is the region where Gidayu music was born and where it is still the strongest. The plays of Gidayu were written to
be acted by puppets, and usually a single narrator plays all the roles and describes the scene and the emotions of the
characters. Many of the plays were soon adapted to the Kabuki theater as well and the narrator and shamisen player
still appeared on stage, even though the lines were spoken by the actors and not the narrator.”

13



aber sagen: was denn nun (fiir ein Ding) dieses Innerste (,,Herz") ist, so ist es, wie’s in dem alten
Liede?* heift:

Kokoro to wa ika naru mono wo iu yaran

sumie ni kakishi matsu-kaze no oto.

Das Herz soll ich dir sagen, was es ist?

Im Tuschbild dort gemalt (vernimmst Du’s nicht?) des Fohrenwindes Tonen.

Packen 146t es sich ganz und gar nicht; das eben ist das Eigens, ohne Lehren, wird tradiert; keine
Schrift ist aufgestellt. Nur durch wirkliches Erfahren und Ringen bis aufs duerste kann man es
sich zu eigen machen.

Koan Ne 10
Bin PN = e d
FIHE B
EINTRACHT, EHRE, REINHEIT, (STILLE) EINSAMKEIT

Das ist das beriihmte Wort, das Rikyti?° als das Eigentliche (Hontai) dessen gegeben hat, was der
Mensch des Tee allem gegeniiber zu erfiillen hat. Eintracht (WA, 1) will sagen: zwischen dir
und mir ist Eintracht (Ubereinstimmung, Harmonie); wo auch nur das geringste Stérende in Sinn
und Art noch vorhanden ist, kann diese Eintracht nicht sein.

Yoshi-ashi no naka o

nagaruru shimizu kana

Zwischen Yoshi-ashi (,,Schilf* ,,gut-schlecht®)
mitten dahin stromt das klare Wasser!

Sodann: Ehre, (#f) das will sagen: gib Ehre! Der Buddhismus, mag man hier anfiihren, spricht
von der Vierfachen Huld (Wohltat, Gnade), fiir die man Dank und Ehrung schuldig ist. Die er-
ste ist des Fiirsten Huld, die zweite des Vaters und der Mutter Huld, die dritte des Meisters und
Lehrers Huld, die vierte aller Lebewesen Huld.?® Von der Huld des Fiirsten, des Vaters und der
Mutter, des Meisters und Lehrers tut nicht not zu reden; dariiber ist ein jeder seit seinen Volks-
schultagen belehrt. Aber da ist noch die Wohltat aller Wesen. Alle Dinge und Wesen, alles ohne
Ausnahme in der ganzen Welt hilft und steht sich gegenseitig bei: selbst nur ein Schluck Tee,
den ich empfange der Meister hat ihn bereitet, ein Stiickchen Kuchen, das ich dazu bekomme bis
hin zu den Gefidlen, Geriten, den zehntausend dazu notwendigen Einzeldingen haben Menschen
thre Miihe, ihren Eifer daran gewandt. Es gibt schlechterdings nichts, das wir mit unsrer Kraft
alleine dastehend konnten. Daher wird, ein AuBerstes sagend, von der Wohltat aller Dinge und
Wesen in Feld, Wald und Flur und im ganzen All (shinra-bansho) gesprochen. Wenn also von
den Vier Wohltaten gesprochen wird, so bekommt dies hier den Sinn: Ehre die ganze Welt!

Weiter: Reinheit (&) das ist: Der klare Spiegel gibt die Dinge, wie sie sind (mei-kyo-nyo-
tai). Alle Menschen haben urspriinglicherweise, wunderbar genug, im Grunde ihres Herzens die

24 Bei dem zitierten Vers handelt es isch um eines der zahlreichen Doka (i& %), die Ikkyt vefalit hat. Dabei
handelt es sich um buddhistisch-belehrende Tanka, nicht immer Meisterwerke der Poesie.

25 Die Zuschreibung ist mit Sicherheit hagiographisch. In zeitgendssischen Schriften 148t sich der Spruch nicht
finden. Moderne Forschung geht davon aus, daf} der Dichter dieses Yojijukugo der 273. Abt des Daitoku-ji Daishin
Gido (KO FEH, 1657-1730) war. Das dritte Zeichen wird nicht selten falsch als & gegeben.

26 Basierend auf Kung (s. u.). Zu allen Lebewesen vgl. u. a. das Bsp. fiir die Kobra in der 23. Rede der mittleren
Sammlung (Ameisenhiigel) des Pali-Kanon. Auch das Konzept der ,,Achtsamkeit” (Vipassana) sowie 92. Beispiel.

14



Féhigkeit, Gut und Bose, Verkehrt und Richtig zu unterscheiden; sie haben die Scheide — und
Urteilskraft. Das reine (lautere) Herz ist wie der Spiegel und vermag Gut und Bose, Verkehrt und
Richtig voneinander richtig zu scheiden; ist aber auch im geringsten falsches (abwegiges, triibes)
Sinnen und Wollen da, so ist es damit vorbei.

Dasselbe ist auch, wenn gesagt wird: Berilhmtes Schwert rostet leicht (an dem edlen blanken
Schwerte sieht man sogleich, wenn Rost sich ansetzt); immer und immer reinige dich (jiko) in
deinem Wesen (Hontai); es ist dies wie jenes (beriihmte) Wort Kungs: Der Edle priift dreimal
sich selbst.!

Weiter: stille Einsamkeit, (57, jaku) —_—

das ist leer-einsam (2% %%, kii-jaku) oder ' ;3—%1
einsam-abgeschieden (Nirwana-Stille, jj o3 LE;|
B, jaku-metsu) d.i. das Wahre (Abso-
lute) Leere Nicht-Erscheinende (Shink- ’
muso). Wo Eintracht, Ehre, Reinheit -
nicht aus dem Bereiche dieses Wahren N Eintracht
Leeren, Nicht-Erscheinenden her kom- '
men, da sind sie ohne Leben. Dieses Still- 578 Chre

Einsame (Jaku) ist der Eintracht, Ehre, :
Reinheit Urwesen (Hontai). Schwer 146t 4 H Aeiands,
sich dariiber auch nur etwas schreiben.

,‘._'_(_:
. Herzenss?!

ANDRE FORM . o), K Tobner

Eintracht, Ehre, Reinheit, tiefe, stille ’
Einsamkeit im Beispiele der Musik. '

F Wa Eintracht, Einmiitigkeit t
metaphysische Einheit der doch physisch ’
— irdisch Gestuften, Getrennten, Ver- ;
schiedenen, Uneinigen. Wo Musik erto- ’
nen soll, miissen Horer wie Spielende, .
Empfangende wie Gebende eins werden; i
alles nicht zum Garten der Musik Gehori-
ge muf} hinausgedringt, hinausbewogen
sein. Dann erhebt sich und wird sichtbar

horbar Abb. 4: Bohners Widmung eines Exemplars zu
Weihnachten 1943.

#il Kei Ehre ein Hohes, Erhabenes, ein zu

Ehrendes,

das wiederum allem und allen Ehre gibt:

das ist das Wohlgefallen, in der Musik

der Wohllaut, und in ihm und durch solches erscheint.

iF Sei Reinheit, Lauterkeit
Was ist in hoherem MafRe rein, lauter wie wahre Musik ? Wie Quelle ist sie, wie hochster Spiegel,

f Ich priife tdglich dreifach mein Selbst: Ob ich, fiir andere sinnend, es etwa nicht aus innerstem Herzen getan;
ob ich, mit Freunden verkehrend, etwa meinem Worte nicht treu war; ob ich meine Lehren (die ich andern gab) etwa
nicht (selbst) befolgt habe. ( [1-4] ®FH : [HEH=Z&8E5. BARMALE T, EBRLZMARE T, &
AEF, | ) Kung Gespriiche, 1, 4.

15



wie Kristall und indem alles Leben und Gelebte hier wie durchsichtig, wie ins hochste reine Licht
gesetzt wird, wird offenbar

B Jaku (sabishi) Einsamkeit, tiefe, stille Einsamkeit,
das Vergiingliche wird gefiihlt (wie auch das Unvergéngliche); das, wofiir es nur noch Tridnen gibt
(schier jenseits von Freud und Leid) und tiefe, tiefe Stille.

Dies Viererwort ist Kernwort der Meditation; in ihm faflt sich zusammen, was Tee (Cha,
Cha-do) ist und sein will. Man mag es hoch, man mag es leicht nehmen: Eintracht mag auch
heilen, daB3 nichts stort, dal man sich gemiitlich beisammen fiihlt und zugleich im Walde so
fiir sich hin; Ehre — daf} daraus doch nichts Liedriges wichst, oder mag Ehre sich auch auf die
Ehrung des Gastes (des Hauptgastes und damit der andern Giste und dadurch des Gastgebers)
beziehen; Reinheit ist dann das von allem andern Befreite oder auch das Untadlige, das Vornehme
(selbst beim Armen); Jaku oder sabi(shi) endlich das Los-sein vom Alltag, von der lauten Welt. ..
Alles mag auch sehr tief genommen werden. Das Klassische bei uns ist wesentlich Mal3, Strenge,
Entbehren, Reinheit und zugleich hohe Einsamkeit.

Die gro3en Meister aber bleiben bei diesem Letzteren nicht stehen. Sie sehen und beschreiben
eine Stufe dariiber hinaus, wo es gar nichts mehr gibt afs ein Warten auf ein Anderes. Wabi —
der Mensch hat gar nichts, ist gar nichts; das Andere ist alles. Recht fiir die Hirten auf dem Felde
erscheint dies gesprochen.

& & &

Diese Dateli ist ein Anhang zur Webseite
bohnerbiographie.zenwort.de

Erstellt am 4. Juni 2018 von Adi Meyerhofer, Miinchen.

Der zugrundeliegende Text ist nach japanischem Urheberrecht gemeinfrei. Die vorliegende elek-
tronische Bearbeitung wird unter den Bedingungen der Creative Commons-Lizenz ©®® 4.0,
d. h. ,Namensnennung“ und ,,Weitergabe unter gleichen Bedingungen® zur Verfiigung gestellt
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode).

10|

https://bohnerbiographie.zenwort.de

Zitiervorschlag fiir wikipedia:

{{cite web | url=https://im-tee-raume.zenwort.de/zw2_htm/zw2_01.html | title= Zen-Worte im Tee-
Raume: Kdans 1 bis 10 | accessdate= | author=Meyerhofer, Adi

| authorlink=[[Hermann Bohner]] | coauthors=Bohner, Hermann; Akaji Sotei (FREZSFEH)

| date=2018-06-04 | format=pdf | work=Zen-Worte im Tee-Raume (Chashitsu-Kakemono Zengo-

Tsukai ZKEHW)EEEAE) | publisher=0AG, Tokyo 1943 | pages=16 | language=de-DE-1901

| archiveurl=https://web.archive.org/web/20170417024734/https://im-tee-raume.zenwort.de/
zw2_htm/zw2_01.html | archivedate=2017-04-17 | quote= }}

16


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode
https://bohnerbiographie.zenwort.de

	[HTML]636060茶室掛物禪語通解 Zen-Worte im Tee-Raume
	[HTML]636060 Kōans 1 bis 10
	[HTML]636060 Kōan № 1 茶禪一味 tee und zen sind eins 
	[HTML]636060 Kōan № 2 Ο 
	[HTML]636060 Kōan № 3 一 二 三 eins, zwei, drei 
	[HTML]636060 Kōan № 4 萬歳! 萬歳! 萬々歳! ehntausend jahre! zehntausend jahre! zehntausend mal zehntausend jahre! 
	[HTML]636060 Kōan № 5 懈怠比丘不期明日 Fauler bhikkhu, warte nicht bis morgen! 
	[HTML]636060 Kōan № 6 無賓主賓主 nicht gast, noch wirt! wirt klar! 
	[HTML]636060 Kōan № 7 諸惡莫作 眾善奉行 alles schlechte lassen, alles gute tun 
	[HTML]636060 Kōan № 8 夢 traum 
	[HTML]636060 Kōan № 9 教外別傳 不立文字 eigens, ohne dogmen, wird tradiert keine (heilige) schrift ist aufgestellt 
	[HTML]636060 Kōan № 10 和敬清寂 eintracht, ehre, reinheit, (stille) einsamkeit 



