pdf-Version der Webseite ''Zen-Worte im Tee-Raume' Koans 1 bis 20

Zen—Worte im Tee-Raume

Koan 1

28 - 5

Cha — Zern — dchi — mi

TEE UND ZEN SIND EINES

Die Leute insgemein gebrauchen gern den Ausdruck Cha-Zen-ichi-mi Tee und Zen sind Ein Geschmack
(sind Eines) oder sprechen von Cha-di [5518] "Tee-Weg' (Tee-Tao, Tee-tum). Zen ist wesentlich Erwa-
chen (Satori, & Erleuchtung, wahres Wissen), und so mag auch Tee geradezu als Erwachen gefal3t

werden. Zen ist nichts AuBerlich-Festgelegtes, vielmehr eine Richtung (1 homon, Dharma-Tor) ohne
eigentliche Beschrinkung (fesselnde oder erstarren machende Einengung). Was Zen ist ('der Zen-Ge-
schmack') ist sicher im Tee, ist aber nicht nur im Tee, sondern kann in jedem Lebensgebiet leben und

in thm gebraucht werden, in dem des Edelmanns (= 47, des Kriegers, des Amtstrigers) so gut wie in
dem des Bauern, des Technikers, des Kaufmanns: wo immer, in welchem Gebiete auch immer, dies

Satori (Erwachen, das wahre Wissen) fehlt, da ist allerletztlich nur Verkehrtheit (Ge-do  * 1H, Abweg,
AuBerhalb des Tao, AuBerhalb des Wegs), ist wilder-Fiichse-Zen. Sagt jener Abt Taiko [ K * ] in be-

ruhmtem Verse:

Chikagoro no yo — sute-bito ni wa kokoro se—yo!

Koromo wa kite mo kitsune narikeri . ..

Hiitet euch vor den Einsiedlern der neuen Zeit!

Zwar tragen sie Monchsgewand, aber innen sind sie (reillende) Fiichse.

So kann es auch beim Teewesen dahin kommen, dal3 nur der Name da ist, die Wirklichkeit aber fehlt.
Sagt man Tee und Zen sind Eines und meint damit nur: Weil die Tee-Formen (Cha-do) Ahnlichkeit
haben mit Weisen und Ubungen des Zen, deshalb sei Tee und Zen Eines — so ist das vollig falsch; und

denkt man: Der Zen-Meister Eisai' (8 P8) hat den Tee bzw. den Tee-Samen von China heriiberge-
bracht und hat die [grundlegende] Schrift tiber das Tee-Trinken und die Tee-Kultur (Chicha-yosei-roku

B K 48 HE #k) geschrieben, und der (Zen-geiibte) Edlea Rikys [F|35] hat die Tee-Formen mit dem

Werke Hyaku-jo-seiki (5 JIFH) geschaffen und fiir immer bestimmt, und daher ist Tee und Zen Eines
— so ist das ebenso verkehrt; alles Derartigen wegen hier von dem Einen Schmecken (ichi-mi’) spre-
chen, trifft die Sache nicht. Einzig, wenn man es in sich im Geiste hat und Tee-Zen-Samadhi erfolgt,
kommt man zu dem Bereiche, da sie beide Eines (Fin Geschmack) sind.

Anmerkungen:

a) J& 1 Kulapati jap. Koji Der Titel wurde 1585 per kaiserlichem Dekret verlichen, nachdem er beim Shogun eine Teeze-
remonie gehalten hatte. [B> Biographie|. Das Wort bedeutet aber auch "aktiver (buddhistischer) Laie."

0) Dieser Ausspruch geht auf Rikyas Sohn Sen Sotan zuriick (auch bekannt als Gempaku).


http://people.freenet.de/zenwort/twrt_htm/twrt_eins.htm
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#RIKYU

1) Der japanische Ménch Eisai [#774], der ein Jahr vor der Etablierung des Shogunats aus China zuriickgekehrt war, hatte
zwei Dinge mitgebracht: Rinzai-Zen und Tee, der bald Nationalgetrink wurde.

Den Zen (ch.: Tschan [PinYin: shan, chan]) nahm die Elite in Kioto mit weniger Begeisterung auf. Die strengen An-
forderungen, die personliche Anstrengungen betonten, wirkten im Vergleich zum bekannten Tendai- bzw. Shingon-Bud-
dhismus wie Barbarei. Ensai begab sich, als er die Fruchtlosigkeit seiner Bemithungen in Kioto erkannte, nach Kamakura
zum Sitz des Shogunats, wo seine 'spitzfindige' Lehte grofleren Anklang fand.

Zeittafel zur Andeutung des geschichtlichen Hintergrunds der Zenbewegung: BYL I, S557. Zusammenhingende Darstel-
lung bei Dumoulin, Heinrich SJ; Zen — Geschichte und Gestalt; Bern 1959

*) von diesem auch in der Vorbemerkung zum 2. Beispiel de Mu-mon-kan: "In der Zen-Sprache wird eine Pseudo-Etleuch-
tung oder blof3 halbe Erfahrung auch 'Fuchserlenchtung genannt. Man spricht so von 'Fuchs-Zen'. Der waht- haft Etleuchtete,
der die Identitit von Leere und Karma-Gesetz begreift, lebt frei das Alltagsleben in dieser dem Karma-Gesetz un-
terworfenen Werdewelt. Er verlangt nicht danach, ein Buddha zu werden, weil 'das Schauen der Selbstnatut' (kensho) gleich
dem 'Buddha-werden' (jobutsu) ist (kensho soku jobutsu}. Doch tragen viele, die der Welt entsagten, zwar Kleider, sind aber wie
Fiichse. Diese Klage eines alten Zen-Meisters ist bis heute nicht verstummt. Dem Fuchs-Zen huldigen alle Zen-Ubenden,
die nach Auflergewohnlichem trachten und der Bindung des Karma-Gesetzes zu entrinnen suchen. Der Gesang fiihrt in den
Bereich der tibergegensitzlichen Wahrheit, in dem alle Gegensitzlichkeiten zusammenfallen.”

Koan 2

O

Was soll dieser runde Kreis? Fin Kreis? ist gezeichnet und mitten darin der Name des Edeln (Eﬂ: ,

Koji) Séeki oder eines anderen Wegbeflissenen (18 A, Dgjin) geschrieben, und auBerdem auBen seit-
wirts berithmte Worte (desselben). Dabei stellt man gewohnlich im Teegemache den Butsujigama
(Kessel fir buddhistisches Ritual) zu diesem Bilde auf. Was gesagt werden will, ist: All das Unzahlige,
was lebt und webt, lebt und west darinnen; das GroB3-Rund-Spiegel-Wissen (die all-vollkommene alles

spiegelnde Weisheit, X FIBE%)" ist dies, der Wahre Leib (bontai) des Wahrhaftigen Leeren Erschei-

nungsform-losen (I8 ZEHEAH, Shinksi-musi).

Das Kegon-Sutra’, gibt der Vier Dharma-Welten ersten Sinn, und so verkiindete Shaka, als er von den
Schneebergen herniedergestiegen war, zu allererst dies Kegon-Sutra. Allein da es irgendwie zu hoch war,
konnten die Menschen es nicht verstehen. Und so verkiindete er, von unten beginnend, zuerst -Agon-
Sutra und, Stufe um Stufe emporfihrend, Hoz-, Hokke- und Nehan-Sutra. Da ist also etwas, was im

vornherein schwer erfa3bar ist, ja unerklirbar heien muf. Bald nennt man es Kaw/’ (ff, Gott), bald

Buddha, bald Himmelskaiser (35% , Tente), bald Geist, bald Wahres-Wesen-ehe-Vater-und-Mutter-ge-
boren; das alles geht aber auf ein und dasselbe. Verlangt aber jemand, man solle zeichnen und
beschreiben, was es denn fiir ein Ding sei, oder, sagt er: zeige uns vor Augen (man denke!) was da war,
che die Welt selbst vor Augen zu sehen war, so ist die Verlegenheit nattrlich grof3.

So ist es auch mit dem Chajin’ (Menschen des Tee): weil und insofern er im Tee steht, ist er Chajin. Da-
vor ist er einfach Mensch. Wird man aber weiter nach dieses Menschen Urwesen (Ursprung, Moto)
gefragt, so ist da vollends nicht so einfach, darauf zu antworten. Er ist doch da, als Mensch und so

kann man schon nicht sagen, daB3 jenes absolut leer und nichts sei. Nicht-Existenz (f, Mz) ist es nicht;

Existenz (4 ; U) ist es auch nicht. Wundersam-wunderbar in der Tat. Schriftlich oder miindlich es
darzulegen, ist wahrhaft schwierig. Um ein Gleichnis zu nennen: fragt einer (der noch nie diesen Tee
getrunken hat) Wie schmeckt denn der Tee? so mag allerlei Antwort darauf gegeben werden, Der Tee
schmeckt bitter oder Im Herben ist doch etwas Angenehmes — aber besser als all dieses ist, der Frager
trinkt einen Schluck von dem Tee, dann weil3 er am besten und raschesten, wie der Tee schmeckt. So

ist es aber auch mit dem Menschen: man mag noch so viel tiber ihn schreiben, den Kern (iF:0» , 'Herz
und Nieren') kann man doch nicht mitteilen; es bleibt kein anderes Mittel, als in eigener Person selbst
ihn zu erfassen.



Aber notbehelfsweise will ich den Pinsel ergreifen
nd Wesenspunkte zu nennen versuchen. Wenn
ich zu den Lesern sage, sie méchten mir doch das
Gefiihl ausdriicken, das sie gehabt haben, als sie
dank des elterlichen Ursachenbundes (In-nen) aus
dem Mutterleibe zur Welt kamen, so werden sie
schwerlich Bescheid geben. Dal3 es aber beim
Sterben ebenso ohne-Herz (unbewuf3t, in Ich-Ent-

hobenheit .0y, mushin™**) zugehe, 1iBt sich nicht
sagen. Wird einer nur gerade einmal krank, so
denkt er: Szerbe ich? — im Laufe der Jahre mehrt sich
in der Seele Verlangen und Begier, und das

W urspringliche Aussehen (Gesicht, memboku) wird
verindert (verkrimmt, entstellt); das ist der Lauf der Dinge. Dies Wesen Mensch ist ein kleines Stick
Weltall; es ist mit dem groBen Weltall Eines. Trotzdem denkt der Mensch oft: Ich bin doch zum Men-
schen geboren (also vermag ich alles, unabhingig von dem All); aber menschliche Kraft reicht nicht
aus.

Wenn jemand den Stand erreicht hat, da er mit Himmel und Erde gleichen Grundes (gleicher Wurzel),
mit den Zehntausend Dingen Eines ist, so ist er der nur-menschlichen Welt enthoben, so hat er den
Menschenbereich absolviert.

Der junge Mensch denkt: Ich méchte noch nicht sterben (und das ist ganz natirlich); der alte denkt:
Ich kann jeden Augenblick ruhig sterben (und das ist auch ganz natiirlich); innerhalb dieser beiden Tat-
sachen liegt menschliches Leben. Und wo, innig-unverwandt, Tag fiir Tag, das Leben so gelebt wird, da
ist Ich-Enthobenheit (die Welt des Nicht-Herzen, mu-shin); ja da ist die Welt des Vollkommen-Glei-

chen-Leeren (M [F] & 28, Endi-Kyoksi) — Aber so eins zwei drei liBt sich dies Wahrhaft-Leere-Erschei-
nungslose (Shinksi-musi) in seinem wahren Wesen (Hontai) nicht erfassen; dem Zen-Meister folgend for-
schen, ist wohl der kiirzeste Weg. Solange jemand dies wahre Wesen nicht gentigend erforscht und
verstanden hat, so lange wird er, mag er noch so sehr sich mit Tee beschiftigt haben, nicht ein
Wissender (Exrwachter, satori no hito) genannt werden, und all sein Tee bleibt nur eine ganz gewohnliche
(bompu®” laienhafte, inhaltslose) Sache.

Anmerkungen:

b) 1) Bezeichnung eines Buddha-Nachfolgenden, eines Monchs usf. 2) Bezeichnung eines Tao (Weg) Ubenden, eines taois-
tischen Meisters. 3) in weitem Sinne: Meister, Kénnender.
Verschiedene Worterbiicher geben: 'Meister der Tee-Zeremonie', Sonderling, Dillettant.

v Anspielung auf Hui-néng [683-713; jp.: Roku-so E-no], den 6. Patriarchen chinesischer Tradition:

Die Tradition berichtet: Der schlichte Laienpilger Lu hatte etwa siecben Monate bei dem Fiinften Patriarchen Hung-jen [602-
75; jp-: Go-do Ko-nin] in der Reisscheuer des Klosters Reis gestampft, als der Meister in der Absicht, einen des Patriarcha-
tes wiirdigen Nachfolger herauszufinden, seinen Ménchen aufgab, ein Gedicht tiber das 'Herz', ('hsin') d.h. den Geist, zu
verfassen. Der begabteste unter ihnen, Schén-hsiu, galt im Kloster bereits als derjenige, auf den die Wahl des Meisters fallen
werde, und ein Gedicht, das er nachts heimlich an die Wand des Klosterflurs schrieb, bestirkte sie in dieser Erwartung um
so mehr, als auch der Meister es in Gegenwart der ganzen Bruderschaft lobte. Schén-hsiu [jp.: Shin-sha J6za; 1710, Vater
des 'nordlichen' Zen] verwendet darin zwei in der buddhistischen Tradition beliebte Bilder: erstens den sogenannten Bodhi-
Baum, unter welchem der Buddha in den Wildern von Uruvela im Llande Magadha einst die Erleuchtung fand; zweitens den
chinesischen Spiegelstinder, ein holzernes Gestell mit dem Spiegel darauf, der im Zen nicht, wie bei der Kunstbetrachtung,
wegen seiner reliefierten Riickseite mit ihren kosmologischen Symbolen interessiert, sondern wegen seiner glatten Oberfla-
che, welche, wie der Geist in sich selber bildlos leer, zwar alle Bilder in sich aufnimmt, von ihnen aber unbertihrt bleibt. Weil
Spiegel und Gestell durchweg zusammengehdren, ist im Chinesischen der Ausdruck Spiegelstinder gleichbedeutend mit
dem Spiegel selbst. Das Gedicht lautet:

Gleicht der Leib dem Baume der Etleuchtung,
So der Geist dem klaren Spiegelstinder.
Wisch ihn fleiBlig immer wieder rein!

LLal3 kein Stdubchen Unrat darauf sein!



Von diesem Vers horte auch der Pilger Lu in seiner Reisscheuer und schittelte dazu den Kopf. Er empfand sofort das schi-
lerhaft Unfreie des Gedichts, das sich an Bilder klammert und sie weiterspinnt, als kime fir die Sache selbst dabei etwas
heraus. In der Nacht nahm er einen Klosterknaben mit sich nach dem Flur und bat ihn, selbst des Schreibens unkundig,
neben Schen-hsiu's Vierzeiler den folgenden zu setzen:

Erleuchtung kommt noch immer ohne Baum.
Der klare Spiegel ist auch kein Gestell.

Wo nichts von ewig ist, kein einzig Ding,

Wo hinge sich das Stiubchen Unrat hin

Dieser Vers bezeichnet fiir die ostasiatischen Zen-Schulen ihre eigentliche Geburtsstunde. [BYL I, S143f]. (Zur
Entwicklung der beiden Traditionslinien: Dem nérdlicher Zen (Shen-hsju's) und des sudlichen (Hwi-né) BYL2: 24-28 "Sieg der
Zen-Tradition des 6. Patriarchen"; beide Gedichte und Biographien 18-21, 75-6.)

Eine alternative Ubersetzung der beiden Gedichte findet sich in Lowenstein, Tom; Buddhismus, Miinchen 1998
(Knaur), S95:

Der 1 eib, der ist der Bodbi-Banm

der Geist, er gleicht dem Rlaren Stinderspiegel
Wisch ibn denn immer wieder rein

laf§ kein Stanb sich daranf sammel!
Hui-neng:

I Grunde ist der Bodhi gar kein Baum

noch ist der klare Spiegel ein Gestell.

Da alles Leere ist von Anbeginn

wo beftete sich Stanb denn hin?

2) Dieser "Kreis" ist auch als "Zen-Sex-Koan" bezeichnet worden. (Taigens Version "Hier eintreten” [in der Sammlung
Gervinl). Der Kreis symbolisiere die yonz, in die der /ingam einzufihren sei. Vgl. Stevens, John; The Lust for Enlightenment; Bo-
ston 1990 (Shambala), S90

Alternativ die Interpretation des Kreises als in BYL2 69. Beispiel S
368-70

3)deutsch: Doi, T.; Das Kegon-Sutra. Eine Einfihrung; Tokyo 1957

From the religious point of view the differences are more fundamental. To the West the theology or Buddho-
logy of the Lotus is fantastic, and Mahayana having deserted the historical standpoint of eatly Buddhism, had
nothing but this to put avoided pantheism. No Indian System of monism has been able to escape it.
But not even the Rev. Yamakami finds the Tendai school final. It is the Avatasaka, he finds which marks the
final development of Buddhist philosophy. This (and the Tendai) are the last and also the best products of
Buddhist thought.
There are also four other schools which seek to realize these the doctrines by experiment and practice, the
Mantra (Shingon), the Dhyana (Zen), the Sukhavativyuha (judo), and the Japanese Nichiren school.
The Avataaska (Kegon) school takes its name from the Scripture of that school, the Buddhavatasaka-sutra,
"discourse of the adornment of Buddha." It is really a collection of sutras one of them being the Dashabhu-
mika, which has already been discussed. Mr. Suzuki describes it as "the consummation of Buddhist thought,
Buddhist sentiment, and Buddhist experience. To my mind no religious literature in the world can ever ap-
proach the grandeur of conception, the depths of feeling, and the gigantic scale of composition, as attained by
this sutra. It is the eternal fountain of life from which no religious mind will turn back athirst or only partially
satisfied. Here not only deeply speculative minds find satisfaction, but humble spirits and heavily oppressed
hearts, too, will have their burdens lightened. Abstract truths are so concretely, so symbolically, represented
were that one will finally come to a realization of the truth that even in a particle of dust the whole universe is
seen reflected ... not this visible universe only, but a vast System of universes, conceivable by the highest,
minds only.
Trivedi, V. R.; Philosophy of Buddhism; New Dehli 1997 (Mohit), ISBN 81-7445-031-9, S150-

4) 'Kami' wird hidufiger im Zusammenhang mit Shinto-'Gottheiten' gebraucht. Vgl.: Holtorn, D.C.; The Meaning of Kami;
Monumenta Nipponica Vol.3 (1940), No.1, S1-27 [online: JSTOR]. Auch Koéan 55

5) iL» ch.: hsin, ip.: shin 'das BewuBtsein, das Innere, der Kern, das Mark, das Geistige [im weitesten Sinne] usw.' wird in
chinesischen Ubersetzungen fir das ¢#ta des Mahayana gebraucht. Vgl. auch: Grimm, G.; Die Lebre des Buddho, der cittam als
'Geist, Gemit, Denken' auffal3t.

6) bompu ist der gewohnliche, unerleuchtete Mensch [skt.: prthagianal, im Gegensatz zum Etleuchteten ('Edlen’).


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#55

Koan 3

el wi, mawm;

Eins, Zwei, Drei

Zuerst hat man nur ein geringes Tee-Verstindnis, mahlich Schritt fir Schritt dringt man tiefer und
tiefer ein, um zuletzt ein grofler Meister in Tee (Dai-chajin) zu werden; einen Weg von tausend Meilen
muf3 man mit dem ersten Schritte beginnen — das will dies Wort (Koan) sagen. Wie es aber in Zen keine
Bestimmung dartiber gibt, (wie, d.i.) von welcher Seite her man an die Sache heranzukommen habe —

Mu-mon-kwan (#F5EH, Nicht Tor-VerschluB, Tor-loses Tor) [heiBt ja das Zen-Grundbuch’], das ist ja
Ost-West-Stud-Nord die Vier Himmelsgegenden Oben-unten hell und gedffnet — so besteht also auch
keine Anweisung, dafl man (gerade) von der Teezubereitung herkommen solle; es mag beim Tee die
Liebe zu den GefiBlen und Geriten sein, es mogen die Gedanken sein, es mag das Gesellige sein; von
den verschiedensten Seiten mag man herankommen, das ist gleichviel; nur: Schritt fiir Schritt tiefer und
tiefer vordringen, das soll man, und das will dieses Wort sagen. Von Eins kommt man zu Zwei, Drei,
und kann weiter zu Vier, Finf, Sechs, Sieben, Acht, Neun, Zehn, Zwanzig, Vierzig, Finfzig, Hundert,

Tausend, Zehntausend, Hunderttausend ({&, Oku® = 100 Millionen) und immer weiter voranschreiten.

Wenn man dann aber von diesen Tausend, Zehntausend, Oku, Ché [JE = Trillion] noch einen Schritt
weiter voranschreitet, und jemand will die allerletzte Zahl, die ganz am Ende ist, genannt wissen, so ge-
rit auch der grofite Gelehrte, wenn er Bescheid geben soll, dabei, denke ich, in Schwierigkeiten. Aber
gerade da, wo kein Bescheid mehr gegeben werden kann, ist, um vom Menschen des Tee her zu spre-
chen, der groBe Mensch (der groBe Meister) des Tees (Dai-chajin), solange es noch in Zahlen ausge-
druckt werden kann, ist noch nicht das Vollkommene Hoéchste erreicht. Wie es im Gedicht bei dem
Kiirbisbilde heil3t: Solange man (in dem Kiirbis, dem Trinkkruge) drin noch etwas platschern hort, ist
noch nicht genug Wein darin, Solange man nicht, wie es dieser Vers will, bis zum voélligen (absoluten)
Status es bringt, ist es noch nicht richtig. Und hier ist wieder die Eins der Urgrund. Sagt Rikyua in den
Hundert Versen:

Der Unterricht: Lern eins und wisse zehn!

Von Zehn zurlick zum Grunde komm: zu diesem Eins!
Keiko to wai ichi yori narai ji o shiri

Ju yori kaeru moto no sono ichi.

Auch mit den (berihmten) Kirschbliten von Yoshino ist es nicht anders: spaltet man auch den Baum
auf, so sind da doch keine Bliten. Kommt es aber zum vierten Monat, so bricht alles auf, und iber und
tber sind die Baume voller Bliten. Alles erscheint seiner eigenen Zeit gemill; kommt die Zeit, so tritt
das innere Wesen ganz von selbst hervor. Will man hier von Wunder sprechen, so mag man es tun. Es
ist mit diesem Zen-Wort Eins, zwei, drei, wie GroBmeister Bodhidharma sagte: Harz die Bliite ibre fiinf
Blitter entfaltet, so kommt die Frucht darnach in natiirlicher Folge.

Andre Form

Alles beginnt mit eins, zwei, drei,

und nichts ist hilfloser als die Eins,

und doch ist sie die michtigste aller Zahlen; denn

Alles beginnt mit eins, zwei, drei,

und steigt von da auf in die Hundert, die Tausend, die Millionen und die Milliarden,
addiert sich, subtrahiert, multipliziert, dividiert, potenziert sich hinauf und hinab,



um zuruckzukehren zur Eins —

Alles beginnt mit eins, zwei, drei —

aber solange du tberhaupt noch zihlen kannst, in die Zahlen es fassen kannst,

ist es noch nicht, was das Wort doch sagen will: Eins, das Eine und auch zwei und auch
drei

und alle 4ndern Zahlen sind es dann noch nicht —

Nur das Unzihlbare ist, was zihlt.

Anmerkungen:

¢) Man "zehntausend' ist urspriinglich die letzte GroBzahl; zehntausend Jahre bedeutet soviel wie "ewig", "immer". Hernach

wird Oku die letzte GroBzahl, verstanden meist als 10 Man, spiter als "Man-Man" 10,000 mal 10,000. Endlich wird Cho [JK]
diese Grof3zahl, meist gefalit als 10 Oku. [Vgl. den Pali-Kanon: '84000' ist die indische Zahl fiir 'unendlich'.]

7) Als Sammlung von 49 Koans verfal3t von Ekai, genannt Mu-mon im Jahre 1228 [Wu-men Hui-k'ai (Japanese, Mumon
Blai) (1184-1260)], Taisho No. 2005 (Vol. XLVIIL, pp. 292a-299¢); In miBiger englischer Ubersetzung in: Reps, Paul
(Hrsg.), Zen Flesh, Zen Bones, Green City NY o.]. [ca. 1965] (Anchor Books; Doubleday & Co. 1.V.m Tuttle Pub.); Orig.:
Gateless Gate, Los Angeles 1934 (John Murray).

dt.: Dumoulin, H. §J; Wu-mén-kuan, Der Pal3 ohne Tor; Tokyo 1953.

Moderne chinesisch-japanische Ausgabe: Shibayama Zenkai; Kuncha Mumonkwan; Kioto 1954. Meht zum B Mumonk-

wan.

Koan 4

hEk HKk ¥R

Binzai! HRangsi! Buom-perszas !

LA ARG A

ZEHNTAUSEND JAHRE! ZEHNTAUSEND JAHRE! ZEHNTAUSEND MAL ZEHN-
TAUSEND JAHRE!

An Neujahr sieht man dies Schriftbild oft. Ein Gliickwunsch ist es. Und wenn mich jemand mit diesem
Rufe begliickwiinscht, so freue ich mich natirlich. Aber in Wirklichkeit geht es nicht so, wie der Ruf
sagt. Bevor ich ja das hundertste Lebensjahr erreicht habe, muf3 ich doch wohl Abschied von dieser
Welt nehmen. Wozu und wieso denn nun die Ban-zai! Ban-Ban-zai! (Langes Leben!, Ewiges Leben!).
Nun, wiewohl Rikyu in seinen Siebziger-Jahren starb, nahm doch die nichste und tbernichste Genera-
tion seinen Geist (seinen Wunsch und Willen) auf; der Tee wurde blihender und blithender, und in sol-
cher Blitenfiille ist er ja heutigen Tages bei uns lebendig. Wiewohl also Rikyu starb, so ist doch sein

wahres Wollen (1E = shonen) fort und fort durch tausend, durch zehntausend Jahre fort lebendig.
Wenn Japans Nationalheld Kusunoki Masashige im Kampfe fur Kaiser und Reich fallend sagte: Er
werde siebenmal als Mensch wiederkehren, die Feinde des Reiches zu vernichten, — so mag ein Wissen-
schaftler sagen: das ist ja unmoglich, dal3 er siebenmal als Mensch wieder geboren wird. Man soll aber
nicht vergessen, einmal, da3 Kusunoki Masashige in seinen S6hnen und Enkeln fortlebt, und dann, dal3
wenn sein Geist von dndern aufgenommen und gelebt wird, wahrtlich Banzai, Banzai, Ban-banzai Masa-
shige! gilt.

Singen wir doch auch im Nationalliede:


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI

Wil CE il | aneni ]
Rosr; Haaehi Hisomoo

Lang lebe unser Herrscher

e EE e e e tausend Geschlechter
égJ‘}JJﬂJ—Jﬁ '_"_j'#tF:F—'iJ':i—'L'lj l—I—t— achttausend Geschlechter.

Blomdogs - ¥e - wa  chiyenl - - pachipo onl sammom 1 shieo bis auch der kleine Kiesel
} , zum Felsen ward und Moos ihn iber-
—F TP+ o oo+ T ¢+ ket!”
[ SeEeSsous FES o= 5 S T
i ek

- > MP3 [55s], B MIDI [39s]

I owmoo o riow ke ke mil - B - i

Dabher gilt: solange wir nicht den wahren Geist Rikyts (bzw. Kusunoki's’) aufgenommen habe und so
hoch vorangedrungen sind, wir der lebende Rikyu (bzw. Kusunoki) genannt werden kénnen, lange sind
wir das noch nicht, was Kusunoki, was Rikya war und ist.

Anmerkungen:

8) Der Text soll auf K7 no Tsuraynki (ca. 872-945) zuriickgehen und ist erstmal im Kokznshu (im 10. Jhdt.) als fanka zu finden.
Die Nutzung als Nationalhymne des geht auf Hauptmann Oyama Iwao (1842-1916 [spiter Armeeminister und Feldmar-
schall]) zuriick, der, 1869 einer Anregung des in Yokohama diensttuenden britischen Militirmusiker John Fenton folgend,
eine erste japanische Nationalhymne anregte (mit stark abweichender Melodie). Eine vierkopfige Kommission (mithilfe des
preuBlischen Militirberaters Franz Eckert) bestimmte 1880 cine 'getragenere’ Melodie von Hiromi Hayashi. Diese wurde
erstmals zum Kaisergeburtstag am 03.11.1880 aufgefiihrt. Um das Absingen des Kimigayo ist nach dem zweiten Weltkriegs
ein dhnlicher Konflikt entsatnden wie um das 'Deutschlandlied — erste Strophe'. Insbesonders die Lehrergewerkschaft
weigert sich, das Lied bei der am Schuljahresbeginn tblichen Flaggenhissung abzusingen, und wurde datir als 'linksradikal'
gebrandmarkt. Das Kimigayo wurde erst 1999 (zusammen mit der Fahne 'Hinomarn') per Gesetz zum Nationalsymbol Ja-
pans erklirt.
9) auch: Bohner, Hermann; Uber den jap. Nationalhelden Kusunoki Masashige; Osaka 1955 [Regierung]

Koan 5

Merwse Iien

Ketai w0 bikw mydwichi wo kiseeu

FAULER BHIKKHU, WARTE NICHT BIS MORGEN!"

Das ist die berithmte Sache, wie Abt Seigan vom Murasaki no Daitokuji [j(fﬁ'f Hj{:]

dem Gempaku [JG{H] den Namen Klause Heute (4 H J&&, Konnichi-an) gab.
Wie es in den Gesprichen Kungs'' heift: Tag um Tag neu; kommt wieder ein
Tag, (wieder) neu. Jedenfalls wenn der Mensch denkt: Es wire wirklich gut,
das und das zu tun; aber sogleich es zu tun, geht nicht; es pallt heute nicht;
morgen will ich's ganz gewil3 tun — so kommt der morgige Tag, und da ist auch
wieder etwas, warum es nicht gehen will, und so verschiebt es der Mensch auf

tibermorgen (und immer so fort). z(éIbei/dmgkﬁ') Sen Sotan
empaku

Der erste Tag des Jahres —

Der Anfang wieder, dal man so dahinlebt!

Im kommenden Jahre aber soll's ganz anders werden —
denkt (ein jeder) an des Jahres letztem Tage."”

Abbildung 2: Ganjitsu ya mata nko-kano hajime kana
Konnichian rainen wa onore to omou to oho-misoka.


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/MASA
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_js/Kimigayo.mid
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_js/kimigayo.mp3

Das ist die Mahnung, die an den Edlen Gempaku erging. Das will sagen: Heute ist da; morgen ist nicht.
Daher kann auch von uns nicht gesagt werden, dal3 wir den Sinn des Klause Heute erfal3t haben, so-
lange wir nicht, wenn wir etwas als schlecht erkannt haben, die Gesinnung betitigen, es auf der Stelle
zu dndern. Auch Kung's Schene dich nicht, Febler zu bessern [Ngl. Lunyii 18; en.: 'Analects'] weist auf das
Gleiche hin.

Anmerkungen:

10) Dieses Wort geht auf Bodhidharma zuriick. [P Koan 52 Anm.]
11) Deutsch als: Wilhelm, Richard, Kungfutse Gespréche (LLun Y1), Disseldorf, Kéln 1955

12) Vel dazu die Anweisung Chi-chi's (538-597) [Dschi-i, Meister auf dem Tidn-tai-shan] zur Uberwindung der Trigheit (als
'Dritte Bindung' im 4. Kapitel):

3. Die dritte Bindung ist die Fessel der Trigheit und Schlifrigkeit. Trigheit bedeutet, dal3 unser Denken matt
und faul wird, Schlifrigkeit bedeutet, dal unsere fiinf Sinne nachlassen, unser Korper erschlafft und wir in
Schlaf fallen. Um Erleuchtung zu erlangen, bediirfen wir eines beweglichen Geistes. So sind dies Ursachen
und Bedingungen, die uns daran hindern, das héchste Glick im gegenwirtigen wie im zukiinftigen Leben zu
erfahren, ebenso die Freude der Reinen Erde und den unbegreifbaren Frieden des Nirwanas. Dies ist
vielleicht das gefihrlichste Ubel, weil wir uns der anderen Bindungen bewuf3t werden kénnen und wir zu-
mindest den Versuch machen kénnen, sie zu tiberwinden. Das Band der Trigheit aber und der Schlifrigkeit
macht diesen Versuch unméglich. Denn in diesem Zustand gleichen wir einem leblosen Kérper, der weder
Leben noch Wahrnehmungen und BewulBtsein besitzt. Selbst unser Herr Buddha und die Mahasattva-Bodhi-
satt-vas mul3ten gegen die Schlifrigkeit kimpfen. So heift es: Stehe auf. Bleibe nicht ausgestreckt, gebunden
bis ins Herz hinein an einen verfallenden Kérper. Unter dem Namen Mensch verbirgt sich nur eine Anhdu-
fung von Auswurf. Du gleichst einem vom Pfeil Vergifteten. Bleibst du im Schmerz gleichgtltig liegen, um
einzuschlafen? Es ist als ldgst du in festen Ketten, weil du einen Mord begangen hast. Wiirdest du in
Verzweiflung und Angst auch zum Schlaf dich niederlegen? Dieser Dieb, dieser Entfithrer kann unser Tod
sein, wenn wir ihn nicht mit aller Kraft zuriickstolen. Du gleichst einem Menschen, der sich neben eine gif-
tige Schlange legt, oder der unbeweglich im Schlachtgetimmel bleibt. Wie kann man sich unter solchen Be-
dingungen eine Ruhepause génnen?

Du muf3t verstehen, dal Trigheit und Schlifrigkeit dich in tiefster Finsternis halten. Sie berauben dich deiner
Vernunft, zerstoren deinen Geist, bedriicken deinen Willen, verdunkeln das wahre Ziel deines Herzens. Wie
kannst du dich zum Schlafen hinlegen, wenn du solchen Verlust erwarten mufit? Um dieser schweren Ursa-
chen und Bedingungen willen wird der Geist in solcher Weise ermahnt, damit er die Gefahr verstehen und
sich von Trigheit und Schlifrigkeit fernhalten kann. Es ist seltsam, daB die fortwihrende Ubung des Dhyanas
unsere beste Waffe gegen diese Leiden ist, die ihrerseits die groBen Feinde der Dhyana-Ubung sind.

in: Dhyana — Meditationsamweisungen des chinesischen Meisters Chi-Chi ans Tien-Tai; dt. Ubs.: Ursula von Mangoldt (nach fr.: Dhyana
pour les députants) Minchen 1960 (Otto Barth Verlag); [ch: Dschi-guan; fr. 1951 von Lounsbery, Constant G. Und Ytan Dso|
Tien-Tai: Schule, die in China von Chib-i am Ende des 6. Jahrhunderts gegrindet wurde. Thr Name stammt von dem Berg,
auf dem das erste Kloster stand. Sie sicht in den Lehren der anderen Sekten die vielfltigen Aspekte des Dharma und ver-
ehrt die heilige Schrift vor allem den "Lotus des Guten Gesetzes" (Saddharma Pundarika). In Japan heil3t diese Sekte Tendai
und wurde von Dengyo Daishi 805 A.D. [?Saicho, 767-822] gegriindet.

Koan 6
: .
AR E RERRE
Mu-hin-shi Hiseshu-rekizen
R F R

NICHT GAST NOCH WIRT GAST UND WIRT KLAR

Wenn gesagt wird Nicht Gast noch Wirt, so mag jemand denken, es gebe beim Tee nicht Gast noch
Wirt. Dem ist aber, nicht so. Vielmehr, da Nicht Gast noch Wirt und Gast und Wirt (ungetriibt) klar


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a52

einander entsprechende (als ein Einziges zusammengehorige) Sinnspriiche sind, so ist, was gesagt
werden will, zunichst dies: Wenn zum Tee eingeladen wird, so sei, was die kommenden Giste und den
mit Tee bewirtenden Gastgeber anlangt, alles ungetriibt und klar (und nirgends etwas Irritierendes, St6-
rendes), und so laB3t es zu dem Bereiche kommen, da die Giste das Herz (das Innerste) des Gastgebers
wissen und kennen und der Gastgeber das Herz der Giiste weil3 und kennt. Und wenn so Klarheit der
Herzen ist, da ist zwischen Gast und Wirt auch nicht das geringste Abwegige (Falsche, Arge, Getriibte);
sie werden Ein Herz, und es gibt dann nicht mehr Gast fir sich und Wirt fir sich (von Gast und Wirt
gilt das NICHT — MU); sie existieren praktisch nicht mehr).

Gast und Wirt missen aber auch klar und gegen einander abgesetzt sein.”

Um es im Bild zu sagen: Da lduft da eine Elektrische. Wenn nun Fahrgiste damit fahren, so ist das fiir
die Elektrische gut; sie beférdert Leute, und die Tramgesellschaft hat davon ihren Nutzen. Andrerseits
nutzen auch die Leute die Elektrische und konnen auf diese Weise trefflich ihre Zwecke erreichen. Die
Elektrische ist um der Giste willen da, und die Giste sind um der Elektrischen willen da, und alles ist
so beiderseits in bester Ordnung: das NICHT ist erfillt.

Der Herr, heil3t es, macht das Herz des Knechtes (Vasallen, F ok, kerai) zu dem seinen; der Knecht
sorgt und Uberlegt fiir den Herrn. Das ist eben dies. — So auch beim Tee: Herz mull zu Herz unge-
hemmt strémen (y#gz) und in Eines sich vereinen. Das ist das Wesenswichtige (kanyo).

Anmerkung:

13) auch: Die Lehre von "Gast und Haushert" des Lin-dji-lu (jp.: Rinzai-Roku bzw. Rinzai Gi-gen 1867) in den "Aufzeich-
nungen tber Lin-dji", 18 [BYL II 110-]

Koan 7

wEBFEE RERAT

Sho-aksy marsaky, Shiszer-bugyd.
R ETAT

ALLES SCHLECHTE LASSEN, ALLES GUTE TUN*

Dieser Sinnspruch (Ko6an) sagt: Tu das Gute! Tu nicht das Schlechte! und weiter hat er keinen beson-
deren tieferen Sinn. Es fragte ein Schiler den Edeln Rikya: Was ist des Tees letzter verborgener Sinn?
Rikyu erwiderte: Im Sommer ist es warm, im Winter kalt; sich danach richten. Der Schiiler sagte: Wenn
es das ist, so branche ich nicht weiter von Euch besonders belehrt zu werden, das weif§ ich Geringer von mir allein. Aber
wenn Thr das tatsachlich verwirklicht, sagte Rikyu, so werde ich Ew. Edlen geringer Schiiler. Abt Koke:

(i ") war gerade dabei und sagte: Das ist ja gerade wie jenes Niao-£'o (/55 7]). Alles Schlechte lassen,
alles Gute tun! Dieser Niao-k'o sal nimlich immer auf einem Baume in Meditation. Eines Tages

kommt Pai-chii-'i (I J& 5 ; Pinyin: baijuma, jp.: Hakkyoi) am Baume unten vorbei und fragt: Was be-
treibt Thr denn auf dem Baume oben im Nachdenken? Niao-k'o antwortete: _Alles Schlechte lassen, alles
Gute tun! Pai sagte: Das weif§ und kennt ja schon ein dreijabriges kleines Kind. Niao-k'o antwortete: Ein drezjih-
riges Kind weif§ das zwar, aber ein siebzigiabriger alter Mann bringt es noch nicht fertig. Ja, ja so ist es wahrhaftig
sagte der Edle und begriff (gazer) und ward Niao-k'os Jinger. — Das Wirklich Tatsichlich (jissa7) hier ist
auflerordentlich schwer; Worte sind leicht, die Ausfihrung ist schwer. Darauf wird hier hingewiesen.

Diese beiden Sitze sind nicht nur Meditationswort (Zengo); in weitester Weise tun sie des ganzen Bud-
dhismus grofie Wahrheit kund.



Anmerkung:
d) Mannigfaltiges Schlechtes (Béses, Ubles, Arges) nicht tun! Die Schar des Guten ehrfiirchtig leisten.

Vel dazu auch das 23. Beispiel des Mu-mon-kan (Dumoulin, S95f)

Das Beispiel

Einst kam der sechste Patriarch, von Ménch Ming [joza d.h. der vom obersten Sitz] verfolgt, ins Gebirge Ta-
yi. Als der Patriarch den Ming herankommen sah, warf er Gewand und Almosenschale auf einen Stein und
sprach: Dieses Gewand versinnbildet den Glauben. Soll man mit Gewalt darum streiten? Ich tberlasse es dir.
Nimm' es und geh' weg! Ming versuchte es aufzuheben, aber es war unbeweglich wie ein Berg. Er hielt an
und zauderte. Furcht und Zittern befiel ihn. Und er sprach: Ich bin gekommen, um die Lehre zu bitten, nicht
wegen des Gewandes. Ich bitte dich, er6ffne und zeige sie mir! Der Patriarch sprach: Denk' nicht, dies ist gut,
denk' nicht, dies ist bosel* Was ist in diesem Augenblick das urspriingliche Antlitz des Ménchs Ming?

Da erfuhr Ming sogleich die grole Erleuchtung. Sein Leib war tiber und tiber in Schweil3 gebadet. Trinen
stirzten ihm aus den Augen, und sich verneigend fragte er: Gibt es auller diesem geheimen Wort und diesem
geheimen Sinn noch etwas, was noch tiefere Bedeutung hat?

Der Patriarch sprach: Was ich jetzt fiir dich erkldrt habe, ist nicht geheim. Wenn du es beleuchtend auf dein
Antlitz zurtickschaust, so ist das Geheime in dir.

Ming sprach: Als ich in Huang-mei** mit der Jiingerschar zusammen war, hatte ich in der Tat mein eigenes
Antlitz noch nicht geschaut. Nun hast du mir den Eingang gewiesen. Es ist, wie wenn einer Wasser trinkt und
selbst kalt und warm wahrnimmt. Jetzt bist du mein Meister!

Der Patriarch sprach: Wenn dies so ist, so haben wir beide, du und ich, in gleicher Weise Huang-mei zum
Meister. Hab' gut auf dich acht!

Wu-men erklirt:

Man muf3 sagen, dal der sechste Patriarch hier keinen anderen Ausweg wulite [shutsu kyuke wortlich "aus be-
drohtem Haus hervortreten'] und wie ein altes Miitterchen freundlich getan hat. Er hat gleichsam die Schale
einer frischen Pflaume abgeschilt, den Fruchtkern herausgelést und ihm in den Mund gelegt. Er braucht blof3
zu schlucken.

Der Gesang lautet:

Du beschreibst, aber es 148t sich nicht beschreiben,

Du malst, aber es 148t sich nicht malen.

Kein Preiswort erreicht es.

Lal3 ab, es ergreifen zu wollen!

Das urspringliche Antlitz verbirgt kein Ort.

Mag die Welt in Stiicke gehen, es bleibt unzerstort.

Anmerkungen zum 23. Beispiel

*) Diese Weisung betrifft vorab die Ausrdumung des unterscheidenden, diskursiven Denkens. Gut und bése
steht als Beispiel fur die Gegensatzpaare der menschlichen Erkenntnis. So erklirt Shaku Séen: Denk' nicht,
dies ist gut, denk' nicht, dies ist bése, bedeutet, gut und bose, falsch und richtig, Liebe und Hal3, gern und un-
gern und alle gegensitzlichen Dinge denken. Alle Dinge der Welt befinden sich im Bereich der Unterschei-
dung wie gut und bose, Liebe und Hal. Man sagt 'gut' und lobt, man sagt 'bose’ und tadelt, liebt oder halt.
Dies ist die Form der Verirrung (Mumonkan Kogi, 188). Auch fiir Harada Sogaku sind gut und bése, falsch
und richtig, geboren und ungeboren

Unterscheidungsbegriffe, die es auf dem Erleuchtungsweg zu beseitigen gilt (Mumonkan Teishoroku, 156).
Diese Begriffe entstehen in der Begegnung mit der Welt. Der urspriinglich lautere Geist erweckt in Bertih-
rung mit den Dingen der AuBlenwelt, von diesen beeinfluflt, Vorstellungen und Gedanken, darunter die Ge-
danken von 'gut' und 'bose'. Asahina S6gen umschreibt das Wort wie folgt: Nun beruhige deinen Geist!
Denk' nicht an gut, denk' nicht an bése, und dann merke wohl aufl Was ist dein ursprungliches Antlitz?
(Mumonkan Teish6, 178). Ahnlich paraphrasiert Yasutani Hakuun im Hinblick auf die Selbsterfahrung: Du
hast mich jetzt mit aller Kraft verfolgt; ohne an gut und boése zu denken, hast dich selbst vergessend mir nur
das Gewand wegnehmen wollen. Du hast iiber die Schwere des Gewandes gestaunt. Nun zeige in all diesem
die apriorische Natur deines urspriinglichen Antlitzes vor! (Zen no shinzui - Mumonkan, 172). Daf3 Hui-
neng's Wort keinen Amoralismus lehrt, zeigt die Erkldrung Yamamoto Gempd's, der an dieser Stelle aus-
driicklich zu gutem, tugendhaftem Tun, besonders zur Ubung der 'verborgenen Tugenden' (intoku) auf-
fordert (Mumonkan Teishi, 263).

*f) Huang-mei, das Zen-Kloster des 5. Patriarchen Hung-jen [Wu-dsu Hung-jén, jp.: Go-so {Ko&-nin} Gu-
nin].




Koan 8

3

Yume,
%=

TRAUM

Das Schriftzeichen Traum (%, Yume) sieht man oft als Wandbild, und gern ist dabei ein schwebender
Schmetterling. Das ist die bekannte alte Chuang-tse-Geschichte®. Dieser Traum ist aber durchaus nicht
etwa der Traum, den man nichtens im Schlafe traumt. In weiterem Sinne ist diese Welt eine Welt, wel-
che Traum ist. Zum Beispiel, dieser Mensch niemand weil3, nach wieviel tausend oder wievielmal zehn-
tausend Jahren es war, dal3 sich sein In#-nen (Ursachenzusammenhang) zusammengefunden hat; er ward
in diese Welt geboren; er lebt darin fiinfzig oder auch siebzig Jahre, und dann muf3 er wieder in seinen
Urort zuriick, das ist sein Geschick; mit leeren Hinden kommend, mit leeren Hinden gehend. Aber
nachdem er zu seinem Urort, woher er gekommen, zuriickgekehrt ist, nach wieviel tausend oder wie-
vielmal zehntausend Jahren es dann geschieht, dal3 er wieder in diese Welt kommt, dariiber 13t sich
auch nichts Klares wissen.

Wahrlich, lang scheint dieses Zwischen (jenen und diesen wievielmal tausend Jahren), und ist doch nur
ein Augenblick, ein Traum! Wer aber dieses mit Traum Gesagte nicht durchschaut und in seinem
Herzen das Haften Raum gewinnen li63t, der erlebt Giberall Bitternis. Wer nach dem Worte des Medita-
tionsmeisters Ikkyd'* Von der Verginglichkeit zur Unverginglichkeit riickkehrend, einmal rastend
dieses Traum verstanden hat, der wird nicht mehr von falschem Wahn gemartert.

Und letztlich ist ja, Freud und Leid, Erztirnendes, Betriibnis fiir Wirkliches zu halten, doch nur solch
ein Wahn.

Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft — nennt man im Buddhismus die Drei Welten, und kurz gesagt,
Vergangenheit ist gestern, Gegenwart ist heute, Zukunft morgen. Ja mehr noch: ein einziger Augen-
blick, ein Fingerschnellen birgt in sich die Drei Welten; Vergangenheit und Gegenwart und Zukunft.
Und dieser eine Augenblick kommt, ob du auch viel tausend Jahre wartest, so nicht wieder.

Diesen einen Augenblick wirklich zu leben, daf3 dieses Eine Leben nicht umsonst vergeht, das sei dir
tber alles wichtig. Wie das Sprichwort sagt: Zeit ist Geld. Du muf3t sie vollauf nutzen. Und denkst du:
alles in der Welt ist wie ein Traum ... Grol3 werde dein Geist und lasse sich in Wahn nicht irretreiben.

Anmerkungen:
¢) Dschuang Dsi Buch II (iibersetzt von Richard Wilhelm) [Dschuang Dse ca 370-280 v.u.Z.]:

Einst trdumte Dschuang Dschou, daf3 er ein Schmetterling sei, ein flatternder Schmetterling, der sich wohl
und gliicklich fithlte und nichts wulite von Dschuang Dschou. Pl6tzlich wachte er auf: da war er wieder
wirklich und wahrhaftig Dschuang Dschou. Nun weil3 ich nicht, ob Dschuang Dschou getriumt hat, dal3 er
ein Schmetterling sei, oder ob der Schmetterling getrdumt hat, dal er Dschuang Dschou sei, obwohl doch
zwischen Dschuang Dschou und dem Schmetterling sicher ein Unterschied ist. So ist es mit der Wandlung
der Dinge. Dieses Zitat auch in: Die Weisheit Asiens; Kreuzlingen 1999 (Diedrichs Gelbe Reihe, 155)

Derselbe Text bei Gundert [BYL 11, S 152]:

Dschuang Dschou, erzihlt er von sich selbst, triumte einmal, er sei ein Schmetterling und flattere umher. Er
fithlte sich begliickt und wuBite nichts von Dschou. Plétzlich erwachte er und war nun richtig wieder Dschou.
Hat es nun Dschuang Dschou getrdumt, er sei ein Schmetterling,oder traumt es jetzt dem Schmetterling, er
sei Dschuang Dschou? Und doch ist zwischen Dschou und einem Schmetterling gewil3 ein Unterchied. Das
heiB3t Verwandlung der Dinge.

Chuang-tse (Dschuang-dsi) 1275 v.u.Z. Verfasser der Lehrschrift von Bliite des Stidens; dt.: Wilhelm, Richard; Das whare
Buch vom stdlichen Blitenland; Kreuzlingen 101977 (Diedrichs Gelbe Reihe, 14)
Mehr von Dschuang Dse: BYL2 391, 81, 93, 261-5, 270, 302, 304, 438, 4606, 468



14) Ikkya (1394-1781; Koan 26 Anm.) vom Tenru-ji gilt als der Erschaffer der Zen-Kalligraphie (und damit des Objekts
dieses Buche). Die roh, kraftvoll und spontan wirkende Kalligraphie (durch schnelle, energetische Pinselstriche) wirkt leicht,
erfordert jedoch jahrelange Ubung, die sich dann auch zum eigenen Meditationsstil entwickelte. Aus der Tradition dieses
Klosters stammt auch der Rinzai-Meister Hakuin (1685-1781), bekannt fiir seine ironischen Selbstportraits.

Koan 9
AR R EXF
Hydgaiheteudin Frurpli-monfs

Bt B TCAARSLILT

EIGENS, OHNE DOGMEN, WIRD TRADIERT KEINE (HEILIGE) SCHRIFT IST AUF-
GESTELLT

Kyggai-betsuden (8 * BT A RL3LF) "auBerhalb der Lehre in besonderer Tradition", das ist (von
Herz zu Herz, von Meister zu Jiinger wird in Zen die Wahrheitserkenntnis bzw. das Zeichen (FfJ, in),

daB die Wahrheit erkannt worden ist, weitergegeben) das Herzens-Zeichen (:L>FfJ, shin-in) auBerhalb der
Lehre und Lehrerorterungen. Und weiter wird gesagt: Die Wahrheit ruht nicht auf Geschriebenem (Ge-
drucktem, auf einer Schrift).

Um einen Vergleich zu nennen: (Der berithmte Meister) Maruyama Oky6 malt einen Tiger. Einer der
Schiiler borgt des Meisters Pinsel; er borgt des Meisters Farben und Farbschalen; er malt auf ganz
dieselbe Seide, er malt in genau denselben Maf3en den Tiger; jede Form und jedes Gebilde malt er, dal3
es gleich sein soll. Wenn man aber dieses Bild neben dem des Meisters sieht und dann vergleicht, 13t
das Schiilerbild gar keinen Vergleich zu, weit bleibt es zurtick. Das ist, was mit dem obigen Worte ge-
sagt wird. Zwar malen sie beide, als sei es gleich; bei Maruyama Okyd aber ist es so: sein Geist ist selber
zum Tiger geworden. Beim Schuler aber 143t sich nicht sagen, er sei zum Tiger geworden und male so.
Uberall aber, bei den Ng-Meistern, den Schauspielern, den Gidayu-Singern' ist es ebenso: wen die
ganze Erscheinung (die er darstellend zeigt), falls es eine Frau sein soll, wirklich zu der der Frau macht,
falls es ein Mann sein soll, wirklich zu der des Mannes macht, der wird von den Leuten als Meister ge-
priesen. Das Herz, dieses Eine (Innerste), ist der Urgrund; auch die (allergréfiten) Verschiedenheiten
Himmel und Erde, Wolken und Dreck spriefen aus ihm auf. Auch der Mensch des Tee bleibt, wenn
sein Inneres sich nicht, sowohl im Verhalten gegeniiber den Gisten als gegentiber dem Wirte, bis ins
Tiefste vollauf geordnet hat, wie jener Schiiler, der auch in den dulleren Ziigen ganz das Gleiche malt,
weit hinter dem Vortrefflichen zuriick. Das Innere (der Geist) ist das Problem. Soll man aber sagen:
was denn nun (fiir ein Ding) dieses Innerste ("Herz") ist, so ist es, wie's in dem alten Liede heif3t:

Das Herz soll ich dir sagen, was es ist?

Im Tuschbild dort gemalt (vernimmst du's nicht?) des Féhrenwindes T6nen.
Kokoro to wa ika naru mono o in naran

sumie ni kakishi matsu-kaze no oto.

Packen 1463t es sich ganz und gar nicht; das eben ist das Eigens, ohne Lehren, wird tradiert; keine Schrift
ist aufgestellt. Nur durch wirkliches Erfahren und Ringen bis aufs duferste kann man es sich zu eigen
machen.

Anmerkung:
15) In Balladenform gesungenes Drama.

"Gidayu, also known as Takemoto, is the style of chanting with shamisen developed by Takemoto Gidayu
(1651-1714) together with the texts of Chikamatsu Monzaemon (1653-1724). It is the most important style of
katarimono and even though the word "Joruri" means all styles of theatrical narrative music including genres
like Tokiwazu, when the word "Joruri" is used, it usually refers to Gidayu, especially in the area around Osaka


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a26

and Kyoto. This is the region where Gidayu music was born and where it is still the strongest. The plays of
Gidayu were written to be acted by puppets, and usually a single narrator plays all the roles and describes the
scene and the emotions of the characters. Many of the plays were soon adapted to the Kabuki theater as well
and the narrator and shamisen player still appeared on stage, even though the lines were spoken by the actors
and not the narrator."

Koan 10

A2 Bk K

Wa — %o — el — faku

RO AL

EINTRACHT, EHRE, REINHEIT, (STILLE) EINSAMKEIT

Das ist das berithmte Wort, das Rikyu als das Eigentliche (Honfaz) dessen gegeben

; hat, was der Mensch des Tee allem gegeniiber zu erfiillen hat. Eintracht (WA, %D)
7 will sagen: zwischen dir und mir ist Eintracht (Ubereinstimmung, Harmonie); wo
;' auch nur das geringste Storende in Sinn und Art noch vorhanden ist, kann diese
4
Yoshi-ashi no naka o

Eintracht nicht sein.
o i nagaruru shimizn kana
/ Zwischen Yoshi-ashi ("Schilf" "gut-schlecht") mitten dahin stréomt das
klare Wasser!

=

G

‘:,7‘&' Dieser Bereich ist es. Oder groB3hin gesagt: Klar und Triibe schluckt man
miteinander. So lange man nicht diesen Stand vollig (grindlich) erreicht
hat, weil3 man auch nicht, was es ist.

Sodann: Ehre [#%], das will sagen: gib Ehre! Der Buddhismus, mag man hier anfiihren, spricht von der
Vierfachen Huld (Wohltat, Gnade), fir die man Dank und Ehrung schuldig ist. Die erste ist des
Fursten Huld, die zweite des Vaters und der Mutter Huld, die dritte des Meisters und Lehtrers Huld, die
vierte aller Lebewesen Huld'’. Von der Huld des Fiirsten, des Vaters und der Mutter, des Meisters und
Lehrers tut nicht not zu reden; dariiber ist ein jeder seit seinen Volksschultagen belehrt. Aber da ist
noch die Wohltat aller Wesen. Alle Dinge und Wesen, alles ohne Ausnahme in der ganzen Welt hilft
und steht sich gegenseitig bei: selbst nur ein Schluck Tee, den ich empfange der Meister hat ihn berei-
tet, ein Stlickchen Kuchen, das ich dazu bekomme bis hin zu den Gefillen, Geriten, den zehntausend
dazu notwendigen Einzeldingen haben Menschen ihre Mihe, ihren Fifer daran gewandt. Es gibt
schlechterdings nichts, das wir mit unsrer Kraft alleine dastehend kénnten. Daher wird, ein AuBerstes
sagend, von der Wohltat aller Dinge und Wesen in Feld, Wald und Flur und im ganzen All (shinra-bans-
ho) gesprochen. Wenn also von den Vier Wohltaten gesprochen wird, so bekommt dies hier den Sinn:
Ehre die ganze Welt!

Weiter: Reinheit [{f] das ist: Der klare Spiegel gibt die Dinge, wie sie sind (#ei-kyd-nyo-tai). Alle Men-
schen haben urspriinglicherweise, wunderbar genug, im Grunde ihres Herzens die Fihigkeit, Gut und
Bose, Verkehrt und Richtig zu unterscheiden; sie haben die Scheide — und Urteilskraft. Das reine (laute-
re) Herz ist wie der Spiegel und vermag Gut und Bose, Verkehrt und Richtig voneinander richtig zu
scheiden; ist aber auch im geringsten falsches (abwegiges, triibes) Sinnen und Wollen da, so ist es damit
vorbei. Dasselbe ist auch, wenn gesagt wird: Berithmtes Schwert rostet leicht (an dem edlen blanken



Schwerte sieht man sogleich, wenn Rost sich ansetzt); immer und immer reinige dich (j7&d) in deinem
Wesen (Hontai); es ist dies wie jenes (berithmte) Wort Kungs: Der Edle priift dreimal sich selbst.” Wei-

ter: stille Einsamkeit ([75] jaks), das ist leer-einsam (4%, kn-jaksn) oder einsam-abgeschieden (Nirwa-
na-Stille, &KL, jaku-metsu) d.i. das Wahre (Absolute) Leere Nicht-Erscheinende (Shinka-muso). Wo
Eintracht, Ehre, Reinheit nicht aus dem Bereiche dieses Wahren Leeren, Nicht-Erscheinenden her
kommen, da sind sie ohne Leben. Dieses Still-Einsame (Jak#) ist der Eintracht, Ehre, Reinheit Urwesen
(Hontai). Schwer 1d3t sich dariiber auch nur etwas schreiben.

m o@& W B
Wa — hei — soi — Jaku

ANDERE FORM

Eintracht, Ehre, Reinheit, tiefe, stille Einsamkeit im Beispiele der Musik.

0 Wa Eintracht, Finmiitigkeit

metaphysische Einheit der doch physisch — irdisch Gestuften, Getrennten, Verschiedenen, Un-
einigen. Wo Musik ertonen soll, miissen Horer wie Spielende, Empfangende wie Gebende eins
werden; alles nicht zum Garten der Musik Gehorige muf3 hinausgedringt, hinausbewogen sein.
Dann erhebt sich und wird sichtbar horbar

B Kei Ehre ein Hohes, Erhabenes, ein zu Ehrendes,

das wiederum allem und allen Ehre gibt: das ist das Wohlgefallen, in der Musik der Wohllaut, und
in ihm und durch solches erscheint.

{& Sei Reinheit, Lauterkeit

Was ist in h6herem Mal3e rein, lauter wie wahre Musik? Wie Quelle ist sie, wie hochster Spiegel,
wie Kristall und indem alles Leben und Gelebte hier wie durchsichtig, wie ins héchste reine Licht
gesetzt wird, wird offenbar

WX Jaku (sabishi) Einsamkeit, tiefe, stille Einsamkeit,

das Vergingliche wird gefuhlt (wie aueh das Unvergingliche); das, wofiir es nur noch Trinen gibt
(schier jenseits von Freud und Leid) und tiefe, tiefe Stille.

Dies Viererwort ist Kernwort der Meditation; in thm fal3t sich zusammen, was Tee (Cha, Cha-dd) ist und
sein will. Man mag es hoch, man mag es leicht nehmen: Eintracht mag auch heif3en, daf3 nichts stort,
daf3 man sich gemiitlich beisammen fithlt und zugleich im Walde so fiir sich hin; Ehre — daf} daraus
doch nichts Liedriges wichst, oder mag Ehre sich auch auf die Ehrung des Gastes (des Hauptgastes
und damit der andern Giste und dadurch des Gastgebers) beziehen; Reinheit ist dann das von allem
andern Befreite oder auch das Untadlige, das Vornehme (selbst beim Armen); Jakx oder sabi(shi) endlich
das Los-sein vom Alltag, von der lauten Welt ... Alles mag auch sehr tief genommen werden/ Das
Klassische bei uns ist wesentlich Maf3; Strenge, Entbehren, Reinheit und zugleich hohe Einsamkeit.

Die grolen Meister aber bleiben bei diesem Letzteren nicht stehen. Sie sehen und beschreiben eine
Stufe dariiber hinaus, wo es gar nichts mehr gibt afs ein Warten auf ein Anderes. Wabi — der Mensch
hat gar nichts, ist gar nichts; das Andere ist alles. Recht fiir die Hirten auf dem Felde erscheint dies
gesprochen.

Anmerkungen:

f) "Ich prife tiglich dreifach mein Selbst: Ob ich, fiir andere sinnend, es etwa nicht aus innerstem Herzen getan; ob ich, mit
Freunden verkehrend, etwa meinem Worte nicht treu war; ob ich meine Lehren (die ich andern gab) etwa nicht (selbst) be-
folgt habe." Kung Gespriche I, 4.

16) Basierend auf Kung. Zu allen Lebewesen vgl u.a. das Bsp. fur die Kobra in der 23. Rede der mittleren Sammlung

(Ameisenhtigel). Auch das Konzept der "Achtsamkeit".92. Beispiel



Koan 11

£ F X A

Bufi kore Fijin,
HEVER B A

OHNE BESONDERES DAS IST VORNEHMER MENSCH

Vorbemerkung: Dies buji, wortlich "keine Sache(n)" sagt Verschiedenes in Einem:

1) Nichts besonderes passiert, also "ohne Unfall", "unversehrt", in der Sprache des Volksmundes "ohne Geschichten"
(D); 2) nichts Besonderes wird gemacht, ohne Geschichten"

(II) a) sorglos, ruhig", unbekiimmert" b) ohne duleres Wesen, unauffillig.

Nelson: Safety, security; peace, tranquility; good health; boredom. Hartmann/Wernecke: ohne Vorkommanis, heil, in
Ordnung, wohlbehalten, gut, gliicklich; gesund, munter; nichts tuend; nichts zu tun habend.

Es wird hier gesagt, dal3, wer ohne "Besonderes" (ohne Unfall und Schaden) sein Leben verbringe, der
vornehme Mensch sei, und wortlich mag man auch wirklich so sagen; nur: so ganz sorglos "ohne daf3
etwas geschieht," geht es auch nicht. Wer es so nehmen und so sein Leben leben will, dem geht es wie
dem Reiche Han [220 v.u.Z. bis 206 A.D.], das dem Untergange verfiel, oder dem gegenwirtigen China.
So leben wollen, das wiirde die unerhorteste Gefahr mit sich bringen. Die starken Michte der Welt
rusten Tag fir Tag mit neuen Erfindungen scharfe Waffen, seien es Flugzeuge oder Unterseeboote,
Torpedoboote oder drahtlose Telegraphie der Tag reicht ihnen nicht aus, so eifrig sind sie dabei.
Keinen Augenblick darf man die Sachen leicht nehmen. Mag die Welt auch im tiefsten Frieden sein und
scheinen, plétzlich (— so kann es gehen —) ist man in dieser Welt ins Hintertreffen geraten.

Auf den Tee angewandt: Es ist wirklich eine herrliche Sache, daf3
der edle Rikya die Tee-Weise (7 {2, Cha-ho, Tee-Zeremonie) ein-
gerichtet und bestimmt hat, und daf3 sie bis heutigen Tages weiter
vorangeschritten ist; aber wenn man nun nicht immer iber das
Bisherige weiter hinausschreitet, so wird man vielleicht ist das et-
as im UbermalB3e gesagt eines Tages am Ende schlieBlich, weil
man gegenitber dem Weltwissen ins Hintertreffen gerit, von
dieser Welt mit Gewalt gezwungen werden, die (wirkliche lebens-
und wirklichkeitsgemil3e) Teeweise wieder zu lernen. Daher kann
man auch keinen Augenblick davon ablassen, iiber das Bisherige
weiter voranzuschreiten. Was hier mit "ohne besondere Sachen" gemeint ist, ist der freie friedensvolle
Stand, darin man, mag kommen, was will, durch nichts in Schwierigkeiten gebracht wird, darin man un-
behindert-vollig-frei (mu-gai-jizai) zu allem ist. Wo das "ohne besondere Sachen" nicht aus diesem Berei-
che herkommt, da ist es nichts. Mit andern Worten, es ist der Stand, da es heil3t: "Wasser und Mond"
(die Natur, die Welt tiberall) ist die "Ubungsstitte (die Klause, das Heiligtum), da man strenge (kastei-
ende) Zucht und die Zehntausend (guter) Werke vollbringen kann (und soll)". Und wer in diesem
Stande ist, der ist, kann man sagen, auch wirklich einem vornehmen Menschen gleich. Aber dies "Un-
behindert — vollig — frei" ist gewaltig schwer.

Kannetsu no jigoku ni kayou chashakushi mo
Kokoro nakeneba
Kurushimi mo nashi
Der Tee — Schopflottel
in Fises- und in Hitze-Holle
getaucht, fihlt keine Qual —
er hat kein Herz (— unschuldig, ohne Selbst ist er)

So singt der Edle Rikyu. Aus solchem heraus allein kann und muf3 dies Ohne besondere Sachen das



sind vornehme Menschen werden und erstehen.

Wie der Versuch Japans nicht "ins Hintertreffen zu geraten" im 20. Jahrhundert aussah, kann man heute noch u.a. im
Umgang mit der eigenen Vergangenheit im Staatsheiligtum Yasukuni-jinsha schen.
Auch Hermann Bohner hat damit persénliche Erfahrungen gemacht. Der japanische Kriegseintritt fithrte ihn Ende 1914
in tber finfjahrige Kriegsgefangenschaft.

Yasukuni-jinsha

hm -
Bilder vom japanischen Staatshelhgtum Ruhestitte aller Seelen im Kampf gefallener japanischer Soldaten.
(Kriegsverbrecher wie Tojo Hideki inklusive. Diese werden wieder seit ca 1990 jihrlich durch den Besuch des
Premierministers "geehrt'.)

Die Einhaltung des Art.9 der japanischen Verfassung von 1946 hatte nur solange in der zitierten Form Bestand, als
es nutzlich war: Art. 9 (1) In aufrichtigem Streben nach einem anf Gerechtigkeit und Ordnung gegriindeten internationalen Frieden
vergichtet das japanische 1 olk fiir alle Zeiten anf den Krieg als ein somverines Recht der Nation und anf die Androbung oder
Aunsiibung von Gewalt als Mittel ur Beilegung internationaler Streitigkeiten.
(2 )Unr das Ziel des vorbergehenden Absatzes zu erreichen, werden keine Land-, See- und Lufistreitkrifle oder sonstige Kriegsmittel
unterhalten. Ein Recht des Staates zur Kriegsfiihrung wird nicht anerkannt.

Koan 12

s

%&u kwakB — yansgl wa midosi, hane wa - m

DIE WEIDEN GRUN, DIE BLUMEN ROT

Das heil3t nattrlich: Die(se) Weiden sind grin, (jene) Blumen sind rot. — Solange aber einer nicht sein
eigenes Wesen (jiko, no hontai), ja die Welten der Zehn Himmelsrichtungen® als leer erkannt hat und
daher mit ungetritbten Augen schaut die Weiden griin, die Blumen rot solange er nicht dahin gekom-

men ist, so lange ist es nichts. Mit andern Worten: Leere'®, eben das ist die Erscheinung (@, wortlich:
"Farbe" "Form"").

Auf den Menschen des Tee es anwendend, mag man so sagen: durch unverwandte Ubung kommt er
hoher und héher und zuletzt wird er ein ganz freier Meister (B8 18 A, Kandiin), der wahrhaft das

héchste Wissen (#1557, Zetsugaks) und das Nicht-Machen (f 2  Mu-i"") erreicht hat, und erst wenn
man dieser ruhige nichts-machende Mensch geworden ist, kann man den Tee wirklich trinken. Es sieht
freilich so aus, als sei zwischen solchem Menschen und anderen, die nicht so weit sind, gar kein Unter-
schied; allein im eigensten Kennen und Wissen, Sich-halten und -fithren ist doch ein auBlerordentlicher


http://www.trial-ch.org/trialwatch/profiles/de/context/p17.html

Unterschied.

Dieses Leitwort (Koan) ist, wie wenn gesagt wird: Sieht man Berge von der Ferne, so haben sie Farbe;
hort man Wasser (ganz) aus der Nihe, so hat es keinen Lauti; so einfach ist es nicht, wenn gesagt wird:
Die(se) Weiden sind griin, (jene) Blumen rot.

Anmerkungen:

2) d. i. alle Welten tiberhaupt.
h) vgl. A5, rapadhata "Welt der Form(en)," im Ggs. zu #EA S "Welt ohne Form" (Leere).

18) Vgl. das 2. Kapitel des Diamant-Sutras (skr.: Vajrachedika-Prajiaparamitra-Sutra)

Der Ausspruch selbst geht auf Takuan zurtick. Er war gebeten worden, auf einem kakemono, das eine nackte Kurtesane
zeigte, eine Inschrift anzubringen. Darauf schrieb er Form ist Leete. Leere ist Form./ Weiden sind griin. Blumen rot. [Hiro,
S.; Zen; Tokyo 1989 (Shufu tzo Seikatsu-sha), S113]

zu rapam (korperliche Form) siehe Grimm, Georg (1868-1945; bayrischer Landrichter); Die Lehre des Buddho; Wiedbaden
1979 (Lowit), S35-; Orig.: 1915. G. glaubte eine Art 'Urbuddhismus' entdeckt zu haben und interpretierte das 'Nirvana' nicht
als 'endgtiltiges Verloschen'.

In der Hinayana-Tradition der Vipassana-Meditation gilt das "Wissen der Auflgsung von nama-ripa als das funfte iana
(Bahnga-fiana) Stufe auf dem 16stufigen Pfad zur vollen Erleuchtung.

i) ch.: Yuan kuan shan yu se, chin fing shui mu sheng; jp.: enkwan san iu shoku, kincho sui mu sei.

19) Zum Taoistischen Konzept des mu-i [ch.: wu wei] siche:

Cooper, C. J.; Der Weg des Tao; Miinchen 1977 (O. W. Barth); engl. Original: Taoism. The way of the Mystic', 1972
Fischer, Theo; Wu wei — Die Lebenskunst des Tao; Reinbeck 1992 (rororo), ISBN 3-499-19174-1

Koan 13

wm & F 4 &
Mstsu i ho-lefs no- o mashi.

mESESTL

DER FOHRE FARBE HAT NICHT ALT NOCH NEU
Von der Fohre wird auch gesagt:

Yuki assedomo
Kudake-gataki
Kantei no matsu

Von Schnee beladen,

nicht zu beugen

im Schluchtengrund die Féhre.

Im Gebirgstale tippig wichst sie; Schnee hiuft sich darauf, so dal3 sie selber kaum mehr zu erkennen
ist; gleichwohl, wenn der Schnee schmilzt, kommt frisch lebendiges Grin darunter hervor (und zum
Vorschein), und, wie immer auch die vier Jahreszeiten im Wechsel dahingehen, sie wechselt ihre Farbe

keineswegs; wahrhaft ein Bild des Edeln (% -, &un-shi, chin.: chiin-tze, Pinyin: junzi), des Weisen ist
sie. Wahrlich, im Schnee begraben mittendrin vergil3t sie auch keine Stunde, keine Minute, zu wachsen
und zu wachsen, immer weiter, immer héher kommt sie in Entfaltung.

So auch in der Welt der Menschen etwa jener Kanshin (#{5) ob auch ganz gemeine Kerle kamen und
(endlich gar) verlangten, da3 er unter ihren Schenkeln durchkrieche, er nahm sich Geduld und Langmut

(2, Kan-nin), diese beiden Zeichen [als wesenswichtig] und tat es; sein Geist freilich kroch nicht un-
ter den Schenkeln durch, und so ward er zuletzt ein hochberiihmter Feldhert.



Hanekaesu

chikara mo arite

yuki no take
Zuriickzuschnellen in sich tragt — die Kraft
der tief jetzt sich beugende
Bambus im Schnee —

Das ist es, was auch der Mensch des Tee in sich zur Vollkommenheit bringen muf3 (und ohne das ist
keine Meisterschaft).

Koan 14

B 2 B -
Mampd ki-fchi.
JiE R —

ALLES GRUNDET IN EINEM

(Die Zehntausend Weisen [hg, Dharma] gehen auf eines zuriick)

Das ist des Lotusblitensutra:”’ Es gibt nur des Einen Gefihrtes Weise (49), nicht zwei, noch drei (Ge-

tahrte). Das ist: dieses Fins ist Grund und Ursprung (kozzpon); fir den Menschen des Tee ist der Tee
das Grundelement (genso) von allem: das wird hier gesagt.

Wenn der Edle Rikya [nach dem Wesen des Cha-d6 [{4518 } gefragt] sagte: Der Tee, das:'_l'ii
ist: immer entsprechend zubereiten, im Winter warm, im Sommer kithl so versteht man, 8=

warum notwendigerweise hier von den Zehntausend Arten und Weisen (J7' V5, mampe
von allen nur erdenklichen Verhiltnissen {iberhaupt) gesprochen wird. Heute sind es dreif
Senke-Schulen, dazu Yabuuchi, Matsuo, Hisada, Hayami, Enshu, Sekishn und zahlreiche
andere Richtungen; fragt man aber nach Grund und Wesen (o010), so ist es: Tee trinken Abbildung 3:

zu lassen; und darin hat sich bis heutigen Tages nichts gedndert. Nur: aus eigenen Toyotom:
Ansichten (der einen oder der indern) haben sich mannigfaltige UnterschiedeHderoshi”
herausgebildet; aber derentwegen kann man nicht von Zehntausend Weisen (mampd) sprechen. Fragt
man, wie man hier das Richtige treffen soll, so sage ich: solange es nicht dahin kommt, daf sich der Tee
in die verschiedensten Stinde und Berufe (d. i. in Stand und Beruf des Offiziers und Beamten, des
Bauern, des Technikers [Handwerkers], des Kaufmanns)” verwandelt und praktisch wird, kann man
noch nicht von Zehntausend Weisen sprechen. Ja mehr noch, in der Zehn Himmelrichtungen Welten
(in allen Welten) alliberall mul3 er lebendig-praktisch werden. Weshalb denn der Taikoé Toyotomi
Hideyoshi im Teegemache oftmals Kriegsrates pflog auch dies eine gute Umsetzung des Tees in die
Praxis. Freilich ist beim Tee alles Gewaltsame (#-ri, Nicht-Ri, Nicht-recht) vom Ursprung an
ausgeschlossen; was der Tee will, ist, das, was von selber, natiirlich ist, in seiner Kraft lebendig werden
zu lassen; das Gewaltsame kann gewil3 nicht ewig dauern, und wo der Kriegsrat nicht mit dem Rechten

(B, ri) ibereinstimmt, kommt seine Sache zum Scheitern. DafB3 das groBe Ruflland mit einem kleinen
Reiche wie Japan kimpfend unterlag, das war die Folge davon, daf} Japan vom Stande der Rechtlichkeit
(des "Wegs des Menschen") aus kimpfend aullerordentliche Krifte gewann und Ruflland gewaltsam
(wider Fug und Recht muri-ni) den Krieg heraufgerufen hatte.” Daher denn die Menschen der alten
Zeit gegen solche, die dem WEG zuwiderhandelten, den Kampf begonnen haben, mochten sie gleich
Geistliche (5dryd) heiBlen in der Geschichte findet man viel von solchen Monchskimpfen.” Wir aber
miissen das Gesagte richtig anwenden und den Zehntausend Weisen (allen Verhiltnissen) jeweils
entsprechend verfahren; vor allem dndern (700 0) aber miissen wir den Tee (chadi to in tokoro) als Grund
und Ursprung (70f9) nehmen. Und je nach gut oder schlecht wird die Anwendung verschieden sein: das



Wasser, das die Kuh trinkt, wird zu Arzenei (Milch); das Wasser, das die Schlange trinkt, zu Gift; oder
wie man auch sagt: Ein Bu, acht Ken . Wenn es zu den "Zehntausend Weisen" kommt, dann ist groBte
Achtsamkeit not.

Anmerkungen:

j) In einem Bu (Zoll) sind 8 Ken (Hauserbreiten). 1 bz = 3,03 mm; 100 bu = 10 sun = 1 shakn |1 Ful3, 30,3 cm]|; 6 shakn =1
ken [1,82 m] bzw. 1 biro ['Faden']. Das ken ist das Grundmal} im Hausbau. So ist der (Standard)-Einbauschrank 7&ken breit.
Die Bodenfliche berechnet sich nach der Anzahl der tatami, die traditionell 1 x %2 &en [1 ¢hd] groB3 sind (findige Tokyoter
Bauherrn haben wegen der Raumnot bereits vor einiger Zeit begonnen, ein kleineres Maf3 einzusetzen).

Der "klassische" Teeraum hat 42 che.

20) Sandharma-pundarika-siitra, Englische Ubersetzungen w.a. von "The Buddbist Tesxct Translation Society'; Bdward Conze, H.
Kern, Leon Hutvitz, Burton Watson. Teilweise frei im Internet u.a.: 'Substantial Scholarly Sources for Fast Asian Buddhist
Texts' und die Taiwan National University.

Historisch gesehen sind einige Texte des Lotossutra in Sanskrit Gberliefert, einschlieBlich Fragmenten, die in Nepal,
Kashmir und Zentralasien entdeckt wurden, weiters auch eine tibetische Version. Sechsmal wurde das Lotossutra ins
Chinesische iibersetzt, wovon drei Ausgaben erhalten sind. Die populirste und ausgereifteste Ubersetzung ist Myoho-renge-
kyo in acht Binden und achtundzwanzig Kapiteln von Kwmarajiva (344-413), weshalb man sich in China und Japan beim
Lotossutra (japanisch: Hoke-£yo) vornehmlich auf Myoho-renge-kyo bezieht. Man spricht auch vom Dreifaltigen Lotossutra,
womit das Muryogi Sutra (Sutra von der unendlichen Bedeutung), das Lotossutra selbst und das Fugen Sutra (Sutra von
Bodhisattva Fugen) gemeint sind.

21) Die klassische Teilung der japanischen Gesellschaft wihrend des Shogunats, wobei das Geldverdienen fiir Angehorige
'Krieger'-Kaste als unerhaft galt. Abgaben der Bauern waren bis zur Meiji-Restoration in Naturalien zu leisten und wurden
in koku Reis berechnet [1 £ok# = 180 1]. Zum Ehrenkodex der Samurai vgl. Yamamoto Tsunetomo, Hagakure; von dem
mehrere geringfligig voneinander abweichende Versionen tradiert sind: Kuribara-hon, Takashira-hon, Nakano-hon und Mochiki
Nabeshimarke-hon. Auf letzterem basiert die unvollstindige engl. Ubs.: Wilson, William Scott; Hagakure — the book of the
Samurai; Tokyo, London 1979 (Kodansha), ISBN 4-7700-2612-9

Eine ungekurzte, unkritische Ausgabe des Hagakure ist inzwischen auch auf deutsch erschienen (Minchen 2002 [Piper]).
22) Vgl. im Gegensatz zu dieser, dem Geist der damaligen Zeit entsprechenden, Darstellung: Hallgarten, George;
Imperialisnns vor 1914; Minchen 1951 (Beck), Vol 1, ab S 475 Tiefere Ursachen des Russisch-]apanischen Krieges.

23) Beginnend im 11. Jh. besonders innerhalb der Tendai-Schule und zwischen dieser und der Hosso-Schule. Kriegerische
Moénche finden sich im gesamten Mittelalter.

24) Sen Rikyu hat scheinbar der Versuchung nicht widerstehen kénnen, die Einsichten, die er als Hof-Teezeremoniemeister
im erwihnten Kriegsrat gewonnen hatte, zur politischen Intrige zu nutzen (wofiir er 'ehrenvoll' durch seppukn aus dem

Leben scheiden durfte. [Biographie]

H T A

Koan 15

DIE SONNE GEHT AUF, DAS ALL ERSTRAHLT

Wenn die Wolken im Osten sich rot firben und das Sonnenrad hervorkommt, so werden Himmel und
Erde von einem Ende zum dndern hell das ist, was hier gesagt wird, und das andre Wort Gottes Licht
erleuchtet Himmel und Erde (shinko tenchi o terasu) hat auch etwa diesen Sinn.

Schaut man vom hohen Berg hinab zu Tal,
Da blithen tippig (tiberall) Kiirbis und Eierfriichte.

Takai yama kam tanizoko mireba
uri ya nasubi no hanazakar.


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm
http://buddhism.lib.ntu.edu.tw/BDLM/en/choose.htm
http://www.human.toyogakuen-u.ac.jp/~acmuller/buddhalink.htm
http://www.human.toyogakuen-u.ac.jp/~acmuller/buddhalink.htm
http://www.sgi-usa.org/buddhism/library/Buddhism/LotusSutra/index.html

Wem die Figen-Einsicht geworden ist, dem wird die ganze Welt zu
FiBlen klar: in diesem Spruch ist die Sonne das Wahre Wesen (Honzat,
das Eigentliche); und wo dies Wahre Wesen aufgegangen ist (erfaf3t,

erkannt, gewulB3t wird), da ist alles (die "Zehntausend Phinomene", /|
G2, banshi) erhellt.

Nun gibt es in der Welt neben der Sonne auch freilich Elektrizitit und| &8
Gas und andre Lampen; mit Wissenschaftskraft lassen sich da bei*
Gaslicht oder elektrischem Lichte Dinge bis zu gewissem Malle sehen:
und unterscheiden; in alledem aber macht sich nur die Kraft geltend, die
der Mensch mittelst seines (kleinen) Ich hat. Geht aber die Sonne auf,
so reicht das alles (was das kleine Ich macht) nicht von ferne daran
heran. Lost sich aber der Mensch von diesem Ich, d. 1. geht die Sicht|
von dem Tee-WEG (Cha-do, Tee-SINN) genannten Wahren WEG
(Hon-do, Ur-TAO™) aus, so wird wunderbarerweise klare Sicht de
ganzen Welt von einem Ende bis zum dndern moglich; da allererst gilt:
Namu Woundetrbarer-Licht-Nyoradl  [Anbetungsruf: Nyorai der/das
Unvergleichliche, Absolute]

Anmerkung:

25) Das 'original Dau', urspriinglich daoistische Beszeichnung, von chinesischen
Buddhisten fiir 'Dharma' i.S.d. Lehre bzw. 'das wahte Buddha-Wesen' oder 'Absolute’
gebraucht. Anm. 19 zu Kéan 11.

Koan 16

AtE & W% 2

 Hona wo vb-sureba wioi kovome st mitsw.

IM SPIEL MIT BLUMEN FULLT IHR DUFT DIE KLEIDER

Spielt man mit Blumen, wird hier gesagt so geht von selbst (ganz nattrlicherweise) thr Duft auf die
Kleider tber; vom Cha-jin gesprochen hei3t dies: nimmt man im Teegemache seinen Sitz ein und emp-
fingt Tee, so geht wundersamerweise der Tee (cha) auf den Leib (die Person) tber. Das will sagen: Dies

Tee genannte Wesen (cha #o in mono) nihrt von selbst des Leibes Lebenskrifte ({8, 7ok4); wer daher
geniigsam (mit Tee) sich befal3t hat, der wird in Art und Charakter (jinkaku) wie von selber unversehens
zum Chajin; es kommt zu dem Bereiche, da es heilit: Wo Moschushirsche sind, da breitet sich von
selbst der Wohlgeruch. Und die im Teegemach genihrten Lebenskrifte tun sich von selber, auch ohne
daf3 man darum weil3, kund. So geht alles, ob gut oder bose, auf den Menschen tiber und wirkt, ohne

daBl man darum wei. Im Buddhismus gibt es das sog. In-er ([zusammen gelesen innen] [K#%), in
innerer, eigentlicher Grund, Ursache, Same; en 4dullerer Ursachenzusammenhang, Beziehung,
metaphysische Verbindung [Karmal]). Was In-en wird, das mag wahrhaftig noch so klein sein, es kann
zur grof3en Sache werden; z. B. ein Riesenbrand mag, wenn man der Sache nachgeht, von einer Ziga-
rettenhiilse oder von Rufl im Kamin herkommen; ein ganz Geringes mag also, zum In-en geworden,

zum AllergréBten werden. Um von Ez (if%) zu reden, so ist dies in Wahrheit ein hochwiirdiges; wird

doch gesagt, dal3 auch Shaka ohne ein E# die Lebewesen kaum erlésen kann. Daher gilt es in allen
Dingen sehr darauf zu achten, daf3 ein gutes E# entstehe.

Gutes I bringt gute Frucht (3, Ka), boses In bringt bése Frucht. Auch gibt es das sog. Shukn-en (T8 1%,
aufgespeichertes En, von Vorzeiten bzw. Priexistenzen her wirkendes En, Sankhara), und demgemil3
sieht man oft und viel, dal3 ein Mensch in der Welt sich mit aller Kraft muht, das Wahre, Rechte zu tun,


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a11

und merkwiirdigerweise doch kein Gutes erntet. Das ist durch dies Shuku-en so.

Um ein Beispiel zu nennen: Fin in vermoglichem Hause geborener Sohn mag
noch so untalentiert sein, so kann er doch das Haus weiterfiihren; nehmen wir
umgekehrt einen in schuldenbeladenem Hause geborenen Sohn, der die
Schulden des Vaters iibernehmen muf3, der aber von dieser Sache gar nicht weil3,
ja ganz und gar nicht an so etwas denkt. Er arbeitet redlich mit aller Kraft; aber
da ist das tugendlose Tun seiner Vorvordern; tber kurz oder lang kommt ganz
natirlicherweise die Wirkung (Vergeltung) und wird ihm zum Fluche. Oder in
anderem Beispiele: ein Mann hat vor drei Jahren etwas Schlechtes getan; er
arbeitet jetzt in aller Redlichkeit; es kommt aber heraus, was er getan, und von
der Schuld kann er nicht frei kommen.

Dabher gilt es Gutes wirken, das auf Kind und Kindeskinder geht, daf} so die/!b 4 Mengias
guten Krifte (wku; "Wesenskrifte, Tugenden") Kind und Kindeskindern S
tbergeben (abgetreten) werden. Es mul3 heillen, wie das Wort sagt: Im Hause, da Gutes sich hauft, ist
ein Uberschuf3 von Gliickk. Dal Mengdse's [Menzius| Mutter drei Mal das Haus wechselte,' kam auch
von solcher Erwagung her.

Anmerkungen:

k) Eines der berithmtesten Worte des Ostens; vgl. Jinmdishotoki: Dies hat Meister Kung erldutert und gesagt: In dem Hause,
da das (Sittlich) Gute sich hiuft, ist ein Ubriges an Gedeihen." Vgl. Bohner; Jinmdshotoki 1 94, 96, 97, 233, 272, 1 T 56 n ],
T57nln12,T62n96,T87n9, T 95n 197; vgl. Bohner; Muchimaro-den (Ende, und Vorbemerkung), Monumenta
Nipponica vol. V 2, 1942. [online bei JSTOR]

Fiir die Ubersetzung dieses Werkes wurde Bohner 1941 eine Professur e.h. verlichen.

1) Eine der bekanntesten Erzahlungen des Ostens, die aulerordentliche Achtsamkeit der Mutter in Erziehung ihres Sohnes,
der hernach auch einer der GroBten des Ostens wird, kennzeichnend: jeden schlechten EinfluB3, z. B. vonseiten schlechter
Nachbarschaft, sucht die Mutter zu meiden.

Zum angesprochenen Karma [skr.: Kammam] vgl. uv.a. Grimm, 2.a.0.: S 189; zur Kausalitit S 406f

Koan 17

% 2 — & &K

Bazeri dchifd s Iafsu.

ZEHNTAUSEND MEILEN EIN EISENBAND

Das wahre Wesen (IE. B, shinri, die wahre Idee, das wahre Gesetz, die Wahrheit) des Alls dndert sich,
auch in tausend, zehntausend Meilen Entfernung nicht, ist immer ein und dasselbe ungeboren (nicht-

wachsend [NE nicht-lebend]), nicht sterbend, wird nicht mehr noch weniger dies will das Wort sagen.
Es gibt in der Welt die mannigfachsten Religionen, Christentum, Buddhismus und andre mehr, sowie
die mannigfachsten Verkiindigungen, ihr Grund und Quell geht auf dies wahre Wesen zuriick; in wel-

cher Lehre, in welchem Glauben (73, sb4) auch immer dies wahre Wesen darf nicht weiter ein anderes
fn 20
sein.

Viele Wege sind es, getrennt aufsteigend vom Fulle des Berges,
auf dem gleichen Gipfel den Einen Mond zu beschauen.

Wake noboru fumoto no michi wa o-keredo

onaji taka-ne no tsuki o miru kana.

Beim Tee ist es nicht anders: Der Tee (cha) ist letztlich ein Werkzeug (dign), den WEG (Tao) zu iben.
Geht man aufwirts zur Quelle dieses Tees, so fihrt dies wohl zu dem Finen Band (Einen Weg) Eisen


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a12
http://www.jstor.org/

des Ungeborenen-Niesterbenden. Bei diesem Worte tut man wohl, mehr als das "Zehntausend Meilen"
das "Eine Band" zu beachten; auBlerhalb dieses "Einen Bandes" (Einen Weges) gibt es auch nicht die

Zehntausend Meilen. Auch die Zehntausend. Hunderttausend (f&) Millionen (JK [Anm. zu Koan 3])
Meilen sind alle in dem Einen Band.

Anmerkung:

26) Vgl. dazu die Arbeit Aldous Huxleys Perennial Philosophy [beeinfluflt von J. Krishnamurti, und Swami Prabhavananda.
Philosophia perennis findet sich schon bei Leibniz], dessen Konzept und das vedische Konzept des Atman bzw. Brahman
In: Grimm a.2.0.: Einleitung, S 213, 394. Buddhas Ablehnung des Brahmas an einer Vielzahl von Fundstellen im Pali-

Kanon.
Koan 18
8
M.
NICHT

Die allererste Aufgabe der 48 [49] Aufgaben des Mumenkuan (Mumon-kwan und;
Koan 31) lautet Hat das Hundchen Buddha-Natur?, worauf Yueh-chou mit Mui
antwortete.” Diese zum ersten Anfange von dem erfahrenen Meister, dem
Meditationsschiiler gegebene Aufgabe, woriiber dieser letztere sich redlich den Kopf]
zerbrechen mag, wird jedem, auch dem Hochgebildeten, weidlich Schwierigkeiten §

machen. Bedauerlich ist nur, wenn die meisten meinen: Meditation (i, Zen-gak) |
sei nichts fir sie, es sei etwas zu Schwieriges. Es geht eben nicht mit allem so rasch |
wie etwa mit der Herstellung bestimmter Waren. Selbst wenn man rasch verstinde |
und dem alten Meister gut geantwortet hitte, wire das doch nichts, wenn das damit |
Gewonnene nichts brichte zum eigensten Gewinne. Man muf3 so werden, dal3 das

Wesen (Hontai) in Ding und Sinn (3, Idee) eins wird und man vom Scheitel bis zur
Sohle wahrhaft echt und ganz ohne Beschrinkung das (grofle) Erlebnis hat und in
diesem Sinne Mu (Nicht, Nicht-Sein, Nicht-Existenz) antworten kann. Man konnte dann (gerade so

gut) U (£, Sein, Existenz, bejahend) oder auch "TEE" oder auch noch andres antworten. Wenn
Himmel und Erde ganz TEE werden (so dafl man das Ganze mit dem Prinzip des Tee umfassen kann),
so wirkt tiberall und in allem TEE (da ist freie Titigkeit in allen Dingen). Doch ich lasse weitere
Ausfihrungen. Selber forschen, selber es gewahren, das ist not. Auch ein Buch geheimster Weisheit
bleibt ohne Wirkung, so sich nicht einer findet, der thm gewachsen ist. Man hat der Katze Goldstiicke
gegeben, sagt das Sprichwort (und was sind Goldsttcke fur die Katze?). Ja, was dies Eine Zeichen Mxu
besagt, etlernt sich nicht so rasch.

Anmerkungen:

27) Dieser Koan ist wohl das bekannteste von allen. Allgemein ist es unter dem Titel Joshus [Dschau-Dschou; ]
Hund Bestandeteil fast jeder Koan-Textsammlung. es soll daher in verschiedenen Ubersetzungen zitiert werden:

Englisch Deutsch
Joshus Dog Das Koan Mu
A monk asked Joshu, a Chinese Zen master: Ein Ménch fragte Chao-chou: Hat ein Hund wirklich Buddha-
"Has a dog Buddha-nature ot not?" Wesen oder nicht? Chao-chou sagte: Mu.

Joshu answered: Mu ...
Mumon's comment: To realize Zen one has to WU-MENS KOMMENTAR


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a31
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a12
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a03

pass through the barrier of the patriarchs.
Enlightenment always comes after the road of
thinking is blocked. If you do not pass the
barrier of the patriarchs or if your thinking road
is not blocked, whatever you think, whatever
you do, is like a tangling ghost. You may ask:
What is a barrier of a patriarch? This one word,
Mu, is it.

This is the batrier of Zen. If you pass through it
you will see Joshu face to face. Then you can
work band in band with the whole line of
patriarchs. Is this not a pleasant thing to do?

If you want to pass this barrier, you must work
through every bone in your body, through every
pore of your skin, filled with this question: What
is Mu? and carry it day and night. Do not believe
it is the common negative symbol meaning
nothing. It is not nothingness, the opposite of
existence. If you really want to pass this bartier,
you should feel like drinking a bot iron ball that
you can neither swallow nor spit out.

Then your previous lesser knowledge dis-
appears. As a fruit ripening in season, your
subjectivity and objectivity naturally become
one. It is like a dumb man who has had a dream.
He knows about it but he cannot teil it. When
he enters this condition his ego-shell is crushed
and he can shake the heaven and move the
earth. He is like a great warrior with a sharp
sword. If a Buddha stands in his way, he will cut
him down; if a patriarch offers him any obstacle,
he will kill him; and he will be free in his way of
birth and death. He can enter any world as if it
were his own playground. I will tell you how to
do this with this Koan:

Just concentrate your whole energy into this Mu,
and do not allow any discontinuation. When you
enter this Mu and there is no discontinuation,
your attainment will be as a candle burning and
illuminating the whole universe.

Has a dog Buddba-nature?

This is the most serious question of all.

If you say yes or no,
You lose your own Buddha-nature.

Dasselbe Beispiel in der Ubersetzung Dumoulins:

Die Praxis des Zen verlangt gebieterisch, daf3 wir die von den alten
Meistern errichteten Schranken Uberwinden. Um zur erhabenen
Erleuchtung zu gelangen, miissen wir die Strale des Denkens ab-
rupt verlassen. Falls wir jedoch die von den alten Meistern
errichteten Schranken nicht iiberwinden und die Stral3e des
Denkens nicht abrupt verlassen, so gleichen wir Geistern, die sich
an Blische und Grashalme klammern.

Was aber ist die von den alten Meistern errichtete Schranker? Diese
einzige Schranke unseres Glaubens ist eben dies eine Wort Mu.
Wir nennen sie auch "die totlose Schranke des Zen." Sobald es
uns jedoch gelingt, diese Schranke zu passieren, treten wir nicht
nur in ein vertrautes Gesprach mit Chao-chou ein, sondern wir
wandeln gleichsam Hand in Hand mit den alten Meistern aller
Generationen unserer Tradition einher, und die Hirchen unserer
Augenbrauen sind mit den ihren verwoben; wir sehen mit den
gleichen Augen wie sie und héren mit den gleichen Ohren. Ist das
nicht hertlich? Gibt es wohl irgend jemanden, der diese Schranke
nicht passieren mochte?

Wir sollten deshalb unseren ganzen Kérper in eine einzige Masse
des Zweifels verwandeln und uns mit unseren siamtlichen 360
Knochen und Gelenken und unseren 84000 Haarfollikeln auf
dieses eine Wort Mu konzentrieren. Tag und Nacht sollten wir
dieses Ritsel zu ergriinden suchen. Dabei diirfen wir jedoch nicht
in den irrtimlichen Glauben verfallen, es handle sich dabei um
nichts. Auch Attribute wie hat oder hat nicht sind bedeutungslos.
Das Ganze gleicht etwa dem Verschlingen einer glihend-heilen
Eisenkugel. Wir bemiihen uns verzweifelt, sie herauszuwiirgen, je-
doch ohne Exfolg. So reinigen wir uns allmahlich und befreien uns
von miflverstandenem Wissen und falschen Einstellungen, die wir
aus der Vergangenheit mitgebracht haben. Innen und aulen
werden wir eins. Und wir gleichen einem stummen Menschen, der
einen Traum hat. Wir kennen diesen Traum nur fir uns ganz
allein.

Plotzlich bricht Mu auf. Der Himmel ist start vor Erstaunen; die
Erde bebt. Es ist, als wiirden wir dem General Kuan sein grofies
Schwert entreilen. Wenn wir einem Buddha begegnen, so téten
wir den Buddha. Wenn wir Bodhidharma begegnen, so toten wir
Bodhidharma. Auf dem unendlich schmalen Grat zwischen
Geburt und Tod entdecken wir die Vollkommene Freiheit. In den
sechs Welten und den vier Arten der Geburt erfreuen wir uns
ecines Samadhi der Frohlichkeit und des Spiels.

Wie aber sollten wir mit diesem Koan arbeiten? Indem wit all un-
sere Lebensenergie auf dieses eine Wort Mu verwenden. In dem
Augenblick, da wir nicht mehr zaudern, ist es schon geschehen.
Ein einziger Funke gentigt, um unsere Dharma-Kerze zu ent-
zunden.

WU-MENS VERS

Hund! Buddha-Wesen!

Der vollkommene Ausdruck des Ganzen.

Nur ein wenig "hat" oder "hat nicht" gensigt,

und der Kirper ist verloren; das Leben ist verloren.

Ein Moénch fragt den Chao-chou: Hat auch ein Hund die Buddha-Natur?

Chao-chou antwortete: Mu

Wu-men erklért: Beim praktischen Uben des Zen mul3 man die von den Altmeistern errichtete Schranke
durchschreiten. Um die wunderbare Erleuchtung zu erlangen, ist es nétig, die Regungen des Bewultseins

S

voOllig abzuschneiden. Wer die Schranke der Altmeister nicht durchschritten und die Regungen des
BewuBtseins nicht abgeschnitten hat, gleicht Geistern, die an (Griser und Bidume gebunden sind. Doch

sprich: Was bedeutet diese Schranke der Altmeister? Nur dieses eine Schriftzeichen: Mu, die eine Schranke

des Tores der Schule. Deshalb

heilt  es die

Schranke ohne Tor der Zen-Schule.



Wer hindurchzuschreiten vermochte, kann nicht blof3 mit Chao-chou freundschaftlich verkehren, er wandelt
auch Hand in Hand zusammen mit den Altmeistern der Generationslinie von Geschlecht zu Geschlecht;
Augenbrauen und Haar cinander berithrend, schaut er mit gleichen Augen, hort mit gleichen Ohren. Ist dies
nicht begliickend? Méchtest du nicht diese Schranke durchschreiten? Dann erwecke mit den 360 Knochen
und Gelenken und mit den 84 000 Poren aus Leibeskriften diesen Zweifel und versenke dich in das eine
Wort Mul Trage es mit dir bei Tag und Nacht! Verstehe es nicht als leeres Nichts oder als Nichts in bezug auf
Sein! Es ist, wie wenn jemand einen glithenden Eisenball verschluckt hat, er méchte ihn ausspeien, 1<ar1r1 ihn
aber nicht ausspeien. Witf alles bisherige bose Wissen und alles unniitz Erlernte weg! So kommt es nach
geraumer Weile, wenn der Zeitpunkt reif ist, von selbst duflerlich und innerlich zu einem Zustand der Einheit.
Es ist wie beim Traum eines Stummen - er kann ihn nur fir sich selbst wissenl1l. Wenn es plotzlich in
Handeln ausbricht, kannst du den Himmel erschrecken und die Etde zittern machen. Es ist, als ob du dem
Feldherrn Kuan das grofie Schwert entrissen und es ergriffen hittest [Gemeint ist das 'Drachenschwert' des
ch. Generals Kuan Yi]. Wenn dir so ein Buddha begegnet, du tétest den Buddha, wenn dir ein Patriarch
begegnet, du totest den Patriarchen. Auf der Felsscheide von Leben und Tod [di. Der Kreislauf der
Wiedergeburten| besitzest du die grof3e Freiheit; inmitten der sechs Wege und vier Geburten erfreust du dich
vollkommener Sammlung.

Doch wie soll man es (= das M« des Koan) bei sich tragen? Gib dich nur mit Anstrengung aller Kraft diesem
Mu hin! Wenn du nicht ablassest, wird es sein, wie wenn eine Dharma-Leuchte [das 'Licht des Selbst']
angeziindet wird.

Der Gesang lautet:

Hund — Buddha-Natur:

Der giiltige Befehl ist vollfonmen anfgezeigt.
Wer zwischen Sein und Nichtsein verbleibt,
Verliert 1eib und 1 eben

Samadhi: Zustand der tiefen Meditation. Es gibt mehrere Arten des Samadhi oder des Zustandes der Versenkung, von den
Zustinden an, in denen man noch ein Gefiihl der Unterscheidung besitzt (savikal-pasamadhi) bis zum vollkommenen
Versinken in die unterschiedlose Einheit (nirvikal-pasa-madhi).

Im Hintergrund des "Mu", steht Nagarjunas 'Metaphysik der Leere' (snya; jp: &#).

Zu Dschau-dschou Tsung-Sén [778-897 {ralternativ BYL 11, S166}; jp.: J6-sha Ju-shin] finden sich im BYL eine Vielzahl
von Zitaten (Schwerpunkte: 2. {S 57-59}, 9. und 30. Koan).

BYL I: 61ff, 70ff, 199ff, 208f, 240, 310, 367, 389, 399, 407, 442, 489-496 [Biogr.], 522, 525; 11: 72, 81, 159ff, 166ff, 241ff,
2471t, 281, 280; I11: 29£t, 50, 73, 75, 771t, 81f, 94 95f; BYL2: 60f, 95-7, 135, 154, 175, 199-202, 265-9, 286-9, 317-9, 334,
3306f, 3411, 344, 354-7, 360, 404f, 407, 472, 476-8

Joshus Hund wird im BYL nicht behandelt.

Yi-wen Wen-Yin [= Wu-Men; jp.: Um-mon Bun-nen] (864-949) BYL I, 160. Mehr zum Mumonkwan

Dieser Koan fiir diejenigen, die diese Seite mit einem B betrachten: Hat der/die/das é}ﬁ:—if
Buddha- oder irgendeine Natur?

Koan 19

R AT
Mh&émm _

JE\ AR AL

WOHER KOMMT DER WIND?
(Der Wind: Du weil3t nicht, von wannen er kommt.)™

Man sagt: Wober kommt der Wind? Hat der Wind sich gelegt, so weil3 man nicht das Geringste von ihm.
Erhebt er sich und wird zum Sturme, so hat er eine so furchtbare Kraft, dal3 er auch das gré3te Schiff
zum Kentern bringen mag; hat er sich dann wieder gelegt, so scheint es, als sei tiberhaupt kein Wind in


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI

der Welt: nirgends ist er, und doch erfillt er Himmel und Erde; das ist der Punkt, der schwer zu
begreifen ist.

Und so der Mensch des Tee (Chajin, Teemeister) tritt er in den Teeraum, trinkt Tee und ist er dann
wieder hinausgegangen und etwa wieder in seinem Berufe und man fragt: Wo ist nun Cha-do (das Tee-
Wesen) und was ist es nun mit dem Chajin? Vom Kopf bis zu den Fillen ist dieser Mensch von Tee
erfillt, und auch nicht das Geringste ist davon verschwunden, und dal3 es so ist, wird sich schon be-
merkbar machen. Es ist wie mit dem Winde: du denkst, er sei nicht da, und er ist doch da, Himmel und
Erde erftllend.

Zu der Frage nach des Windes Woher gibt man seit alters diese Geschichte: Einst fragte Kusunoki Ma-
sashige einen Zen-Monch: Was ist denn diberbaupt diese Meditationslebre fiir eine Sache? Der Monch fragte:
Wie ist Ew. Edlen Namen? Worauf die Antwort: Ieh bin Kusunoki Masashige. Da rief der Monch: Kusunoki
Masashige! Masashige antwortete: Ja! Da fragte der Monch: 1hr habt geantwortet, aber von welchem Orte (Eurer
selbst) habt Ihr geantwortet? Das machte, wird erzihlt, dem Herzog Kusunoki mit einem Male nicht wenig
zu schaffen, und solchen Ursachenzusammenhangs (in-nen) halber erlangte er auBerordentliches

Erwachen. Ein zweites, Sekundires mag hier beigefiigt sein: Alles Buddhistische ({A{%, Buppi) wird
bezeichnet als Lehre (¥£FY, Homon), da etwas gegeniiber ist; in jedem Falle steht mir etwas gegentibet.
Das wahre Wesen (ZIKE’ VNN Honshin-hontai) ist eigentlich leer; doch so thm jemand ruft: Holla! Hire!,

so kommt aus dem aller Ichheit Enthobenen (Mitte-losen, Ohne-Herzen & .0» | Mushin)
wunderbarerweise Antwort in gleicher (grober) Art: Was gibt's? Wenn aber einer hoflich bescheiden
anruft: Vergeihung! Ist die Frage gestattet? so antwortet das Gefragte gleicherweise bescheiden und sanft. So

konkretisiert sich die wundergleiche Wahrheit (1B ¥, Shinri, der wahre Logos). Wer selbst mit dem
Innersten Guten dem Gegentiber begegnet, dem wird von dritben her mit im Innersten Guten
begegnet; wiederum, wer mit im Innersten Bésem begegnet, dem antwortet Boses. Wird die Trommel
stark geschlagen, so tont sie stark.

Uteba naru tatakeba

hibiku kane no hachi.
Wie man schlégt, so klingt es,
wie man haut, so schallt es,”
Das metallne Becken.

Wahrlich, das wahre Wesen (die Wahrheit) ist unparteiisch (stracks, gerecht, gerade, redlich). Denkt
einer, er habe etwas in aller Verborgenheit getan, niemand wisse darum — so ist dem doch nicht so: das
wahre Wesen des Alls richtet auch dies und bringt es in Ordnung: auf wunderbarste Weise erhilt jener
bésen Lohn. Dieses wahre Wesen oder der Wind, die Welt erftllend, auf die verschiedenste Weise je
nach verschiedensten Bertihrungen sich kundtuend, ist es, wovon unser Wort spricht.

Anmerkung:
28) Anspielung auf die Stelle im 'Sutra des 6. Patriarchen' in dem zwei Monche tber die Herkunft des Windes diskutieren
(zur Bedeutung siche Chan Wing-tsit; The Platform Scripture; New York 1963, S9-). Im Mumonkan das 29. Beispiel:

Zum Beispiel

"Wo wird der Patriarch erblickt?" Diese Frage Wu-men's nach dem wahren Geist des Patriarchen bietet den
Schlissel zum Verstindnis des Kéans. Die zwei Monche, die tiber die Bewegung der vor ihren Augen im
Winde flatternden Tempelfahne diskutieren, bleiben auf der Ebene der sinnlichen Wahrnehmung und sind
meilenweit vom Etleuchtungswissen entfernt. Des Patriarchen Wort: "Der Geist bewegt sich" schreckt sie
auf, so daB sie sich nach innen, dem eigenen Selbst, zukehren. Doch darf die Aussage des Patriarchen nicht
nach ihrem Wortsinn an der Oberfliche vom Standpunkt des die Aulenwelt leugnenden philosophischen
Idealismus verstanden werden. Wu-men offenbart den wahren Geist des Patriarchen. Sein Wort der totalen
Verneinung weist auf die transzendente Wirklichkeit hin, die iber Bejahung und Verneinung hinausliegt. Von
diesem Standpunkt her kann man ebensowohl sagen, Wind, Fahne und Geist bewegen sich, wie auch sagen,
sie bewegen sich nicht. Alle unterscheidenden Worte sind fiir falsch befunden.

Das Beispiel

Einst wehte die Tempelfahne im Wind1. Zwei Ménche stritten miteinander. Der eine sprach: "Die Fahne
bewegt sich." Der andere sprach: "Der Wind bewegt sich." So ging es hin und her, ohne daf3 sie zur
Ubereinstimmung kamen. Der Patriarch sprach: "Es ist nicht der Wind, der sich bewegt, es ist nicht die
Fahne, die sich bewegt, euer Geist bewegt sich." Die beiden Monche erschauderten.


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a16
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#MASA
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#MASA

Wu-men erklirt:

Es ist nicht der Wind, der sich bewegt, es ist nicht die Fahne, die sich bewegt, es ist nicht der Geist, der sich
bewegt. Wo wird der Patriarch erblickt? Wenn einer dies fest erfal3t, so weil3 er, daf3 die beiden Ménche Eisen
kaufen wollten und Gold erhielten. Der Patriarch vermochte sein Mitleid nicht zurlickzuhalten und hat sich
licherlich gemacht.

Der Gesang lautet:

Es bewegt sich Wind, Fahne, Geist.

I gleichen Urteil sind sie fiir schuldig erklart.

Er weifs nur, daf§ er den Mund iffnet, Aber merkt nicht, wie er beim Sprechen fllt.

29) Oder, wie der Bayer sagt: Wia ma in Woid neischreit ...

Koan 20

e R

Thke jope Fushi wri

A LT

DER BAMBUS HAT KNOTEN UND DAMIT OBEN UND UNTEN

Der Bambus ist innerlich hohl (und damit Eines) und hat Knoten, und damit Oben und Unten: Diese
Welt ist durchweg Eines in (volliger) Gleichheit; wird darinnen aber nicht Oben und Unten geschieden,
so kann keine Gemeinschaft sein und bestehen, selbst nicht die im wildesten Barbarenlande. Im Heere
braucht es Generale und Divisionskommandeure, in der Gesellschaft oberste und stellvertretende Lei-
ter; sie nehmen die obersten Stufen ein, und von da geht es abwirts Stufe um Stufe geordnet, und erst
dann kann alles funktionieren und kann etwas erreicht werden. Auch Danjuro, der groB3e Schauspieler,
kann nicht alles allein machen, sondern unter ihm (und immer weiter hinab) miissen Leute sein, die
mitspielen. Freilich wenn es nur lauter Untere, lauter "gew6hnliche Leute" wiren, so wiirde die Sache
vollends nicht zuwege zu bringen sein. Oben wie Unten sind unentbehrlich. In fremden Lindern redet
man zwar von Gleichberechtigung von Mann und Frau oder von Demokratie, wo alles gleich und
gleich sei — aber hat man nicht auch dort einen Prisidenten und in jedem Verein einen Vorsitzenden?

Auch fiir den Menschen des Tee gilt das Gesagte: vornehm und gering, arm und reich, alt und jung,
Mann und Weib, alle mogen den Weg des Tees erlernen und hiezu zusammenkommen; allein, es gibt
solche, die durch Jahre hindurch gewonnen haben; es gibt solche, die einer dltern Generation zugeh6-
ren; wenn man sie als Hauptgdste empfingt und unter ihnen (Stufe um Stufe hinab) alle andern will-
kommen heif3t, so geht alles und jedes aufs vortrefflichste; und es kénnen nun Giste und Gastgeber
miteinander ohne Sondermeinung (kokoro-oki naku) des Tees sich erfreuen; es ist dann, wie dies Wort
(Koan) sagen will: das Herz wahr — gerade wie der Bambus; das Wesen (der Geschmack) darin ohne
Besonderung (44, "leer"); Oben und Unten in seiner Unterscheidung richtig funktionierend.
Anmerkung:

Der Verfasser scheint hier die japanische Gesellschaftsordnung der damaligen Zeit unterstiitzen zu wollen. Dies steht im
Gegensatz zu den Prinzipien Bodhidharmas und Hui-néngs, deren Art von Zen gerade die Gleichheit aller Menschen (die
samtlich Buddha-Natur besitzen [oder auch nicht]) betont. Vgl. auch das Treffen Boddhidarmas mit Kaiser Wu-Di in: BYL
1. Koan

.pdf-version (April 2006) der Webseite 'Zen-Worte im Tee-Raume'.

Reproduktion der Ubersetzung: Sotei Akaji, Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai, urspriinglich erschienen
als Supplementband XX der Mitteilungen der deutschen Gesellschaft fir Natur- und Volkerkunde Ost-
asiens, Tokio 1943


http://people.freenet.de/zenwort/

.pdf-Version der Webseite ''Zen-Worte im Tee-Raume' Koans 21 bis 40

Zen—Worte im Tee-Raume

Koan 21

o Sk S g

Teln o migtte Rove wo fswramnihe,
—x B

NIMM EINES UND DRINGE DURCH!
(Mit Einem alles durchdringen)

Ein Herz werdend, das Ziel erreichen,™ sei's in welcher Angelegenheit auch immer — dies will das Wort
sagen. Werde hart und fest und fithre die Sache durch! Freilich dies hart und fest ist nicht, wie's dir
scheinen konnte, etwas so Steifes, Unbewegliches, sondern es ist wie die Verse sagen:

Yo no naka wa
manse de shikakn de
yawarakakn
tofu no yo na
hito ni nare bito
Uka-nka to
kaurasu yo de mo
hyotan no
miune 1o atari ni
shime-kuknri ari
In dieser Menschenwelt
werde wie Bohnenkise,
der, obwohl eckig, doch schwappelig
und (zu dem allem) mame [Bohne:-treu]” ist!
Sieh den Flaschenkiirbis!
Hingt er so sorgenlos pendelt und pendelt, —
so du genau ihn besiehst, ist um die Brust er
festen Bandes umgiirtet.

So nur geht es in der Welt. Und jener Stehauf-Dharma™: so freudig wackelt er hin und her, fillt und
fallt und rollt gutherzig, wohin man will, doch am Ende steht er immer wieder aufrecht da. Im tiefsten
Herzen darf auch keinen Augenblick der Grundwille, das eigne Ziel zu erreichen, verloren gehen. Frei-
lich, um ein Beispiel hier zu nennen: In Japan schreibt man von rechts her, das Buch macht man von
rechts her auf und liest von rechts weiter und weiter und kommt so allmihlich von rechts zum Ende
des Buches. Bei den Abendlindern schreibt man von links her. Offnet von links her das Buch und das
Ganze geschieht von links — aber letztlich kommt Rechtsher und Linksher doch auf ein und dasselbe
heraus. Die Krabbe liuft querwegs, und sie mag querlaufend zehntausend Meilen [Koan 17] zuriick-
legen (und ihr Ziel ebenso erreichen); das ist ihre Eigenart. In allen Dingen gilt: Das Ziel als das Eine
vor sich haben und immerzu darauf zugehen, dann kommt man zum Ziele: das will dieses Wort sagen.


http://people.freenet.de/zenwort/twrt_htm/twrt_eins.htm
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a17

Beim Tee ist es ebenso, und eigentlich ist dabei nichts Besonderes: Geh immerzu Schritt fiir Schritt
voran in dem, was du Uibst, so erreichst du zuletzt das Eine des Ziels.

Anmerkungen:

m) In Zen und z. B. in dem damit verbundenen BogenschieB3en wird oft gesagt: Ist Herz und Ziel eines, so wird das Ziel er-

reicht, ohne Willen. Vgl.: Herrigel, Eugen (1884-1955; jp.: Bungaku Hakushi]); Zen in der Kunst des Bogenschief3ens; 1948.

Die vielen Ausgaben dieses Klassikers basieren auf einem Vortrag gehalten in Berlin 1936, und der in Nippon ver6ffentlicht
wurde. Die Nachkriegsausgaben sind um "Vélkisches" bereinigt.

n) Wortspiel: mame hat diese und jene Bedeutung. 'Bohnenkise' = Tofu

30) Gemeint sind Steh-auf-Mannchen, den Boddhidharma darstellend. Sehr populér im Japan der ersten Hilfte des 20.
Jhdts.

Koan 22

P K- — 18

Gudel isshi.
BIE—Z

CHUTI'S EINER FINGER(ZEIG)

Sehr oft siecht man ein Bild gemalt: ein Mann nach Art des dicken Hotei deutet auf den Mond, und sein

junger Diener daneben deutet ebenso auf den Mond. Das ist: der chinesische Abt Chiiti (1R JEE, jp.: Gu-

tei, Dschu-Dschih, ) hob, wenn jemand zu ihm zu Gast kam, alsbald einen Finger und deutete
stracks gen Himmel; sein Diener, der immer um ihn war, nahm in der Folge auch unwillkirlich die Ge-
wohnheit an, gen Himmel zu deuten, wenn er mit jemandem zusammenkam. Der Abt vernahm davon,
rief ihn, lie ithn vor sich Platz nehmen, und sogleich hob der Diener wieder den Finger und wies nach

oben. Der Abt, dies sehend, brach ithm auf der Stelle den Finger. Dartiber kam der Diener zum groflen

vollen Erwachen — dies ist, was diese Aufgabe (Koan) zum Inhalte hat.

Beim Menschen des Tee gibt es Gerite und Gefille, die da vor Augen gestellt und gebraucht werden;
es gibt gewisse Fertigkeiten (#erzaz) damit verbunden; der wahre Sinn der Gistebewirtung (beim Tee) ist
jedoch letztlich nicht Teeschale, Teeschopfer und anderes mehr zu gebrauchen, sondern des Tee-
Gastherrn Herz lasset die Giste den TEE genieflen. Viele freilich werden ganz von den Gefilen und
Geriten hingenommen; das ist das gleiche wie mit dem Finger dort. Chiiti weist zwar mit dem Finger
auf die Sache, aber der Finger ist doch nur das Gerit (das Werkzeug); wenn Aug' und Ohr von diesem
Finger besessen werden, so ist das eitler Wahn. Solange man sich nicht von dem Finger trennen kann,
kann man den wahren Mond nicht erblicken. Buddha zu verehren, ist ganz gut; aber wenn man selbst
zu Buddha wird, braucht es keine weitere Buddha-Verehrung mehr. Das wird hier gesagt. Auf den
Mond mag man zeigen: zum Monde geworden, braucht es keinen Finger mehr — das sagt dies Wort
(Koan).

Der Kéan [19., BYL I, 341ff]:

Es steigt ein Stiubchen in die Héhe: die ganze Erde ist darin befal3it. Es geht ein Blimchen auf, und eine Welt
entsteht.

Die Frage ist nur nach so etwas wie dem Zeitpunkt, an dem das Bliimchen noch nicht aufgestiegen, das
Blimchen noch nicht aufgegangen ist: wie bekommt man diesen in den Blick?

Darum heif3t es: Wie man einen Strang mattdunkelgriner Seide zerschneidet: ein Schnitt, der ganze Strang ist
ab. Wie man einen Strang von Seidenfiden in das Farbebad mattdunkelgriner Miscanthushusgriser taucht:
einmal eingetaucht, ist schon der ganze Strang gefirbt.

Nur dal3 es jetzt gilt, das Gewirr von Schlingranken zu durchhauen, den im eigenen Haus verborgenen Schatz
herauszuholen, damit er allerorts dem Hohen wie dem Niedrigen entspreche, nach vorne wie nach hinten
nichts verfehle, und so in jedem Fall an jedem Menschen sich offenbar bekunde.

Falls es bei dir etwa noch nicht soweit gekommen ist, so sich dir, was nun folgt, so an, daf3 du es fassen



kannst!
Das Beispiel

Wir legen vor:

Der Ehrwiirdige Dju-dschi [Chu-ti; jp.: Gu-tei Chi-kan; Zwischenbemerkungen zum Beispiel

'Der ehrwiirdige Djii-dschi, so oft ihn jemand etwas fragte' — Was wird, der [auf eine Frage] zu erzihlen
haben! — Solch schwachsinniger Stimper!

' ... hob nur den Finger auf.' — Dieser alte Chinese! Tut gerade so, als lle auch er den Menschen in der weiten
Welt die Zunge abschneiden. — reif3t sie ihnen wahrhaftig aus!

Dji-dschi hatte in seiner Klause einen Knaben, der ihm diente. Diesen fragte drau3en einer aus, wie denn
sein Meister andere zu unterweisen pflege. Zur Antwort hob der Knabe seinen Finger aufrecht in die Héhe.
Beim Meister zuriick, erzihlte und beschrieb er ihm die Szene. Da nahm Djii-dsch'i sein Messer und schnitt
ihm diesen Finger ab. Der Knabe schrie laut auf und lief hinaus. Djii-dschi rief ihm einen Ruf nach, und der
Knabe drehte den Kopf nach ihm um. Djt-dschi aber hielt den Finger aufrecht in die Héhe. Da wurde es in
dem Knaben weit und offen und er sah alles ein. — Sagt mir einmal: Was fiir verntinftige Zusammenhinge hat
er denn gesehen?

Als Djt-dschi im Begriff stand, in die Verwandlung einzugehen, sagte er zu seiner Bruderschaft: Ich habe von
Tidn-lung das Zen des einen Fingers tiberkommen, habe es tagtiglich ausgeiibt und nicht erschépft. Mochtet
ihr es gern verstehen? Damit hob er den Finger aufrecht in die Héhe und verschied. [BYL I, 345]

Die Geschichte des 'Dieners/Knaben' und des Verloschens des Meisters (zitiert hier nach Hui-kan's 3. Koan des
Mu-mon-kwan; dt.: Dumoulin; Der Paf3 ohne Tor; Tokyo 1953, S45-).

Dazu Mumon's Kommentar [Reps; Zen Flesh ..., S93]: Enlightenment, which Gutei and the boy attained, has
nothing to do with a finger, Tenryu will be so disappointed that he will annihilate Gutei, the boy and the clinger all
together.

Gutei cheapens the teachings of Tenryua [Tidn-lung]

Emancipating the boy with a knife.

Compared to the Chinese god who pushed aside a mountain with one hand

Old Gutei is a poor imitator.

Dazu das Gedicht von Dan-Hsja Tjidn-ran (739-824; jp.: Tanka Tennen):

I ehre, die keine 1.ehre

Wort, ungebirt als Wort

Hast du den Mond gefunden

dann tu den Finger fort,

Der Heimgekebrte fragt nicht nach seinen Heimatort.

S 145

Zur Person des Chu-chih:

Chii-chih, ausgezeichnet durch seinen Fifer in der Rezitation des Saptakoti-buddha-matr-dharani und nach
dem Titel dieser sakralen Formel (die chinesischen Schriftzeichen fiir koti werden chii-chih gelesen) benannt,
ist einer jener einfachen Zen-Meister, die frei von aller intellektuellen Ambition ihr ganzes Leben lang das am
eigenen Leib erprobte Erleuchtungsmittel bei der Fihrung ihrer Jinger gebrauchten. Chii-chih tbernahm die
Methode von seinem Meister T'ien-lung [jp.: Kosha Tenrya, Tidn-lung], der auf die Frage nach dem Wesen
der Wirklichkeit immer nur den Finger hob. Diese Zen-Schule wurde als Ein-Finger-Zen bekannt. Das
Beispiel bringt anschaulich zum Verstindnis, daf3 keine blof3 mechanisch angewandte duflere Methode mit
Sicherheit die Erleuchtungserfahrung hervorbringen kann. Bloles Nachmachen, ohne innere Wirklichkeit, ist
nutzlos. Dem Knaben, der voller Verehrung fiir den Meister diesen nachahmt, wird dies zum greifbar
schmerzlichen Etlebnis, als Chi-chih ihm kurzerhand den Finger, den er wie sein Meister aufhob,
abschneidet. Als er sich anschickt, wieder wie der Meister den Finger aufzuheben, wird ihm das Nichtdasein
des Fingers zum Anstol3 far die nicht zu teuer erkaufte Erleuchtung.
Aus der strengen Schule des Chii-chih sind wenige, aber ausgezeichnete Zen-Meister hervorgegangen.



Koan 23

A S R MR B

Jikishi fiushin benshd fhbutsn,

UNMITTELBAR AUF DIE PERSON DEUTEN, DAS WESEN° SCHAUEND BUDDHA
WERDEN

Eine Schriftrolle mit dieser Schrift wird gern bei einer Teezusammenkunft buddhistischer Art aufge-
hingt, GroBmeister Bodhidharma's Wesenspunkt (Gro3-Augenmerk) zeigend. Fragt man nun, wie sich
dariiber etwas Niheres sagen lasse, so mag man sagen: Wo ist Buddha? Der Fragende, das ist Buddha,
und weiter wo besonders ist (Buddha) nicht. Wie der Kurzvers Hokku(-Vers) sagt: Er sucht um sich
herum die Fuki-Bliten [Pefasites japonica), auf denen er mit seinen Fullen steht.

Das ist es. Vielleicht ist dies mit Folgendem am leichtesten zu verstehen:i
Der Neujahrsmorgen kommt herauf; die Nacht ist der Helle gewichen;§$
die Raben rufen, die Sperlinge zwitschern; selbst der Schopfeimer des
Ziehbrunnens weckt mit dem ihm eignen Laut ein gliickbringend
festliches Geftihl. Haben Raben, Spetlinge, Ziehbrunnengeriusch eigens ! S
zum Neujahrsmorgen ein Besonderes gebracht? Gewil3 nicht. Nur du in s ah gl
deinem Herzen bist zur Neujahrswelt geworden, und daher dasjill f}v w
Neuempfundene in  Ohr und Herzen. Alle die unzihligen 4ppiidung 1: Fuki-Bliite

Erscheinungen sind Eines (Ein Herz, J7{£—[). Buddha, du selbst bist
Eines (Ein Wesen), nicht zwei; so ist er (samt dir) auch nicht irgendwo besonders. Das wird hier gesagt.

Dieses Wahre Innerste (4.0, Honshin, eigentliche Herz, Ur-Herz) ist wahrhaft ganz leer; daher mag es
zum Buddha werden, zum Didmon (Teufel) werden, zur Schlange auch, zur Katze auch, zu irgend etwas
werden.

Kairaishi
kubi ni kaketarn
ningyobako
hotoke dashitari
oni wo dashitari
Sieh mal den Puppenspieler dal
Aus seinem Puppenkasten, der
am Hals ihm niederhingt, nimmt er
den Buddha jetzt, und jetzt den Teufel.

Der Mensch auch, der es wie Vogel und Getier treibt, ist zwar der dulleren Gestalt nach ein Mensch, im
Innern aber ist er Vogel und Getier geworden. Um noch einen Schritt weiterzugehen, zugespitzt
gesprochen: Es sieht ein Mensch die Pflaumenbliite in des Nachbars Garten und mochte sie; er streckt
die Hand nicht aus, er pflickt sie nicht, doch seinem Herzen nach hat er schon Diebesuntat begangen
und verfillt der Welt der hungrigen Damonen. Diese Aufgabe (Koan) gibt Hinweise, wie man ver-
stehen muB, dies Buddha in eigner Person.”

Anmerkungen:

o) die Natur, die (eigene) Natur.
.31) Vgl. Beispiele 30 und 33 des Mumonkwan.



Koan 24

B 4# & 4 8

Nicht-sichi kove Ebjitsn,
HSZ4fH

TAG UM TAG GUTER TAG ”

Tag um Tag wabhtlich ist ein herrlicher Tag, sagt dies Wort (Koan): solange jemandem alles vortrefflich
nach Wunsch geht und er vergntigt und munter ist, ist ja keine Frage, da} Tag um Tag ein guter Tag ist.
Allein in eines jeden Leben, sei er hoch oder nieder, arm oder reich, gibt es bose Tage, die driicken, und
solche gibt es gar viele; es stimmt also nicht damit, dal3 nur lauter hertliche, schone Tage seien, denkt
man. Aber dem ist doch gewil3 auch nicht so. Gerade auch diese schlechten Tage werden gute Tage ge-
nannt. Um im Bilde zu reden: der Mensch atmet ein und aus, solange er lebt; und solange er ein- und
ausatmet, wahrt sein Leben; hort das Ein- und Ausatmen auf, so stirbt er. Gibt es einen Atem, der aus-
geht, so gibt es — das ist eben der Punkt — gewi3 auch einen Atem, der eingeht; und gibt es ein Einat-
men, so gibt es ein Ausatmen. Gibt es den Morgen, so gibt es den Abend; gibt es den Himmel, so gibt
es die Erde; gibt es vorn, so gibt es hinten; gibt es Freude, so gibt es Leid: alle die unzihligen Wesen
und Dinge sind in dieser Art gebaut; hier ist ein Himmelsgesetz, dem nichts sich zu entziehen vermag,.
Nichts hindert also, Leid fiir Freude und Freude fir Leid zu nehmen. Vergleichsweise gesagt: Eine Last
von hundert Kwan (375 kg) driickt schwer; legt man sie ab, so fuhlt man sich sehr erleichtert und hat
seine Freude; aber eben in dem schweren Driicken war die Erleichterung und Freude mitenthalten;
wire der Druck nicht gewesen, hitte man auch das schone Gefiihl der Erleichterung nicht erlebt. Wie

der Edle (Koji) Tessha (8:/F) singt:

Harete yoshi kumorite yoshi Fuji no yama

moto no sugata wa kawarizarikers.
Ob heiter klar, ob auch umwolkt der Fujiberg —
die eigentliche Gestalt, sie dndert nimmer sich.

Vom Wesen her gesprochen, ist es eins, ob gutes Wetter ist, ob schlechtes; oder anders gesagt: Leid
und Freud zusammen verschlungen (geschluckt), werde Tag um Tag guter Tag. Auch beim Tee fihrt
nur Ubung (Miihe, hartes Ringen) zum Erfolge; und Erfolg fiihrt wieder zur Ubung; vom Wesen aus
gesagt: beides vereint, das ist der gute Tag!

Anmerkungen:

#) 6. Koan im BYL [1, 147; ab 158 ausfiihrliche Biographie Yiin-men Wen-yin; 864-949, = Wu-men; jp.: Um-mon Bun-en;
wird im BYL am héufigsten aller 'Alten' zitiert; 78-84]

Yun-men's fiinfzehn Tage
Wir legen vor:

YUN-MEN richtete bei der Unterweisung folgende Worte an seine Horer: Nach den letzten fiinfzehn Tagen
frage ich euch nicht. Zu den nichsten finfzehn Tagen kommt mir mit einem Sitzchen daher und redet.
An Stelle der Gefragten sagte er dann selbst: Tag um Tag ist guter Tag.

Zwischenbemerkungen zum Beispiel

Yin-men richtete bei der Unterweisung folgende Worte an seine Horer: 'Nach den letzten fiinfzehn Tagen
frage ich euch nicht.' — Halb stdlich . Stroms, halb nérdlich. [Merkwiirdige Grenzzichung, will Yian-wu
sagen, palt auf, er fithrt euch auf den Leim!] — Wir kénnen doch solch alten Kalender gar nicht auftreiben!
[Versteckter Spott auf die Afterweisheit des chinesischen Kalenders, der jedem Tag seinen genauen Ort im
Spiel der kosmischen Krifte anweist, wonach es sich fiir jeden Tag genau berechnen lieB3e, ob er Gliick bringt
oder Ungliick, und wieviel von jedem.]

Zu den nichsten finfzehn Tagen kommt mir mit einem Sitzchen und redet! — Da ist auch nichts anderes zu
sagen, als daf3 sie am Morgen anfangen und am Abend zu Ende gehen. — Aber nur ja nicht damit her-
iommen, daf3 der nichste Tag der sechzehnte ist! — Die Tage und die Monde, die flielen so dahin! [Was soll



man da ausgerechnet zu den nichsten fiinfzehn Tagen sagen?] An Stelle der Gefragten sagte er dann selbst:
Tag um Tag ist guter Tag. — Das heife ich zusammengefal3t! — Da mogen die Krabben noch so Spriinge
machen, aus diesem Scheffel kommt keine heraus. [Diesem Auspruch kann sich keiner entziehen; jeder sollte
so sagen konnen.] — Wer hitte auch ein Haus, das nicht der Mond beschiene und reiner Wind? umwehte —
Oder weiBt du doch ein solches? — Der Meergott [sagt man ja| kennt alle seine Schitze und weil3 nicht, was
sie wert sind.

Koan 25

£ L —®F

Ka-rog iften me yuki,
b E—AE

AUF ROTER GLUT EINE FLOCKE SCHNEE"”

Anfang Winters, wenn man erstmalig wieder wirmendes Feuer braucht, wird eine Schriftrolle mit
diesen Schriftzeichen gerne gebraucht. Im gewd6hnlichen Sinne gesprochen ist es dies: Beim wirme-
nden Feuerbecken trinkt man den Tee und draullen wirbeln die dichten Schneeflocken. Vom Tee aus
gesprochen, ist jedoch der Sinn viel tiefer.

Das Feuer im Becken ist zur roten Glut geworden, und darauf fillt eine Flocke Schnee: vollig machtlos
ist sie. [Menschliche Kraft ist wie solche Flocke]. In Beispielen [die vielleicht seltsam sind] gesprochen:
Der gr6Bte Riduber und Moérder kann doch nicht alle Menschen téten. Und: da ist einer, der bezahlt
immer seine Rechnungen, er rettet die andern, hilft vielen; er ist im Kleinen gut; aber so er im Grof3en
schlecht ist, ist er doch letztlich ein schlechter Mensch.

Auch der beste Mensch, Tag um Tag wirkend — lauter Gutes kann er doch nicht tun. Von hervor-
ragenden Menschen, wahren Helden und grofen Staatsminnern bringen die Zeitungen davon man-
cherlei.

Allein, wenn Herz und Mitte des Wesens das Grof3e Gute wirken, dann erlischt gewissermal3en all das
Kleine. Leute, die zwei Augen haben, finden ganz natirlich, daf} alle zwei Augen haben. In einem
Lande aber, wird uns erzihlt, wohnten lauter Eindugige. Einer dachte, solch Eindugigen lebendig zu
fangen und mit sich zuriickzubringen und zur Schau zu stellen und groBen Gewinn zu machen, und
machte sich nach jenem Lande auf. Als er aber dorthin kam, wo nur Einaugige lebten und diese den
Zweildugigen sahen, riefen sie: Was fur eine Raritit!, liefen herbei, fingen ihn und stellten nun umge-
kehrt ihn, den Zweidugigen, zur Schau.

Das kleine Gute wird zunichte vor dem grofen Schlechten. Mag ich auch noch so viel Gutes tun (noch
so grof3e Leistung vollbringen) daf3 immer mir vor Augen steht das Nao (das [unendliche] Noch)P, dies
will dies Wort, dies eigentimlich tiefe, sagen.

Anmerkung:

p) Welches sich praktisch natiirlich immer zunichst im Geftihl des Noch nicht auswirkt.
32) Der Ausspruch selbst geht auf Tao-chi zuriick. Tao-chi Lu-Yu Dai Nihon Zoku Zokyu Vol. 121



Koan 26

B FPogepie. mo tokorn Bove Firpk.
0 )R\ AL JR\

WO FURYU NICHT IST, IST FURYU
(Nicht-Frryu ist Frryn)

Wort und Terminus Frryz mag man in verschiedenster Weise wiedergeben: einmal ist es
Geschmack, Geschmacksrichtung; dann in den Kiinsten etwa Schule, Schulrichtung, und
weiterhin Stil, Art , ja Kunst tiberhaupt; man mag es auch als das Poetische im Gegensatz
zum Unpoetischen, Prosaischen umschreiben, ja endlich als das Schéne tberhaupt. Man
kann Firys auch noch weiter und anders wiedergeben — der Leser mag sich selbst die
Verdolmetschung finden und dieselbe im Folgenden einsetzen.

Eine Schriftrolle mit diesem Worte finden wir sehr haufig aufgehingt. Es
will sagen: auch der Farya;-Mensch, wenn er nur sein Farya hat, gentigt
noch nicht; mit diesem Faryu ist es nicht genug. Zum Nicht-Farya mul es
werden. Freilich, wollte man mit dem Nicht-Faryu anfangen, so wire das
vollends verkehrt. (Das wire wie der Vers sagt):

Tkkyii’” no mane shite

tera wo 0i'dasare

Wollt' es machen wie Ikkya —
warf man ihn zum Tempel 'naus.

Natitlich ist schon recht und gut, wenn einer am Ende, wie der in diesem

Liedchen, wie Zen —Meister [££y# werden will; wo aber die Kraft fehlt und es wie in dem Liedchen ist,
da geht es eben nicht. Nur das tiber das Farya hinausgeschrittene Nicht-Farya kann die Sache leisten.
Solange man in dem [Stand des] Faryu ist, kann man nur als Farya-Vertreter wirken; erst wenn man zu

Nicht-Furya gelangt ist, kann man alles andre mit einbegreifend (anvermihlend), F1L T in Harmonie
verbindend) umfassend wirken. Welche Richtung (J, 7y4) auch immer jemand erlangt, so kann er nur

in dieser Richtung (Schule JEJR, ryiha) erfreulich, vereinend wirken; andrer Richtung gegeniiber will ein
Zusammengehen (eine Gemeinsamkeit, Verkehr, Austausch) nur schwer gelingen. Erst wenn er die
eigne Richtung (ryzg/, Sinn, Begriff, Lehre der Richtung) abwirft und Sinn und Wollen der dndern
Richtungen miteinbegreift, kann er vollig die Sache fithren. Daher gilt es, zuallererst fest und vollig in

der eigenen Schule (f& £, shigyn, Praxis) sein, darnach dariiber hinausgehen (sie wegwerfen) und allen
begegnen.

Oder anders gesagt: einer lernt in der Schule allerlei und hat jetzt viele Kenntnisse und ist ein sehr guter
Schiiler; aber wenn er jetzt nicht dariiber hinaus ins Leben tritt und im Handel oder der Industrie sich
[bzw. das Gelernte] ganz frei und selbstindig (jiya jizai) betitigt, so ist gar nichts erreicht.

Man muf in den Lebensstand kommen, wo es heilt (wie das alte Wort sagt): "Wo kein Wasser ist, ist
doch Wasser." [Man muf3 zu dem (schopferischen bzw. praktisch lebendigen) Stand kommen, da man
Wasser schopft, wo gar kein Wasser vorhanden erscheint.|

Anmerkung:
Das 6. Beispiel des Mu-mon-kan:

Die Geschichte des Beispiels findet sich ausfithrlicher, unter Berufung auf ein dem chinesischen Kanon unbekanntes,



apokryphes Sutra Daibontenndé Mom-butsu Ketsugikydo (Bd. 3), im ersten Teil der "Gemischten Chronik der (Zen-)
Schulen" (Shumon Zatsuroku), die als Bd. 5 und Bd. 6 der Zen-Schrift Ninden gammoku (zuerst herausgegeben in der
zweiten Hilfte des 12. Jahrhunderts) beigefiigt wurde. Gemil3 der Erzidhlung des Sutras war die Blume, die der Buddha vor
der Jungerschar emporhielt, eine goldfarbene Lotosblume, die thm der Brahma-Koénig dargebracht hatte. Die Erzihlung
erscheint im Zen-Schrifttum wahtscheinlich zuerst in der Schrift Tensho Ko6toroku (1036). Vgl. tber die apokryphe
Tradition beziiglich der Entstehung der Zen-Schule Isshtb; Miura; Ruth Fuller-Sasaki; Zen Dust, 151 f.

Buddha zeigt eine Blume

Als einst der Welterhabene auf dem Geierberg [Neumann: 'Geierkulm'] weilte, hob er mit den Fingern ein
Blume empor und zeigte sie der versammelten Schar (der Ménche). Damals schwiegen alle. Nur der
ehrwiirdige Kashyapa verzog sein Gesicht zu einem Licheln. Der Erhabene sprach: Ich habe das wahre
Dharma-Auge, den wunderbaren Geist des Nirvana, die formlose wahre Form, das geheimnisvolle Dharma-
Tor, das nicht auf Worten und Buchstaben beruht, eine besondere Uberlicferung aulBlerhalb der Schriften.
Diese vertraue ich dem Mahakashyapa an.

Wu-men erklirt:

Gautama von goldfarbenem Gesicht hat ganz unverschimt Gute in Niedrigkeit zwingend, einen Schafskopf
ausgehingt und Hundefleisch verkauft. Man kann schon sagen: Etwas sonderbar. Wenn in der gro3en
Versammlung alle gelacht hitten, wie wire dann das wahre Dharma-Auge (in der einen Linie) Gberliefert
worden? Wenn aber Kashyapa nicht gelacht hitte, wie wire das wahre Dharma-Auge (iberhaupt) tberliefert
worden? Wenn einer sagt, das wahre Dharma-Auge kann tbetliefert werden, so ist dies, wie wenn der Alte
mit goldfarbenem Gesicht am Dorftor betrigt. Wenn aber einer sagt, es kann nicht tiberliefert werden, wie
wurde es dann allein dem Kashyapa Ubermacht?

Der Gesang lautet:

Als er die Blume emporhob,

Erschien der Schwanz,

Kishyapa verzog sein Gesicht im Ldcheln,

Menschen und Himmel wuften nicht, was tun.

'"Firyi' Nelson: 'taste, elegance, refinement'. [Radikal 182, nicht 16.] "Das nicht auf Worten beruhende" 1.8.d. chinesischen
Redensart "nicht bis 3 zihlen kénnen."

32) Siehe Bohner, Ein Tag im Leben Ikkyus; Beitrige z. Ostasienkunde; 1,1 1954

Ikkyu werden nicht nur homosexuelle Aktivititen im Kloster nachgesagt, sondern auch eine Liebschaft mit der blinden
'Minnesingerin' Moti. Vgl.: Stevens, John; Lust for Enlightenment; Boston, London 1990 (Shambala), ISBN 0-87773-416-
X; § 96-103. Seine 'romantischen' Gedichte auch in: Ikkya Osho Zensha; Tokyo 1894 (Koshokukan); Covell, J.; Yamada S.;
Zen's Core: Ikkyu's Freedom; Seoul 1980 (Hollym Int.)

Koan 27
Eeshin den-shin.
L TAb

MIT DEM HERZEN DAS HERZ WEITERGEBEN
[Oder Von Herz zu Herzen (Vom Wesen zum Wesen, Vom Innersten zum Innersten)]

Man schreibt oft nur die ersten beiden Zeichen: I-shin Mit dem Herzen oder die letzten beiden Zeichen
Den-shin Weitergeben das Herz, (das Herz tradieren); dem Sinn nach will dies immer dasselbe sagen.
Einst versammelte Shaka alle grolen Junger (Dai-Rakan); schweigend hielt er eine Kompira-Bliite vor
sich. Aber die Menge der Junger verstand den Sinn davon nicht. Nur Kas'yapa [Pali: 'Kassapo'] sah sie
und lichelte. Shaka gewahrte solches und tibergab daher ihm "Sinn und Wesen (das Letzte, Innerste)
des Buddhismus. Das ist dies Mit dem Herz das Herz (das innerste Wesen, den Kern) weitergeben. Sagt
auch der Edle Gempaku:

Cha no michi wa
kokoro ni tsutae


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#IKK

me ni tsutae
mimi ni tsutaete
ippitsu mo nashi.
Den Weg des Tee —
tradiere mit dem Herzen
tradiere mit dem Aug'
tradiere mit dem Ohre —
doch nicht mit einem einzigen Pinselstriche!

Etwas leichter (einfacher) mag es so gesagt sein (mit dem Volksspruche):

Ki ga areba

mie mo kauchi hodo ni

70ono o i

Hat man etwas in dem Herzen,

spricht das Auge es, als sei's der Mund.

Fir die groBen Wortfechter, Theoretiker und die Vielstudierten ist das vielleicht schwierig. Wire es et-
was aus der Prifung fir das hohere Beamtentum, so wirden sie wohl trefflich Red' und Antwort
wissen. Aber mit diesem I-shin Den-shin Mit dem Innersten das Innerste hat es andre Bewandtnis: ge-
rade darin, in dem Nichts-Sagen ist der Sinn, der unsagbare, unerschopfliche; wird dieser weitergege-
ben, dann ist das wahrhaft das Mit dem Innersten das Innerste. Nicht leicht ist's; ohne Meditieten (za-
zen) und praktisch darum Ringen, ist dies Wort (und das in ihm Gewollte) schwer erfal3bar.

Anmerkungen:

"Weitergabe der Lehre' (Initiation) innerhalb einer Traditionslinie (vgl. auch Govinda, Blofeld fiir die Vajrajana-Tradition).
Kassapo war der cinzige der Anwesenden, der das (schweigende) Drehen der Lotusblume in der Hand Shakyas als "das Rad
der Lehre" richtig interpretierte. Aufgrund der geschilderten "Weitergabe' gilt er als der '2. indische Patriarch' im
chinesischen Verstindnis ['3. Patriarch' wurde dann Ananda, der Vetter Shakyas, bekannt fiir seine Rezitation der gesamten
Lehre beim 1. buddhistischen "Konzil der Funfhundert" {nach 483 v.u.Z.}]. Vgl. auch 6. Beispiel im Mu-mon-kan [26_
Anm.]|.

isshin-denshin: Nelson: "telepathy, sympathy, quiet understanding;" Kodansha: "direct communication from mind to mind,
telepathy;" Hartmann/Werenke: "das stillschweigende Einverstindnis."

Die Lehre des Meister aufnehmen

Das Verstindnis des Gesetzes und die Erlangung des Weges hingen von der Kraft des Meisters ab. Wir mussen
nur wissen, dal} wir, wenn wir einen Zen-Meister befragen und ihm zuhéren, seine Anweisungen nicht an unseren
personlichen Vorstellungen messen diirfen. Derjenige, der das tite, wire nicht in der Lage, die Belehrungen des
Meisters zu verstehen. Wenn wir einen Meister nach dem Gesetz befragen, mussen wir Koérper und Geist reinigen
und Augen und Ohren still werden lassen, damit wir einfach zuh6ren und seine Belehrungen empfangen, ohne
irgendeinen anderen Gedanken damit zu vermischen. Koérper und Geist miissen ein und dasselbe sein mu) denen
des Meisters, so wie Wasser, das von einem Gefif3 in ein anderes gegossen wird. Nur wer in der Lage ist, sich in
dieser Weise hinzugeben, wird die Lehre des Meister aufnehmen kénnen.

Vgl. "Weitergabe der Leuchte" entstanden ca. 1004-7, Biographien und Kéans von 600 Meistern: Dau Hstian [jp:
Dogen| Dsching-De Tschuan-Deng-Lu [Djing-d6 Tschuan-déng-lu]; jp.: Ketoku Dent6-roku, 30 Bde. [Kioto o.].
{pre-1960}], wobei jedoch die geschichtliche Treue nicht allzu akurat sein soll. Der Verfasser ist nicht zu
verwechseln mit Dogen Zeniji.


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#DO
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a26

Koan 28

— K — & A

{5500 dsshaem ari
—F—Ff

EIN (JEDES) JAHR HAT EINEN FRUHLING

Das Wort will offenbar sagen: Mit jedem Jahre kommt gewil} der Friihling, da alles licht und frohlich
wird. Ein simples Wort ist dies. Man mag auch fiir gut finden zu sagen: im
Menschenleben seien gewisse Jahre der Friihling, darnach die mittleren Jahre der
Sommer, die Jahre des beginnenden Alters der Herbst, das eigentliche Alter der
blitterentblof3te Winter; man mag sagen: innerhalb eines Tages sei der Morgen der
Frihling, der Mittag der Sommer, der Abend der Herbst, die Nacht der Winter; im
grof3en, im kleinen walten diese vier Gezeiten — worauf es uns aber ankommt, das ist: den
Frihling und seine Zeit beachten! Was namlich das Wesen des Tee ist das lebt der Bauer,
auch ohne daf} er darum weil3, alle Tage; niemand ist dem Tee gemaler als der Bauer. Im
Fruhlingswetter sit er den Samen; den Kornregen nutzend, pflanzt er die Setzlinge aus;
wird es Sommer, so jitet er Unkraut; des Herbstes Reifen wartet er ab — vortrefflich alles
und jedes (unbewuBt gleicht er sich der Jahreszeit an).

g A

Beim Tee ist es nicht anders: Von dem Teebusche, dessen Tee der Chajin trinkt, werden
Anfang des Sommers die Blitter gepfliickt und in die Teebtichse getan; und Anfang des | 1
Winters wird diese ge6ffnet und des Jahres Tee erstmals gekostet.

e

Bei gtinstigem Winde zieht man die Segel hoch, bei widrigem Winde rafft man sie: geht
man auf den Grund all solchen Handelns, so ist es der, dem unser Wort gilt: Im Friihling

sit man den Samen; diesen Einen Frihling nutze gut! Wer dieses Frihlings Frist A

ungenutzt voriiberziehen lif3t, dem geht das ganze Jahr verloren. Fir des Menschen

ganzes Leben gilt dasselbe: wer des Lebens Frithling ungenutzt voriibergehen 1a3t, hat fiir
das ganze Leben unwiderbringlichen Schaden: dies ist, was unser Wort sagt. Des Einen
ganzen Jahres Gestaltung liegt im Neujahrstage; des ganzen Tages Gestaltung in der -
Frihe des Morgens.

Koan 29

AMBFESR G

Nisgen benjs Sofd go wma.

NI HEY A4

DER MENSCHEN DINGE ALLE SIND WIE DAS ROSS DES ALTEN VON SAI

In Sai(shang) in Tang® lebte einst ein Alter, der hatte ein treffliches Pferd. Eines Tages lief ihm das
Pferd auf und davon: der Alte von Sai war nicht im Geringsten bestiirzt. Tage darnach kam das Pferd
in Begleitung eines andern hochvortrefflichen Pferdes zurtick: der Alte war dartiber auch nicht weiter



erfreut. Nach einer Reihe von Tagen ritt der Sohn des Alten auf dem vortrefflichen Renner, stiirzte und
kam schrecklich zu Schaden. Aber der Alte war dartiber auch nicht weiter betriibt. Da geschah es, dal3
die Hunnen einfielen. Die jungen Minner spannten die Sehnen und kimpften; neunzig Tote hatten die
Minner von Sai. Der Sohn des Alten von Sai allein aber mit seinen gebrochenen Schenkelnrkonnte
nicht in den Kampf; Vater und Sohn blieben sich einander erhalten. Dies ist nun zwar gar nicht, wie es
japanischer Volksgeist will; aber das sei hier nicht weiter beachtet. In dieser fliichtig treibenden Welt ist

es mit allem, wie mit dem Rof3 des Alten von Sai; nichts ist allemal so und nicht anders [*ﬁ , ittel,
ganz und gar bestimmt, eindeutig, entschieden]'. Sagt man ja auch: Ist Dunkel (Y7z), so ist auch Licht
(Yang). In keinem Augenblicke kann man sagen: das ist das Ganze. Darauf weist dies Wort.

INLIDE e
DER ALTE VON SAI (ANDERE FORM)

Freud und Leid reilen den Menschen mit sich fort. Der Jubel des Sieges betiubte ganze Vélker und
zog sie mit sich — zu ihrem Untergang. Dal} das Leid, dieses Negative, unter das Dasein Hinunter-
neigende, den Menschen mit sich fort in die Tiefe reif3t, braucht, (denkt man) kaum gesagt zu werden.
Und doch, sind nicht wir es, die in den Brunnen des Leids hinabstarren, der traurigen Stlle, der lo-
ckenden, lauschend? Sind nicht die Massen, die Volker selber es, in der Triibnis und Wirrnis der Trau-
rigkeit gegen das eigenste Selbst wiitend, es zerfleischend, den Mephisto-Satz denn alles was besteht ist
wert, dal3 es zugrunde geht kreischend jubelnd, das Leid erst wahrhaft zum Leide machend? — Der Alte
von Sai ist nicht so. Der edelste Renner, den er mit Lebenssorgfalt geziichtet, lauft ihm davon, scheint
fir ihn verloren. Der Alte von Sai ist wohl innerlich davon betroffen und bewegt. Aber selbst dieser
grof3ten Kostbarkeit mag er verlustig gehen — ihn selbst letztlich trifft das nicht. Nach einigen Tagen
kommt das Pferd zurtick und hat, O Wunder! ein anderes Pferd mit sich gebracht, wie es trefflicher
kaum zu denken. Den Alten von Sai bewegt dies Geschehen, und, die Freude rithrt an sein Herz. Aber
sie reilt ithn nicht mit sich fort. Und wieder geschieht ein hartes Ungliick: der Erbsohn stirzt vom
Pferde und verletzt sich aufs ungliicklichste. Aber den Alten von Sai zerschmettert dies Leid nicht.
Nicht lange, so entbrennt ein heftiger Kampf mit herandringender wilder Horde. Und sich, gerade
durch jenes Ungliick, das der Erbsohn erlitten, bleibt er bewahrt. Der Alte von Sai aber bleibt im In-
nersten ruhig wie zuvor. — Die Griechen sprachen von Sophrosyne, zu Deutsch von der Besonnenheit,
aber solange das gleichsam nur ein Moralwort ist, solange nicht das Nicht-Leben-Nicht-Tod hier
hineinreicht, solange treffen wir es nicht. Die Menschen des Ostens sagen gern von ihren Helden:
Nicht Freude noch Leid bewegte sie; nicht Zorn noch Jubel war auf threm Antlitz zu schauen fast zu
stehenden Redensarten sind solche Worte geworden; und im Abendlande hat man auch oft davon
gesprochen, dal3 der Mensch des Ostens nie seine innere Erregung oder Bewegung zeige. Sicher mit
Unrecht. Soziale Schichtung, wechselnde Zeitalter haben grofie Beherrschtheit vielen im Osten aufge-
zwungen; die Sitte hat vieles geformt. Aber wo das vorgenannte Wort von grof3en Helden gesagt wird,
da weil3 ein jeder: Freude und Jubel haben diese bei der Verwirklichung ihres Lebens bis ins Tiefste er-
griffen, und alle Bitternis der Pein haben sie geschmeckt. Da sich den edelsten der Menschen zittern
und zagen vor Qual und Schmach; und es ist nach uralter Anschauung des Ostens, wie sie Kung
(Gespriche letztes Buch) ebenso lebt, der Konig der Konige, der die tiefste Schmach trigt — aber da ist
etwas Uber Freude und Leid hinaus, und das erblicke! und sieh das Gleichnis des Alten von Sail Da ist
hier die amorphe Masse Quarz und dort der klare leuchtende strenggeformte Bergkristall das von den
Steinen aus aufwirts hinauf hebe ins Menschliche, in das Volk, in die Volker und uber sie hinaus!

Anmerkungen:

q) Die Geschichte findet sich bei Huai-nan-dsi [Huang-lung Hui-nan {Schulze zum gelben Drachen}, jp.: O-ryt FE-nan;
1002-69; BYL I 204f, 215, 355 {nicht zu verwechseln mit dem in derselben Tradition stehenden: Huang-lung Si-hsin, jp.: O-
ryu Shi-shin, $1139}]: "Als beim Davonlaufen des Pferdes alle Leute den Alten bedauern, sagt er: Sollte das nicht ein Gliick
sein? und als sie ihn beim Zuriickkommen des Pferdes begliickwiinschen, sagt er: Sollte dies ein Ungliick bedeuten?"

1) Unser Text gebraucht nur das Zeichen ??? [Nelson 4552: lameness, lame person, and odd (shoe), one of a pair]
Huainandsi zufolge ist damit gemeint, dal der Sohn sich die Schenkel brach.



Koan 30

Lok

EINS

Das Zeichen Eins, gleichen Sinnes wie Nicht (M#) woriiber wir oben geschrieben, will sagen: Das
ganze eigene Sein (Zenshin) in Eines zusammenfassen, EINS werden, ist not; das ist der erste Anfang
von allem. Wenn wir Japaner eine Rechnung oder derlei schreiben und Punkt fiir Punkt notieren,
schreiben wir immer dies Schriftzeichen Eins und dann wieder Eins. Immer kommt Fins als Erstes
hervor. Das Ungeboren-Unvergingliche wahre Wesen (Hontaz, das Nicht-Leben-Nicht-Tod-Wesen) ist
das Fins gewordne gro3e Urelement.

Der Mensch, in diese Welt hervorgeboren, bekommt seinen Geschlechts-, Familien- und Vornamen.®
Das wahre Wesen dieses Eins ist Grund und Anfang, aus dem Zwei und Drei folgen. Man kann aus
diesem Eins, indem man es vervielfaltigt, Zehn und Hundert machen, und kann aus jeder Zahl durch
Teilung Eins erlangen. Auch beim Tee gilt solches: (Der Tee ist Eins) Anfang und Urgrund (moto) ist
der Tee; mag man auch das einzelne Gerit oder Gefal3 lieben, — es ist doch so geschaffen und gewibhlt,
daf3 nicht der Mensch des Tees allein es nutzt und brauchen kann, sondern dal3 es fiir jederman im Tag-
tir-Tag-Gebrauch willkommen-unentbehrlich wird. Man mag es nur frei und ungehindert gebrauchen,
so folgen tausendmal zehntausend Wandlungen daraus hervor. Dies Leitwort (Koan) Eins ist das Aller-
erste, und alles andere flief3t aus ihm; in diesem Sinne ist es geschrieben.

Anmerkungen:

s) Haus- bzw. Laden-, Firma-Namen {i]J& [Nelson: nan(demo)ya = 'Jack of all trades']; es folgt im Texte dann "welcher
-beei" (Benennung alten Stils); endlich {A[ 3, nanibo.

Kodan 31

AR & A&

Koboku harw wi owar,

VERDORRTER BAUM BEGEGNET KEINEM FRUHLING

Verdorrter Baum treibt keine Bliiten, selbst wenn es Frithling wird — das ist wie das Wort: Des Morders
Klinge, des Lebendigen Klinge (Leben und Tod gibt das Schwert; die Bosen strafen, die Guten
schiitzen, ist des Schwertes Werk). Solange der Baum lebendig ist, mégen auch im Winter die Blitter
von ihm fallen, — sowie der Frihling kommt, sprof3t und bliht der Baum neu.

Man darf nicht beim Steinspiel [Go| Steine zwecklos setzen; denn soviele man auch solche setzt, diese
sind und werden alle tote Steine; keinem Frithling wird da begegnet. Darum setze mit aller Sorgfalt und
Entschlossenheit lebendige Steine; jeder einzige Stein hat Kraft und wirkt gewaltig. Auch der Mensch
des Tees (Chajin) mul3 sehr auf dies Fin Zug, eine Bewegung (Jeder Zug lebendige Bewegung) achten.
Die Auslinder sagen: Wenn ein Japaner einer Angelegenheit halber einen Bekannten besucht, so gibt es
erst eine lange BegriilBung, man fragt nach dem Wetter und redet von allen méglichen und unwichtigen
Sachen, und zuletzt, so kommt es vor, geht der Besucher wieder nach Hause und hat vor lauter
anderem Reden ganz vergessen, die Angelegenheit, derentwegen er gekommen, zur Sprache zu bringen.



Im Auslande, dem aufgeklirt ("in der Sache klar") genannten, hat sich die Sitte gebildet, solches
Unnoétige (Uberfliissige) abzukiirzen (bzw. ganz wegzulassen); die Zeit ist beschrinkt; man bringt also
das Wichtige allein vor und geht dann wieder nach Hause. Im Stdklausenbericht (Namboroku) wird
gesagt: Tee solle nicht tUber zwei Stunden dauern; ausgenommen freilich den Fall, da das
Zusammensein (das Gesprich) in Eintracht, Ehre, Reinheit erbliht.

Etwas unsorgfiltig (achtlos, gedankenlos, somatsu) behandeln, das ist, wie wenn man einen toten Stein
setzt: selbst wenn der Frithling kommt, kann es da kein Blithen geben — das ist, worauf im obigen
Worte hingewiesen wird. [Wa-kei-ui-Dan, Koan 10]

NS

Koan 32

A

S = e

FOHRENRAUSCHEN

[wortlich: Fohrenwind] Tritt man in den Teeraum und das Wasser siedet im Kessel, so macht es ein
Gerdusch wie das Rauschen in den Féhren — man fuhlt sich alsbald im Genienbereiche; ein schones
Gefiihl ist das. Dies Wort Fohrenrauschen finden wir nicht nur auf Schriftrollen geschrieben; auch auf
Teeschalen, Teeschopfern und so fort finden wir es. Rauscht der Wind in den Féhren — ah! tont es; und

dies On (dieser Ton), das ist Iz (K], Ursache). Die Welt ist ein Komplex von In. Wenn zwei Sachen
einander gegentiber kommen, so erwichst sogleich ein In. Trifft der Wind auf die Fohre, so gibt es das
On (den Ton), zugleich liegt darin ein In. Das Sprichwort sagt: Der Nichtsahnende ist Buddha (eine
gute Seele). Dann sind die meisten Leute Buddha; sie ahnen nichts. Wer aber die Dinge tief sieht,
gewahrt sogleich, wie die Dinge zum In werden. Und das In entfaltet sich nach den mannigfachsten
Seiten, fort und fort wirkend. Zum Beispiel: ein Mensch des Auslands und einer Japans schlieen die
Ehe; das Kind wird eine Verbindung (Mischung) beider. Geht aber in der Folge die Eheschliefung nur
nach der japanischen Seite hin, so wird die dritte Generation wieder japanisch; geht sie umgekehrt fort
und fort nach der auslindischen Seite hin, so werden die Nachkommen wieder ganz und gar Auslinder.
Das ist: dies In ist von so groBem Gewichte. Auch bose [oder: schlecht, arg, tibel] Natur, die immer
fort mit dem Guten zusammen sich verbindet, wird ins Gute verwandelt; und selbst der Gute, der
immerfort nur mit Bésen sich mischt, wird natirlicherweise zuletzt bése. Daran ist nichts zu 4dndern.
Deshalb ist not, dies In, welches bei dem Fohrenwind Oz (der Ton™ ist, zu einem guten In zu
gestalten.

Anmerkung:

34) Vgl. dazu die Ausfihrungen Govinda Anagarikas zum "OM", das, als universelle Silbe, den gesamten Tonumfang der
menschlichen Stimme, von ganz offen bis ganz geschlossen, umfaft.


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#10

SEAEE
Koan 33

Freka

DES GEWOHNLICHEN LEBENS HERZ UND SINN — DAS IST DER WEG
(Was das tagliche Leben ausmacht — das ist der Weg)

Des gewohnlichen (alltiglichen) Lebens Herz und Sinn (kokoro) entspreche dem WEG (Tao), sagt der
Spruch; das ist: was du allezeit tust, das ist und werde gerade das, was ein Mensch des Tees (Chayin) will.
"Herz und Sinn," das will sagen: der Geist (seishiri); das ist in Wahrheit die im Grunde des Herzens
eines jeden wohnende Kraft, Gutes und Schlechtes, Verkehrtes und Rechtes zu scheiden. Wo Verstand
und Willkir diese Scheidekraft (bandanryoks) zu ihrem [besonderen, -eigenniitzig-eigenwilligen]
Gebrauche an sich heranziehen, da wird der Geist in der Folge umwdlkt (getriibt). Darum gilt es, kraft
des (ungetriibten) Geistes des innersten Herzens, das Verkehrte, Schlechte ganz und gar auszufegen.
Das freilich ist tiberaus schwer. Der Spruch sagt also — um es einmal leicht zu sagen: Wer nicht
erzirnte, der lacht; wer nicht geirrt hat, ist der Wissende (Erwachende, satori no hito); wer Boses nicht
tut, ist gut — das Tag um Tag zu verwirklichen, darauf habe acht! Das tibe!

AR )

Koan 34

NICHT EIN EINZIG DING URSPRUNGLICH

Dieser Spruch sagt: Urspriinglich (und im Grunde) hast du nicht ein einzig
Ding (nicht das Geringste) [oder auch: Urspriinglich hast du ein einzig Ding
Nicht; denn ehe du geboren worden, galt dieses Nicht; und wohin du mit
dem Tode gehst, gilt dieses Nicht; und solange du nicht begreifst, daf3 auch
dhrend der Spanne, da du lebst, dieses Nicht das Eigentliche (Hontai) ist,
hast du iiberhaupt noch nichts begriffen. Wer nicht in diesem Nicht-
Bereiche ist, bleibt immer ein Irrender. Darum gilt es vor allem dndern

dieses Nicht-Bereiches (HEHH, mu -chi) Wesen (Hontai) zu lernen (kenkya-
suru). Wer jedoch bei sich selbst um dieses Nicht weil3, der mag (wohl etwa
auch) aufs dullerste beschimpft, beleidigt, geschmiht werden; da er doch
dieses Nicht im Herzen hat, ist das alles, als schie3e man in den blauen
Himmel; er spiirt das gar nicht; dal3 er gar zornig wiirde, kommt gar nicht in
Frage. Singt der Edle Tesshu:

Trinkt man Wein, so wird man bald so frithlingsfroh!
Selbst des Glaubigers Geschrei "Geld her!" wird
Nachtigallenruf



Sake nomeba itsuka kokoro mo harumekite
Shakkin — tori mo ugnisu no koe

Das ist die Weise, auf die die Sache zugeht. Wenn bei jemandem dieses elende Ding Geld (kane to iu
yatsu) eben nicht ist, dann mag auch der gewaltigste Rechtspraktikus noch so sehr streiten, sich ereifern
und herauspressen wollen, es kommt eben kein Geld zum Vorschein. Ein so gewaltiges Ding ist dieses
Nicht, das mag man daran sehen. Nichts ist stirker als dieses Nicht. So auch der Krieger: hat er, zur
Schlacht gehend, Leben und Tod vollkommen in das Nicht gestellt, so kann er im noch so heftigen
Kugelregen unbekimmert still und gelassen bleiben; sowie aber nur auch im — geringsten Leben und
Tod da sind in seinem Denken, so fehlt es ihm als Kimpfendem an vollkommener Treue — Leistung.

Auch fiir den Menschen des Tees gilt solches. Sang Abt Mu-gaku (#, "Doktor Nicht"):

Mocht' ich dir so gerne etwas geben!

Doch in Dharma's Schule haben wit ein Ding Nicht!
Nanimono ka sashiagetakn wa omoedomo Dharnma —

shii ni wa ichi — motsu mo nashi.

Im Sinne dieses Liedes mul3 man den Tee schmecken.

BH R % 55 5 &

Koan 35

R e BEA

Mt fun o« fen Ry dby -l

(MONDEN-)HELLE ALLHINSTRAHLEND, TAU LICHTFUNKELND

Der Mond strahlt hell und Kklar, alliberallhin dringt Licht; die schonen Tautropfen auf den
Lotusblittern, auf den Grisern funkeln — das ist, was der Spruch sagt. Das will sagen: Da ist nichts
verborgen zwischen mir und dir; wenn alles wie der helle Mond, wie Tautropfen rein ist, 1aB3t sich das
Gegentiber deutlich und klar sehen und verstehen.

Daher, heiB3t es, lieB es vor Zeiten Ooka, der Statthalter von Echizen, bei Untersuchungen von

Schuldigen nicht zu, daf3 diese ihm selbst vor Augen kamen, sondern schlof3 die Ttren (@%, Sfusuma) und
untersuchte so Gut und Bose, Falsch und Recht.”

Auch ein noch so grofler Arzt kann, selber das Gesicht des Kranken sehend, nicht sofort daraufhin die
richtige Behandlung bestimmen.

Herz (und Sinn) recht und (sach)gerecht, und aus solchem Innern heraus die Dinge schauen und dann
handeln, das heil3t offenbar die Sache wahrhaft verstehen.

Allein, wenn nun einer denkt: Ich bin ganz rein und klar wie der Tautropfen, hell wie der Mond, und
alles ist in bester Ordnung (ich bin der groBle Konner), da eben befindet er sich im gréBten Irrtum.
Nimm als Beispiel weilles Papier: ist es nur ein Blatt, ja dann ist dies Papier zweifellos (ganz) weil3, aber
nimm noch ein anderes dazu, ein zweites, und vergleiche die beiden, da ist sogleich eines dieser ganz
Weillen nicht mehr so weil. Auch wenn du denkst: Ich bin der Gro3-Teemeister — so wird es damit
wohl sein eigen Bewenden haben. Vorerst ist diese Aufgabe (Koan) da, die zuruft: Werde ganz lautern,
hellen und klaren Geistes wie der Tropfen Tau, wie der strahlende Mond!



Anmerkung:
35) Insbesondere in Birma ist es Gblich, daf3 der Lehrmeister sich hinter einem Schirm verbirgt, um durch seinen Anblick
nicht den Geist der Schiler vom wahren Inhalt der Lehrrede abzulenken.

H % 8
Koan 36
4 3B K
Hibi i tomtomsate Rosshiki seyo.!

ALLZEIT ERNSTLICH FEGE UND REINIGE!

Dies Wort sagt: Fege und reinige Tag um Tag den eignen Geist!” Warum fegen und reinigen? Das ist
wie bei berthmtem Schwerte: blank ist es zwar, aber Rost mag sich jeden Augenblick ansetzen. Ist das
Schwert nun sehr angerostet, so bemerkt man nicht, wenn weiter Rost dazu kommt; ist es aber gut
gewetzt und geschliffen, so erscheint Rost gar leicht. Eben deshalb gilt: La} nie und nimmer Rost sich
ansetzen! Das ist: Werde nicht mide, den eignen Geist zu fegen und zu ldutern !

Fir den Menschen des Tees gilt dies ebenso: Hat er etwas gelernt und gemerkt, so muf3 er sich
unentwegt darin Uben (feilen, sich darin schleifen). Sagt doch das Sprichwort: Hat man hundertmal eine
Stelle vor sich hingelesen, so wird ihr Sinn von selber klar. Ist man (andrerseits) nachlissig gegentiber
dem, was man gelernt und gemerkt hat, so mag man noch so viel gewonnen haben, es geht wieder
verloren. Das ist es, wovon dies Wort redet.

Anmerkung:
36) Vgl. dazu Koan 6 und die darausfolgende Lehre, da3 wahre Erleuchtung solange nicht erreicht werden kann, solange der
"Spiegel" noch gereinigt werden muf3. Achtsamkeit ist also auf dem WEG stehts vonndten.

Koan 37

£ A R &

Myd-r R« hpia Uomsis mi. yaasuomsn)

NAME UND NUTZEN MITEINANDER AUFGEBEN
Aus diesem Worte "Nutzen" (Ri) und "aufgeben" (kyi) hat der Edle Ri-kya [F]3£] seinen Namen.

Man kann von dem Menschen freilich nicht verlangen, dieses Achten auf
Namen und Ruhm, auf Nutzen und Vorteil ginzlich beiseite zu lassen; es
mussen doch alle etwas von diesem Namen, von diesem Nutzen haben und
erlangen. Nur: den vor Augen liegenden Namen und Nutzen mul3 der Geist
aufgeben, das ist es. Die Welt strebt nur nach dem Eignen, ihr vor Auge und =
Munde Liegenden, und das ist verkehrt; wer Tag um Tag sich ibend miiht, voniig
diesem kleinen Namen und Nutzen loszuwerden, der kommt wunderbar zu
dem Exlebnis des grof3en, wahren (nattrlichen) Namens und Nutzens. Denken
wir beispielsweise an einen Mann wie den Amerikaner Edison. Ein Mann wie
Edison hat wahrlich viele Erfindungen gemacht; aber dabei hat er doch nie an sich selbst gedacht; alles

)
Abbildung 2: Sen Rikyu



file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a06

hat er der Gemeinschaft, Reich und Staat zugute erfunden, daher kommt auch sein groer Name und
Ruhm und, das will sagen, der fir die Gemeinschaft (shakaz) gar nicht zu Ende zu beschreibende
Nutzen und Gewinn. Es will also hier dementsprechend nicht etwa gesagt werden: Gib ganz und gar
dies Trachten nach Namen und Nutzen auf! Nur: des groBen Namens und Nutzens halber gib den
kleinen Namen und Nutzen auf; das ist es, was das Wort sagt.

waliEn

Koan 38

2 B F

Riki §-kiv

KRAFT ZU KRAFT'

Den Dingen wohnt eine rhythmische Reihe (ein Takt. Man ist versucht zu tbersetzen: ein Potential)
inne (und man mul} es mit dieser halten, wenn man mit den Dingen zustande kommen will); bei allem
Transportieren von Dingen, und seien sie noch so schweren Gewichtes, werden die Dinge, wenn man
es mit dieser rhythmischen Reihe hilt, wunderbar leicht. Will man mit einem Ding zu Rande kommen,
so setze man zuerst (gleichsam vorschullweise) ein wenig Kraft ein und fiige dann Kraft hinzu und
bringe noch immer weiter Kraft hinzu: nichts Abgriindig-Unerschépflicheres® gibt es dann als eben
diese Kraft. Eines Mannes Kraft z. B. hebt einen Stein von zwanzig Kwan Gewicht; kommt aber noch
ein Mann hinzu, so heben die beiden zusammen finfzig Kwan, und unerwartet leichter kommt es
ithnen vor, als da einer allein zwanzig Kwan hob. Sind sie aber zu dritt, so heben sie auf einmal mit
Leichtigkeit achtzig Kwan; in dem Verhiltnis, wie sie mehr werden, mehrt sich die Kraft. Nichts ist so
stark, als wie diese zusammen vereinte (versammelte) Gemeinschaftskraft (danketsu-ryoku). Die
Gemeinschaftskraft der Japaner, ihr Treuesinn und ihre Vaterlandsliebe ist so (auBerordentlich) fest
und stark; daher sind sie noch nie, auch vonseiten des Auslandes nicht, in Schmach versetzt worden.

Auch die Kraft des Wissens und der Weisheit ist eine solch eigentiimliche Kraft. Es gibt nichts
Abgrindig-Unerschopflicheres, nichts Ratselhafteres als diese Wissens- und Weisheits-Kraft. Im
Korper gibt es doch keine besondere Stelle, wo etwa Wissen und Gedanken (sozusagen) aufgespeichert
wiren (und ihren Sitz hitten); wenn ich aber jemandem begegne, den ich vor drei Jahren gesehen, so
weil3 ich doch, er ist der und der; und was ich vor drei Jahren gelernt, das kommt mir im Denken
wieder hervor — so auBlerordentlich wundersam ist diese Kraft. Es ist auch dieser Kraft gleichsam keine
Grenze gesetzt. Diejenigen z. B., die nur einmal auf einen Sprung Tokyo in Augenschein genommen
haben, mogen von sich sagen: Wir kennen Tokyo. Und diejenigen, welche auf die mannigfachste Weise,
von einer Ecke bis zur andern, Tokyo sozusagen studiert haben, konnen auch sagen: Wir kennen
Tokyo. Vergleicht man freilich die beiden miteinander, so findet man: Die, die nur einmal
vorbeigekommen sind, wissen doch in allem noch nicht so recht Bescheid, sie sind unfrei, vielfach
behindert; die andern, die sich griindlich umgeschaut haben, sind in der allerbesten Lage, wissen tiberall
Bescheid, fihlen sich ganz unbehindert. Das rthrt davon her, daf} sie Kraft eingesetzt und immer
weiter Kraft hinzu verwendet haben.

Darum muf3 auch der Mensch des Tees, mag er noch so weit schon gekommen sein, doch immer noch
genug hinzulernen — und zwar mehr als genug; dall er immer tber das Bisher hinaus (Kraft einsetze,)
Kraft hinzufiige und tbe und tbe — das ist des Edeln Rikya hohe Mahnung.

Anmerkungen:

t) Kraft zu Kraft figen, Kraft auf Kraft hdufen. (Kraft vereinzelt tut es nicht.)
u) soko no shirenai bodenlos.



B BRI BRI

Koan 39

& 28 Rk 2

Romimfiken Swimbken

GOLDHAAR-KLINGE, HAARFEINE KLINGE

Man schreibt bald Kommoken, bald Suimoken, und das will sagen: schirfe und schleife den eignen
Geist, so dal3 die Schneide, wie die Spitze eines Haares, (eigentlich) nicht mehr zu sehen ist. Mit einem
berithmten Schwerte mag man vollig frei und unbehindert (77y# jizai) jegliches schneiden und zerhauen;
die Bewegung der Schneide freilich kann man dabei nicht eigentlich sehen, so gottlich-wundersam ist
ihr Wirken. Auch bei einem Meister des Tees (Chajin) kann man nicht weiter unterscheiden: ist es ein
Narr oder ist es ein Weiser; aber in seinem Wirken der Welt gegentiber zeigt er einen Bereich volliger
Freiheit und Unbehindertheit (jzyi jizaz). Das ist es eben freilich, was man erst nach Mithen tiber Mithen
(shugyo) in sich hat.

Fr ki

Koan 40

e A R

Kyo-fyo ! Rai-vrail

GEH, GEH! KOMM, KOMM!

Das will sagen: Wenn du gehen willst, geh! Willst du kommen, so komm! Bei aller Zen-Praxis ist das
Selbst der eigentliche Standort (die Mitte) und alles, was getan wird, hat als Fundament das Selber-
Wollen, -Koénnen, -Tun (jiriki); keinerlei Vorschrift ist da, die mit Gewalt dich zwingen will und sagt:
Das muf3t du tun! Jenes muB3t du tun! Vielmehr du selbst tibst Zen aus dir selbst, und zu dir selbst kehrt
zurlick, was du gewinnst; keinesfalls gibt es ein Mit-Gewalt-etwas-aufdringen. Wer fragen will, der
komme! Wer gehen will, niemand hilt ihn auf. Daher, auch beim Tee: will einer sich dazugesellen,
wohl, der komme! Mag er es nicht, so bleibe er weg! Bis ins letzte frei und ungehindert (jiy4 jizai), froh
und unbekiimmert (&iraks), das ist, wovon dies Wort spricht.

.pdf-version (April 2006) der Webseite 'Zen-Worte im Tee-Raume'.

Reproduktion der Ubersetzung: Sotei Akaji, Chashitsu-Kakemono Zengo-1sukai, urspringlich erschienen
als Supplementband XX der Mitteilungen der deutschen Gesellschaft fiir Natur- und Volkerkunde Ost-
asiens, Tokio 1943


http://people.freenet.de/zenwort/

.pdf-Version der Webseite : 'Zen-Worte im Tee-Raume' Koans 41 bis 60

R R
Zen—Worte im Tee-Raume

Koan 41

8

Kal(tsu) !
NE)

Ka(Tsu)!

Zu diesem Schriftzeichen (Y8, Ka(tsu) [vgl. Koan 59]) ist auf dem Wandbilde (oft) mehreres andere Ge-
schriebene hinzugeftgt, oder auch steht das Zeichen fiir sich allein. Dieses Ka(#su) gebrauche ich, wenn
ich einen, der mir gerade da vor Augen ist, schelte (heftig anfahre), wie wenn man etwa sonst japanisch
im gewohnlichen Leben Koriya yai! ruft. In der Rinzai-Richtung’” (des Meditations-Buddhismus) gibt es
die sog. Vier Ka(tsu), vier verschiedene Gebrauchsweisen [dieses Ka(fsu)]: zu einer Zeit ist Ka(tsu) wie

des Diamant-Kénigs-Schatzschwert (42l £ R], Kongo--hoken) wieder zu einer andern Zeit ist es wie
der kauernde goldmahnige Lowe (Kyochi-kommo no shishi) zu einer andern Zeit ist es wie Sondierstab und
Schattengras (Tangan-eisd), wieder zu einer dndern Zeit ist das Ka(#s#) das unausgesprochene (nicht-ge-
brauchte) Ka(#su), in diese vier Arten (Wege) wird (Katsz) geteilt. So ist es in Rinzai ein sehr wichtig ge-
haltenes Koan. Wie das Diamant-Konigs-Schatzschwert, das ist im Koan: das eigne Wahre Wesen
(Hontai) strackgerade, wie jenes Diamant-Konigs-Schatzschwert ganz scharf, ganz stark. Weiter, wie der
kauernde goldmihnige Léwe, das ist mit andern Worten: wie die Katze, die die Maus fangen will, sich
gerade am Boden duckt, um jetzt loszuspringen, oder wie wenn man, den Feind vernichtend zu treffen,
ungeheuer Munition zusammenbringt™ — das heift also fiir den Menschen des Tees (Chajin): Ubung
aufs duBerste anhdufend. Dann "wie Sondierstab und Schattengras", das ist, wie wenn man mitten
drinnach etwas sucht (sondiert); also wie wnn man im Stockfinstern nach einem Grashalm sucht; beim
Tee (Chads) bedeutet das: den Dingen auf den Grund zu kommen streben und im Draufzugehen die
Sache zu fassen kriegen. Und wieder zu einer Zeit "das unausgesprochene (nicht-gebrauchte) Ka(tsu)",
das ist der Bereich, da die Ubung zur Vollendung gefithrt hat, keine weiteren besonderen Vorrich-
tungen (shudan, Mittel und Wege, Manipulationen) mehr not sind, die Dinge aufs beste geschehen; mit
indern Worten: die Schule ist absolviert, das Studium des Nicht-Handelns (des vollen Kénnens ohne
duferes "Machen") ist erreicht.

Nur wo diese Vier Ka(tsu) recht gebraucht werden, dringt man in dieses Koan [Ka(%su)] ein.

Anmerkungen:

t) YRR EL, tangan eiso - ein Ausdruck, der auch im Taibeiki verwendet ist; nach ??? ist fan-gan ein Fischgerit: Kormoranfe-
dern werden gebiindelt an eine Rute gebunden ; sie ziechen die Fische an, so dal man sie mit dem Netze fangen kann; eiso
ist ein anderes Verfahren: gemihtes Gras 1d6t man ins Wasser; die Fische scharen sich um dessen Schatten, und so kann
man sie fangen.

37) Rinzai-Zen, basiert auf dem Studium der Koans (von denen etwa 1700 im Umlauf sind). Bekanntere Sammlungen sind
das Bi-yin-lu und Mu-mon-kwan.. Beispiele daraus, dienen auch im vorliegenden Band als Anregung [z.B. 18]. Die Meditati-
on tiber K&ans soll die Rinzai-Schiiler durch stetig sich vertiefende Erfahrungen zur 'plétzlichen’ Erleuchtung (15 Sa-ori)
fithren. Der Schiiler wird angehalten, das Denken aufzugeben und sich bis zur Erschopfung einem oft offenkundig bedeu-


http://people.freenet.de/zenwort/twrt_htm/twrt_vierz.ht
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#18
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#59

tungslosen Ritsel zu widmen. So werden ihm die Grenzen des Denkens deutlich und er 6ffnet sich einer Realitit, die nicht
in Worten auszudriicken ist. Die Vision ist aber nur dann befriedigend, wenn sie von einem Rinzai-Meister (Roshi) be-
glaubigt und das Verstindnis durch schwierigere Koans vertieft wird. In China wurde die Praxis der Koan-Meditation wih-
rend der Tang-Dynastie entwickelt, seine gegenwirtige japanische Ausformung geht jedoch auf Hakuin (1685-1768) zuriick,
einen Zen-Meister, der auch Dichter und ein groB3er Kalligraph war [Geschichte des Rinzai.

38) Als Sinnbild? Der Léwe kauernd, Kraft sammelnd, bevor er zum "Lowenruf" [mittlere Sammlung 2. Teil 'Buch des L6-
wenrufs' und lingere Sammlung 1. Teil, 8. Rede | ansetzt, der alle anderen "Tiere' verstummen li6t.

80 R84 TS &
Koan 42

L&A MTHEA

Zuid manmman, Kvakbo mepean

(DIR) ZU HAUPTEN UNENDLICHSTROMENDE FLUT,
ZU DEN FUSSEN UNENDLICHSTROMENDE FLUT

Von der Welt des schénen Geschmacks aus gesprochen, will dies Wort, mag man denken, von einer
Zeit reden, da wie im Frihling alles in voller Blite ist. Aber was dieser Sinnspruch (Koan) will, ist: Sieh
den Menschen — sein Korper ist nur etwa sechs Ellen grof3; aber der denselben erfiillende Geist reicht
zu Haupten in alle dreiunddreif3ig Himmel und dringt unter den Fiflen bis auf den untersten Grund der
tiefsten Hollen (Muken-naraku), die ganze Welt erfilllend. Vergleichsweise mogen wir hier Minner wie
Admiral Tog6 oder General Nogi anfithren: auch thr Korper hatte sein begrenztes Mal3, aber ihre inne-
re Macht erfiillte alles, und indem jeder das Seinige erschopfend bis zum AuBersten tat, war Verdienst
und Leistung (koseki) so gewaltig, daf3 jeder in der ganzen Welt, wenn man ihren Namen nennt, auch
wenn er sie personlich nie gesehen hat, voller Verehrung gegen diese Minner ist. Davon also ist die
Rede: wer nicht dieser einzelne auf sich selbst beschrinkte Mensch ist, sondern wer vielmehr der zu
den Haupten (bis in die héchsten Hohen) stromende, zu den Fullen (bis in die tiefsten Tiefen) stro-
mende groe Mensch ist, von dessen Tun und Lassen hallt die ganze Welt wider.

T HL ]

Koan 43

<o L B

Semii difu

TAUSEND MEILEN GLEICHER WIND

Dieser Spruch ist gleichen Sinnes wie der oben genannte "Zehntausend Meilen Ein Eisenband" (Kéan
17): Himmel und Erde insgesamt sind von dem Winde erfiillt; mit andern Worten: die Wahrheit des
Alls ist tberall in der ganzen Welt; zu dieser Wahrheit zu erwachen, gibt es zwar die buddhistischen,
christlichen, konfuzianischen und andern Schriften; aber wenn es zu dieser Wahrheit selbst kommt,
sind diese letztlich nicht mehr not. Sie fur Mittel und Gerit zu nehmen, in das Wesentliche einzu-
dringen, ist gut; aber in dem, was man so Lehren nennt, steckt diese Wahrheit nicht. Wenn man nicht
allererst von hier aus [nidmlich dal die Wahrheit nicht im Geschriebenen, blo3 Ubetlieferten steckt] in
die Sache hineingeht, so kommt man kaum weiter. Daher haben die Ahnenmeister von allen méglichen


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a17
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a17
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI

Seiten her die Sache besprochen. Auch fiir den Menschen des Tees gilt Gleiches: solange er noch in
diesem Ding Tee befangen ist (auf dem "Tee" herumsitzt), ist das, was Begegnung mit der Wahrheit zu
nennen ist, reichlich unmdoglich; solange er nicht erst einmal dies Ding Tee durchbrochen hat (durch
diesen "Tee" ganz hindurchgestoBlen ist), kann es nicht zum Verstindnis (gazers) des Wesens (Hontai),
wo nicht Leben noch Tod ist, kommen. Das ist, was der Spruch sagt, es vergleichend mit dem Winde,

der tiberall und allerorten da ist und sich gleich ist. Auch das Schriftbild il % % (Ha-sha-bon") Den
Sandteller zerbrechen will (letztlich) Gleiches sagen.
Anmerkung:

u) Zwar muf3 das Formlose, der Sand, zur Form, zum Gefdl3, zum Teller geformt werden; aber, fiir immer in dieser Ge-
formtheit, wird es ein Starres: man mul} es wieder zerbrechen. Erst dieser Durchbruch, dieses véllig Neue Andere fihrt zur

R

Koan 44

+ 4

Theyh

ZEHNER - OCHSE'

Man sieht dies oft gemalt und jeweils Worte (Verse) dazu geschrieben; man sieht es auf Wandschirmen,

Wandtiiren (Fusuma) in zehn Abteilungen gemalt. Dieser Zehner-Ochse (zehnmal der Ochse [/, ushi,
= Rind, Kuh, Ochse, Stier]) stellt im Bilde die Stufen dar, wie des Zen-Beflissenen Ubung Schritt um
Schritt tiefer wird.

Auch Shaka war erst nur ein gewohnlicher Mensch (bompu) sagt das alte
Wort; ohne Ubung und Ringen wird nirgends etwas erreicht.

Dies Wesen Mensch hat seine Natur, wie der Ochse seine hat; das Herz im|
Tiefsten (der Herzensgrund, kokoro no moto), das ist (hier) der Ochse,
und von da empor, Stufe um Stufe, von der Menschenexistenz bis zur
Buddha-Existenz, das ist hier gemalt. Vom Ochsen gezogen, zum Tempel
des Guten Glanzes (Zenkwoiji) wallend wie man oft sagt, [in diesem e
Sprichwort]|: der Ochse, ist nichts anderes als Buddha. Eben in dieser R
Weise spricht diese Bildreihe. f‘

Erste Stufe: Den Ochsen suchend. Das Bild: Ein Mann hat ein Seil und blickt nach n. Der en—
Schuler schickt sich an. Zen zu tben ; er tut Wunsch und Geldbnis, es zu tun. Der Mensch des Tee

schickt sich an, Tee zu lernen, fal3t erst den entscheidenden Entschluf3; das zeigt das Bild; das Seil ist
der Tee.

Zweite Stufe: Die Spur erblickend: Der Mann hat mittlerweile die Spur des Ochsen entdeckt — der
Mensch hat gerade einmal ein wenig etwas begriffen; beim Tee : der Mensch hat etwa ein, zwei Sachen
davon in sich aufgenommen.

Dritte Stufe: Den Ochsen erblickend: Der Mann hat den Ochsen und dessen Schwanz von hinten ge-
rade einmal erblickt — der Ubende hat ein wenig etwas vom Zen-Geschmack verspiirt; beim Tee: der
Mensch hat ein klein wenig Tee-Geschmack verschmeckt.

Vierte Stufe: Den Ochsen vollauf erblickend (d.i. finden). Das Bild: Der Mann hat den Ochsen ge-
funden, nimmt das Seil und will den Ochsen mit aller Gewalt heranzerren; der Ochse ist wild, und der


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a56
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a42
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a41
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a26
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a17

Mann wird nicht damit fertig. Beim Tee : Der Mensch weil3 zwar schon, was es um den Tee ist, ist aber
noch nicht dahin gelangt, frei damit umzugehen.

Fiinfte Stufe: Den Ochsen wahrhaft erblickend (d.i. weidend). Das Bild: der Ochse hat sich an den
Mann gewohnt — der Ubende hat etwas Orientierung {iber sich selbst und sein eigenes Wesen ge-
wonnen. Beim Tee: Selbst und Tee sind bis zu gewissem Mal3e eins geworden (zusammengewachsen).

Sechste Stufe: Auf dem Ochsen nach Hause reitend. Das Bild: der Ochse, den Mann tragend, frei —
Wahres Wesen (Hontai und Wahrheit des Alls sind vereint. Beim Tee ist es, da Tee und Zen Ein Ge-
schmack sind. (Koan 30)

Siebente Stufe: Williger Ochse bleibt beim Menschen. Der Mensch hat den Ochsen frei gelassen, das
Bild (beliebig) freien Samadhi's. Es ist, da der Ubende weder des Seiles noch des Ochsen weiter beson-

ders bedarf. Beim Tee: Teeschopfer sind nicht weiter not; die eigne Natur ist Chajin (ein Mensch des
Tee).

Achte Stufe: Mensch und Ochse sind vergessen — Bild des runden Fensters. Der Ubende ist eingedenk
des All-Leeren (Issai-ku). Beim Tee: zu dem Bereich ist man gekommen, auf den der berithmte Drei-
Abend-Gesang weist:

M: wataseba hana mo momiji mo nakarikeri
um no tomaya no aki no_yugnre.

Du blickst umher:
Blumen und roter Ahorn auch sind entschwunden,
O Abend im Herbste (einsam) an der Huitte am Meere!

Neunte Stufe: Zum (Ur-)Grund sich wendend, zum Ursprung zuriick. Bild: blithende Blume. Von der
Héhe des Erwachtseins zu der Erkenntnis, daf3 Leere Form (Gestalt, Korperliches) ist, blickend, sieht
der Ubende die Weiden griin, die Blumen rot (K6an 12), und nichts weiter anderes ist damit. Beim Tee:
Tee-Schalen, Tee-Schopfer gehoren zum schénen Tee-Brauche (Cha-do), und gar nicht zu verwerfen
sind sie.

Zehnte Stufe: Der Mensch zu Hause, die Hinde in den Schof3 legend. Bild: Hotei oder eine ahnliche
Gestalt gibt Kindern Geschenke — Der Ubende hat den Buddha Stand erreicht; frei und ungehindert
(iya jizai) lustwandelt er in der Welt — der Mensch des Tee hat den Stand erreicht, da er (wie Kung sagt)
seines Herzenswiinschen folgen kann, ohne das Maf3 (ho, das Gesetz [[Dharmal) zu tbertreten — eine
Welt (Himmel und Erde), von der der gewohnliche Mensch nichts weill noch kennt.

Anmerkung:

Die Geschichte stammt urspriinglich von Kakuan (1100-1200). Eine engl. Ubersetzung, mit Reproduktionen der klassischen
Holzdruckbilder von Tokuriki Tomokichiro findet sich in: Reps, Paul; Zen Flesh, Zen Bones; Garden City o.]. [ca 1965], S130-
55

Koan 45

R Tk

Ot ch'a ch'ijw )
{ Ristakio!)

GEH, TRINK TEE!"

Das ist des berithmten Abts "Yueh-chou von Tang' Wort” (Koan): als jemand an die Tur des Abts
klopfte (um Meditationsanweisungen im Zimmer des Abtes zu erhalten), rief er alsbald: Geh, trink Tee!


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#12
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#30

und das ist dieses Teetrinkens ("Geh,-trink-Tee's") Anfang. In sehr alter Zeit, eche die Teeweise im ein-
zelnen festgelegt war, ward dieser TEE zu herrlichem Erwachen (zu wahrem innerem Erlebnis).

Was Zen ist, das ist urspriinglich weder in Predigten noch in Reden noch in Schriften zu finden; all
diese Dinge wie Predigten, Reden, Schriften sind etwas Vorherberechnetes (und Ausgedachtes); Mund-
werk sind sie; was aber das Tatsidchliche betrifft, so gilt das Wort: Der Unenthaltsamste ist der Arzt
(welcher immer davon redet, dall man sich von diesem oder jenem enthalten miisse); der Aus-
schweifendste ist der Bonze — man ist am weitesten entfernt von wahrer Wirklichkeit, wenn man sie im
Munde fihrt. Dies Geh, trink Tee! will eben gar nicht dies Um-die-Dinge-herumgehen, sondern jetzt,
auf der Stelle, trink einen Schluck und wisse, wie es um den Tee ist, und dieser Tee wird zum grof3en
Erwachen, und aufler diesem gibt es kein Erwachen.

Ein Frommer (Kgii") redete einst gar hertlich vor einem Zen-Meister tuber die Geduld. Nichts Hertli-
cheres, sagte er, hat doch der Mensch als die Geduld. Geduld — wer das kann, der vermag alles in der
Welt. So? dachte da der alte Meister und schlug mit der Tabakspfeife, die er in Hianden hatte, dem tber
die Geduld Vortrag haltenden Fromme hart auf den Kopf. Da verinderte sich dessen Gesichtfarbe,
und rot vor Wut ziirnte er So mir nichts, die nichts einen zu hauen, ist doch der Gifel der Frechheit!.
Da sagte der alte Meister zum Frommen: Nun sehe ich also, was diese Geduld ist. Elender Jahzorn ist
sie. Da kam jener zum ersten Mal, wird erzéhlt, zum Wissen (erwachen) um die wirkliche Geduld.

Diese chinesische Form ist die urspriingliche: Geb!/ im Sinne der Aufforderung, etwas zu tun, nahezu
gleich komm! haltenden Frommen, hart auf den Kopf. Da verinderte sich dessen Gesichtsfarbe, und
rot vor Wut zlirnte er: So mir nichts dir nichts einen zu hauen, ist doch der Gipfel aller Frechheit! Da
sagte der alte Meister zu dem Frommen: Nun sehe ich also, was diese Geduld ist. Elender Jahzorn ist
sie. Da kam jener zum ersten Mal, wird erzéhlt, zum Wissen (Erwachen) um die wirkliche Geduld.

So spricht dieses Wort (Koan) von wahrem wirklichem Wesen. Denn in allem und jedem gilt dies:
nichts taugt, wo nur Worte es sind und die Wirklichkeit fehlt.

Anmerkungen:

v) Diese chinesische Form ist die urspringliche: "geh!" im Sinne der Aufforderung, etwas zu tun, nahezu geich "komm!"

Vel. dazu auch das von Japanerinnen gebrauchte Ikillki! in Situationen, in denen manche Deutsche "Ich komme!" hervor-
bringen wiirde ...

39) An dieser Stelle hat sich Sotei die dichterische Freiheit genommen, einen Koan des Mu-mon-kan fir den "Tee-WEG"
zu adaptieren (Die Vorlage ist das 7. Beispiel; auch 53):

Einst bat den Chao-chou ein Ménch: Ich bin gerade erst ins Kloster eingetreten; bitte, zeige mir den Weg!
Chao-chou sprach: Hast du schon deine Reissuppe gegessen? Der Ménch sprach: Ich habe die Reissuppe
gegessen. Chao-chou sprach: Geh und wasch deine Ef3schale! Da fal3te der Monch die Erleuchtung.
Wu-men erklért:

Chao-chou 6ffnet den Mund und lief3 seine Galle sehen, er zeigte sein Herz und seine Leber. Dieser Ménch
hérte nicht richtig und nahm die Glocke fiir einen Topf.

Der Gesang lautet:

Weil es allzu sonnenklar ist,

Braucht es lange zum Begteifen.

Wenn du verstehst, (dal3 es téricht ist,) mit einem Feuer

(in der Hand) Feuer zu suchen, Ist das Mahl schon lingst gekocht.

40) Hier, nicht wie sonst im Text (beztglich Rikyu), in der Bedeutung "Edler/Adliget", sondern im Sinne des 'Haushalters'
(lay follower).


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a53

Koan 46

B

SCHRANKE (DES TORES)"

Dies ist der berihmte (yakamashii) Koan, tber welchem der Begrunder des Daitokuji, Landesmeister
Daito, dreizehn Jahre geforscht und dann das Grof3e Letzte Erwachen erlangt hat. Was dieses Grof3e
Letzte Erwachen anlangt, so gibt es freilich allerlei Erwachen (satori, Wissen). Zum Beispiel, allgemein
ist etwas gerade einmal interessant (lustig, omoshiroi) oder es ist traurig. Diese eindrucksmafBigen Emp-
findungen werden leicht aufgenommen, werden aber ebenso rasch wieder vergessen. Nur wenn die
Eindricke duBerst tief sind, z.B. dullerst traurig oder dullerst interessant, bleiben sie fur immer. Da es
mit dem Groflen Letzten Erwachen derart ist, so gilt es iber noch so viel (anderes Erwachen, Wissens-
wertes) hinaus ringend zu reifen; ein Wissendwerden (Erwachen) aus bloBer Klugheit oder kleinem

Talente hilft hier gar nichts. Das Zeichen B Kwan kommt von dem Grundwerke Mu-men-kwan (Nicht-
Tor-Schranke, Totloses Tor) und so spricht man auch von Kwan-Sammai (Kwan-Samadhi'') und ange-
sichts des Mu (Nicht; Koan 18) spricht man von Mu-Samadhi; und jenes die Eiche im Hofe, dem

Wesen (7i) nach Baum der Erleuchtung (Bodai-ju, Linde) oder Drei Pfund Hanfx, "~ diese alle sind
Koans gleicher Natur (gleichen Sinnes) und weichen nicht weiter besonders voneinander ab.

Anmerkungen:

w) Barriere, Grenzschranke, den Durchgang gewihrend oder gestattend. Die 3 Kwan sind Auge, Ohr, Zunge. ,,So begreift
es sich insbesondere auch, dafl der Buddho keine andere Zweiheit als die von Auge und Gestalt, Ohr und Ton usw. an-
erkennt.” Grimm, Die Lehre ..., S397. Dazu Neumann Suttanipato, Anm. zu V992: , Schirfer ist kein Stempel der der voll-
kommenen Immanenz je geprigt worden.*

x) Bertihmte Koan aus dem Mu-mon-kwan.

"Baum der Erleuchtung" als 37. Beispiel "Lebensbaum vor dem Garten" bei Dumoulin, S132:

Den Chao-chou fragte einst ein Ménch: Welches ist der Sinn des Kommens des ersten Patriarchen vom Wes-
ten?

Chao-chou sprach: Der Lebensbaum vor dem Garten.

Wu-men erklirt: Wenn einer Chao-chou's Antwort klar erfal3t hat, So gibt es fiir ihn in der Vergangenheit
keinen Shikyamuni, in der Zukunft keinen Maitreya. Der Gesang lautet: Worte erweisen nicht die Wirklich-
keit,

Gesprochenes pal3t nicht zur Fahigkeit.

Wer Worte empfingt, verliert.

Wer im Gesprochenen verbleibt, verirrt sich.

Das Zeichen fiir Lebensbaum (F1 jp.: haku, PinYin: b6, bai) steht in China fiir Thuja orientalis. Es wird in Japan aber heute
meist fiir die 'Japanische Kaisereiche' Quercus dentata verwendet.

41) sammai 'Das Vergessen von Gehor und Stille' (d.i. Uberwinden der 3 Schranken [vgl. Mu-mon-kan 47. "Tou-shuai's drei
Schranken"]) ist nicht gleichbedeutend mit dem samddhi, wird wihrend der Zazentbung erreicht, ist jedoch noch nicht das
volle satori [Koan 1 Anm: "Wilder Fuchse Zen"].

Id) Als 12. Beispiel im BYL 1, 239~
Dung-schan's drei Pfund Hanf

Hinweis

Ein Sidbel, um zu toten, ein Degen zum Lebendigmachen: das war bei den Alten Brauch und Regel; das ge-
hért auch heute noch zum unerldBlichen Bedarf. Gilt es zu t6ten, so wird dabei auch nicht ein Hirchen ge-
krimmt. Gilt es, lebendig zu machen, so muf3 doch Leib und Leben dabei zugrunde gehen. Darum sagt einer:
Den einen Pfad, der tiberwirts hinauffiihrt, kann aller tausend Heiligen Uberlieferung dir nicht weisen. Ge-
lehrte muhen sich, ihm eine Form zu geben. Sie sind den Affen gleich, die nach dem Spiegelbild im Wasser
greifen. Nun sagt einmal: Wenn man es schon nicht greifen kann, was sollen dann die vielen '6ffentlichen
Aushinge' mit ihrem Rankengeewirr? Wer Augen hat, versuche es zu sagen! Sehet her!


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#18

Das Beispiel
Wir legen vor:

Ein Monch fragte Dung-schan: Was ist es mit Buddha? Dungschan erwiderte: Drei Pfund Hanf.

Zwischenbemerkungen zum Beispiel

Ein Ménch fragte Dung-schan: Was ist es mit Buddha? — Eine eiserne Sterndis-
tell [Eine stachlige Kugel, wie man solche im Krieg verwendete, um das Ge-
linde ungangbar zu machen.] — Dariiber springt der kliigste Kuttenmonch nicht
weg.

"Dung-schan erwiderte: Drei Pfund Hanf." — Strahlende Helle! — Abgetretene
Sandale! — Er deutet auf Sophorabaume, schilt sie Weiden und tut, als wiren das
Béiume von gleichem Wert und gleicher Ehre.

[Anm.: In der Dschou-Zeit des chinesischen Altertums hielten die drei Reichs-
minister ihren Staatsrat unter drei Sophorabiaumen ab, einer tiber zwanzig Meter
hohen, robiniendhnlichen Baumart, die auch von den Dichtern gern als Hiiter
edler Ruhe besungen wird. Im Gegensatz dazu ist die Weide, besonders die mit
den herabhingenden, im Winde wehenden Zweigen, der allgemein bekannte
Baum der Vergniigungsviertel und vielfach geradezu Symbol fiir Ausschwei-
fungen. Also besagt das Gleichnis: Er deutet auf den Buddha, schilt ihn 'drei
Pfund Hanf" und tut so, als wiren das Namen von gleichem Gewicht und glei-
cher Ehre.]

Abbildung 1: Keine 3 Pfund ...

Erlduterung des Beispiels

Dieser 6ffentliche Aushang wird von vielen Leuten milverstanden. Es fillt auch schwer, ihn nur so einfach
zu zerkauen. Du wirst nichts daran finden, wortber du sofort ein Urteil abgeben kénntest. Und warum? Weil
er ohne Wiirze ist und keinen Geschmack gibt. Die Alten haben auf die Frage nach Buddha die verschiedens-
ten Antworten gegeben. Einer [ndmlich Dschau-dschou, der Meister des 2. und 9. Beispiels| sagte: Ist in der
Buddhahalle. Ein anderer: Besitzt die allgemein bekannten zweiunddreiBig auszeichnenden Kérpermerkmale.
[Die zweiunddreiBig Koérpermerkmale eines Groflen, maha-puruscha-lakschana, werden in manchen Sutren
von den FulBisohlen bis zum Scheitel mit echt indischer Subtilitit beschrieben.] Ein dritter gab zur Antwort:
Eine Rute aus den Bambuswurzeln unten im Berg. Kommen wir aber zu Dung-schan, so antwortet der
einfach: Drei Pfund Hanf. Da kann man wohl sagen: er schneidet den Alten die Zunge ab. Manche Leute
wollen sich die Geschichte verstindlich machen und sagen, Dung-schan sei um diese Zeit in der Scheuer des
Klosters gewesen und habe Hanf abgewogen. Da sei der Ménch mit seiner Frage gekommen, und darum
habe er ihm so geantwortet. Andere sagen: Die Frage ist nach Osten gerichtet, Dung-schan's Antwort nach
Westen [d.h. um den Frager aus seinen Denkgeleisen herauszustoBen, gebe Dung-schan absichtlich eine Ant-
wort ohne jeden Sinn|. Wieder andere erkliren, die Antwort sei nur ein Umweg, um dem Ménch vorzuhalten:
Du bist selber Buddha und gehst dabei nach Buddha fragen! — Tote Leichname! Allgemein findet sich ferner
auch die Auffassung, Dung-schan wolle einfach sagen: Da, diese drei Pfund Hanf, das ist Buddha.

Nun, das alles hat mit dem Kern der Sache nichts zu tun. Wenn du mit solchen Uberlegungen an Dung-
schan's Wort herangehst, kannst du dich bis zur Herabgeburt des Buddha Maitreya an dieser Aufgabe tiben
und wirst auch nicht im Traum die Losung sehen. Und warum nicht? Weil Worte nur Gefil3e und Stiitzen
sind, um den Weg, die Wahrheit zu tragen: Die Leute verstechen eben cinfach nicht, wie die Alten es tat-
sachlich meinten, und suchen nur immer im Wortlaut herum. Was werden sie da wohl fiir eine Nase zum
Anfassen finden? Seht ihr nicht, was einer der Alten (Tséng-Guan, 4. Patriarch der Avatamsaka-Schule [jp.:
Kegon-shu]) gesagt hat: Die Wahrheit, der Weg, ist im Grunde ohne Worte. Aber durch das Wort wird die
Wahrheit kund. Wer die Wahrheit schaut, vergi3t die Worte. Erst wenn einer bis dahin gelangt, wird er es
erleben, dal3 das Triebwerk erster, héchster Ordnung auf ihn selbst zurtickschligt.

Einfach diese drei Pfund Hanfl Es ist wie die grole Hauptstral3e, die kerzengerade durch Tschang-an hin-
durchfiihrt. Du magst den Ful3 heben oder senken, da ist kein Schritt, der nicht in rechter Richtung ginge.
Dieses Wort ist von der gleichen Art wie das des Meisters Yiin-men von den Wickelkl6Ben [vel. BYL Koan
77]. Freilich, diese Art ist sehr schwer zu verstehen.

Mein verstorbener Meister vom Berg des Funften Patriarchen [Fa-ydn 1025-1104] sagt in einem Gesang:

Der kleine Krimer, freien Blickes bar,

Schligt seinen Hanf los, gleich im Bausch drei Pfund.

Er bleibt ihm liegen hunderttausend Jahr.

Hat niemand Platz fir das listige Bund.

Fa-yin [= Wu-dsu Fa-yin; Lehrer von Ytan-wu; Goso Hoen 1024-1104] auch BYL I: 106£f, 41, 64, 174, 241,
394, 417, 443; 11: 85, 163, 274, 281, 305. BY.2: 45, 141, 270. Sammlung der Spriiche und Gedichte kom-

piliert im 17. Jhdt. "Dsching-Ling [= Nangking] Tsching-Ijang Wen-I-Tschan-Shich Li-Yu"



[Es ist mit diesem Wort wie mit allem hoheren Geheimnis: es liegt offen da, kostet nichts, und doch kann es
niemand gebrauchen. Man vergleiche dazu das Gedicht im dritten Teil des Stundenbuchs von R. M. Rilke:
"Du bist der Arme, du der Mittellose."]

Aber du brauchst nur den unreinen Staub der Gefiihlsneigungen, der Wiinsche und Gedanken, das kleinliche
Fedetlesen um Vorteil und Nachteil, um Ja und Nein, kurz alles zusammen in eins zusammenzufalten und
mit einem Ruck reinen Tisch zu machen, dann gehst du hin und hast es ganz von selbst begriffen.

Erklirungen zum Text Dung-schan Schou-tschu [{fll; jp.: Tozan Shusho, ein Schiiler Yiin-mens; jp.: Ummon]

Der Name Dung-schan, d. h. Grottenberg, fihrt leicht zu Verwechselungen. Exr kommt zwei verschiedenen
Bergen zu, und mehr als zwei Meister gibt es, die darnach genannt sind. Wohlbekannt ist das Dungschan-
Kloster in der Provinz Kiangsi, nicht allzu weit von Huang-bo's Geierhorn und Bai-dschang's Reckenberg
entfernt, der Sitz des grof3en Meisters Dung-schan Liang-djid (jp.: Tozan Ryokai, 807-869), von dem noch
wiederholt die Rede sein wird, besonders in Kapitel 43 [BYL II, 191], und der als Griinder der in Japan sehr
lebendigen Soto-Sekte geschichtliche Bedeutung hat. Hier dagegen ist von einem anderen Dung-schan die
Rede, der sich im Norden der Provinz Hupe befindet, und zwar nordwestlich der Kreisstadt Hsiang-yang und
der dortige Meister, von dem das Beispiel handelt, heiit Dung-schan Schou-tschu (jp.: Tozan Shusho; Mitte
10. - Anf. 11. Jhdt), d. h. "Bewahre den Anfange". Wihrend der Meister Dung-schan Liang-djid in der mit
Bodhidharma beginnenden Stammlinie noch der elften Generation angehort, steht Dung-schan Schou-tschu
bereits auf der vierzehnten Stufe, also auf einer der jlingsten, die in unserer Sammlung vertreten sind. Er war
ein Schiiler des grofien Yiin-men, und da dieser von 864 bis 949 gelebt hat, so konnen wir annehmen, daf3
Dung-schan Schou-tschu um die Mitte des 10. Jahrhunderts und wohl noch spiter gewirkt hat, also bereits in
die Anfinge der Sung-Dynastie hineinreicht. Von seiner Begegnung mit Yiin-men berichtet Yian-wu in der
Erliuterung. Daraus ist zu ersechen, dal3 er von kleiner Statur war. Sonst ist tiber ihn kaum etwas bekannt,
auBer dem hier angefiihrten Ausspruch. Durch diesen aber ist sein Name weit tiber den engeren Kreis des
Zen hinaus berithmt geworden.

Mit anderer Erklirung Wu-mens, als 18. Beispiel im Mu-
mon-kan:

Einst fragte den Tung-shan ein Monch: Drei Pfund Hanf, die englische Ubersetzung von Paul Reps:

Was ist der Buddha?

Tung-shan sprach: Drei Pfund Hanf 18. Tozans Three Pounds

Wu-men erklirt: A monk asked Tozan when he was weighing
Es ist wie beim Zen der winzig kleinen some flax: "What is Buddha?"
Venusmuschel des Tung-shan. Tozan said: "This flax weighs three pounds."
Wenn sie nur ein wenig beide Schalen 6ff-

net

>

legt sie Leber und Eingeweide blof3.
Wohl ist es so, aber sag' an:

In welcher Richtung erblickst du Tung-
shan?

Der Gesang lautet:

Er hat es blo3gelegt: Drei Pund Hanf.
Das Wort ist vertraut, der Sinn ist noch
vertrauter.

Wer da kommt und tber "ja" und "nein"
theoretisiert,

Ist ein Mann von "ja" und "nein" (im Re-
lativen befangen)

Mumon's comment: Old Tozan's Zen is like a
clam.

The minute the shell opens you see the whole in-
side.

However, I want to ask you:

Do you see the real Tozan?

Three pounds of flax in front of your nose,
Close enough, and mind is still closer. Whoever
talks about affirmation and negation

Lives in the right and wrong region.

Derber ausgedriickt im 21. Beispiel des Mu-mon-kan

Den Yiin-men fragte einst ein Ménch: "Was ist der Buddha?"

Yin-men sprach: "Ein aufgetrockneter Schmutzspatel”

[Der 'Schmutzspatel heil3it wortlich 'Kotspatel' bzw. -holz' und wurde im alten China statt Toilettenpapier benutzt.]Meht
zum Mu-mon-kwan.


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#DO

e

Koan 47

Fa

Chi = g0k

WISSEN UM DAS GENUG

Wissen um das Genug will sagen: Wisse, daf3 du reichlich hast! In dem "Zehnfachen Kommen" in des
Erhabenen Shaka's GroB3gefiahrt [Mahayana| heil3t es:

Reichtum und Fille kommt von Mitleid und Barmherzigkeit

Segen und Tugend kommt von (der Pflege) der Wurzel des Guten

Freisein von Krankheit kommt vom Glaubensherzen

Liebe und Ehte kommt von Langmut und Geduld
Wissen und Weisheit  kommt von Reinheit des Herzens
Hoher Stand kommt von (edler) Sitte und Ehrfurcht
Kurzes Leben kommt von T6ten des Lebens
Kranker Leib kommt vom Unreinen

Armut und Elend kommt von filzigem Geizen

Blindheit erleiden kommt von Brechen der Gebote.

Um ein Beispiel hier anzufithren, so wird hier gesagt: "Reichtum und Fille kommt von Mitleid und
Barmbherzigkeit" — mag einer noch so arm sein, wenn er in der Kilte am Wege ein armes Madchen
trifft, das fir Geld den Vorbeikommenden (Wahrsage-)Auskunft geben mochte: Ach! denkt er, in
dieser Kilte! ein so junges Ding! und dann zu einem so (nichts einbringenden) Geschift hierher kom-
men! das muf} einen doch erbarmen! und nimmt aus dem Busen ein klein wenig Geld und gibt es ihr
freundlich — wenn es auch noch so wenig ist, indem er es gibt, ist er mit einem Male zu dem Wissen um
das Genug gekommen; ich habe genug; ich kann den Leuten geben — dieser Sinn ist in ihm geboren.
Reichtum und Fille hat er erlangt. Umgekehrt aber, mag er noch so reich sein und hat nicht dies Ge-
benkoénnen und strebt unzufrieden in seinem Teil, mit immer tieferem Begehren weiter und weiter, so
mag er zwar als Mensch reich sein, er weil3 aber nichts von seinem Reichtum, und seine Welt ist im
Grunde die Welt eines armen und bedtrftigen Mannes.

Wer also fithlt und weil}: "Wie es heute (gerade) ist, so ist es witklich gut" das ist: wer fiir den heutigen
Tag zum Wissen um das Genug gekommen ist, und wer auf diese Weise Tag um Tag fithlt und weil3,
dal3, wie es ist, es recht und gut ist, — fiir den wird das ganze Leben recht und gut. Das beste Zauber-
mittel gegen Seekrankheit, heil3t es, ist sich mit der Bewegung des Schiffes in gleicher Weise zu schau-
keln — sowie Schiff oder Korper sich trennen (etwas fiir sich Besonderes wollen), wird man seekrank.
Eben auf solche Weise erlebe, was da auch kommt, heute und wieder heute, das Selbst nicht getrennt
vom Anderen! Dann bleibt aller Kummer (&urushii to in koto) tern, und der Gedanke eines Ungeniigens
kommt Gberhaupt nicht auf.



Bt 054 4 H AEE

Koan 48
BFF 486
Balrwiiten no seinen, konsche o hakwls

GESTERN GRUN IN JAHREN, HEUTE WEISSES HAUPT

Das will heilen, wie die Schriftzeichen (und die Worte) es sagen: gestern war man noch jung, heute
schon ist man ein alter Mann mit weil3haarigem Haupte. Vom Tee zu sprechen, so ist ja nicht weiter
schlimm, wenn man ihn zu einer Vergniigung im Alter macht und dann zu einer Art Teegenul3 (Tee-
Andacht, Cha-sammai), kommt, oder wenn man Frauen und Midchen in den Formen und Gebrauchs-
weisen des Tees unterrichtet; man mag das also ruhig tun; aber (wenn etwas erreicht werden soll und
wahre Meisterschaft erreicht werden will), ist es unerldGlich, daf3 der junge Mann sich schon in der bli-
henden Kraft der Jugend damit befasse; Tee und Zen als Ein Geschmack missen geschmeckt werden
(das Starke, Ernste, Feste mul3 hervordringen); wenn man damit im eignen Berufe titig ist, so wirkt ein
Element (Genso), das die Dinge auBerordentlich férdert. Wenn man aber diesen sog. Tee zu einem
bloflen Tee-Vergniigen (zur bloBen Tee-"Kunst") macht und auf diese Art immer weiter hineindringt,
so kann es geschehen, dal3 man eben um des TEE willen des eigentlichen Hauptgebiets (Honryo, des
Lebens selber) verlustig geht. So soll es aber gewil3 nicht sein. Den Tee schliirfend, zum Sinn (Dort) des
Weltalls erwachen, soll eben zum Element (Sai7jd) werden, das dem eigenen Hauptberufe hilft. Daher
ist not, sich schon von jungen Jahren an damit zu befassen. Ist man erst ein alter Mann geworden, so
gilt, was das Sprichwort selbst von den Himmlischen sagt: Finf Hinfélligkeiten, Acht Leidensbitternisse
— auch der Mann, der heute noch in groBter Kraft und Bliite dahinlebt, wird unausweichlich, alt ge-
worden, krank und siech und geht dahin und stirbt; viel rege sein und tun a8t sich im Alter nicht mehr.

Darum, so wird gewtinscht und wird erhofft: in jungen Jahren, wo noch Kraft und Mut und Eifer €

R, eiki) tiberstrémen, werde man mit TEE wahrhaft vertraut.

HI P i 7

Koan 49

Lot %R %

¥ama wo bawsai sio koo wo yobu

BERG RUFT BANZAT!

Eine Schriftrolle mit diesem Zen-Worte wird bei gliicklichen Gelegenheiten aufgehingt, und auf den
ersten Blick sieht es aus, als ob dies Leitwort (Koan) sage: der Berg ruft Lebe-hoch (Banzai)! Dem ist
aber nicht so. Sagt der zu einem Gemilde hinzugeschriebene Vers des Abtes Sengai:

Toshi akete ikutsu naruka Jirojin?
Wieder ist ein Neujahr da — wie alt bist du, Glickesgott des ewig-langen Lebens?

Zihle die Jahre (des Alters) Buddhas! wird oft dem in das Gemach (des Meisters) zwecks Meditation
Tretenden von dem Meister als Aufgabe (Ko6an) gegeben.

Es rasteten einmal auf Ubungsreise iibende Ménche vor dem Tore eines Tempels und debattierten ge-



waltig iber Weg und Weise der geistigen Schau (Zen-ds). Da kam vom Innern des Tempels ein Monch
und sagte: Ich sehe, Thr seid alle sehr bewandert in der geistigen Ubung (Sh#gyé); ich méchte nur einmal
etwas fragen: ist der Stein da vorn aufler Euch oder in Euch (auerhalb Eures Herzens (kokoro), Eures
Geistes, oder innerhalb)? Oder, [was das Gleiche etwa beim Tee wire]: Sind Teetopf und Schale, die du
vor dir gewirtig beim Teebereiten brauchst, auf3er dir oder in dir? — Da wurden die versammelten Mon-
che alle sprachlos — baff und wul3ten nicht, was erwidern, und wurden zuletzt dieses Monches Schiiler
und kamen zu rechter Ubung. So wird erzihlt.

Den Stein aber lal3 am besten, wie et ist (fada ishi sono mama); ex ist weder in dir noch auller dir.

Es sei noch ein anderes Beispiel angefiihrt. Vor dem Tore eines Tempels ward ein Banner errichtet,
und, die es sahen, debattierten eifrig dariiber, ob das Banner sich selber bewege oder ob der Wind das
Banner bewege. Da kam Zen-Meister Huinung [Hui-neng], der sechste Patriarch (der Zen-Richtung)
hinzu und sagte: Bewegung des Banners ist es nicht, Bewegung des Windes nicht; Eures Herzens (ko-
koro) Bewegung ist es. Da sagten die anderen wie aus Einem Munde: Natiirlich, so ist es! und sie be-
griffen. So wird erzihlt. Urspringlich ist, was hier Herz genannt wird, ein Absolutes-Ohne-Willen(-

noch-Absicht) [ %t & & | zettai-mn-i, vollig blank]. Sieht es den Berg, so sollte zwischen Berg und
Herzensspiegel rein gar nichts dazwischen sein; ruft er also Banzai, so ruft er eben ; und im Tee rufen
dann Teetopf, Teeschale, Teeschépfer und alle andern Sachen Banzail Hat man erfal3t, was da gemeint
ist, so hat man auch die Jahre des Alters des Gliicksgottes des Langen Lebens oder die Jahre Buddhas
rasch gezihlt. Dal3 Berg und Ich Eins sind (i#7a;, Ein Korper, Ein Wesen), ist freilich tberaus schwer
wirklich zu erfassen.

i

Koan 50
Sanfippd

DREISSIG PRUGEL"

Diese Aufgabe ist gleichbedeutend mit dem, dal Meditationsmeister Sud-Himmel-Prtgel (Naznten-bo)
von Westpalast (INishi-no-miya) immer [mit einem grof3en langen Pinselzuge| einen ungeheuren Priigel
zeichnete — alles Kleinzeug zerschmetternd hei3t es da — und in dem zu dem Bilde beigeschriebenen
Verse schrieb:

Wenn ich mein Wollen erfiillt —
(bin ich) Nantenbo —
wenn ich mein Wollen nicht erfullt —
(bin ich) Nantenbo —
1o eru mo
Nantenbo
I o ezaru mo
Nantenbo

(Das ist) ob ich mein wahres rechtes Sinnen fortzusetzen vermocht, ob ich es nicht vermocht — so
bleibt doch nichts anderes tibrig, als, unbekiimmert um Kleinzeug, immer voranzuschreiten. Freilich
gilt es darauf zu merken, daf es nicht heiB3t: das eigene eigenwillige (eigenstichtige) Sinnen fortzufiihren,
sondern das wahre (rechte) Sinnen. Im Zehn-Satz-Kwannon-Sutra zur Verlingerung des Lebens (Ews-
myo-jikn-kwannon-kyo) heil3t es:



Kwanseon Namu Buddha und andre Buddha's! E#-verbunden andre Bud-
dha! Ex- verbunden Buddha-Dharma! E#- verbunden Ewige Freude (Jora-
k)] morgens sinne (bete) ich mit reinem Herzen (zu) Kwanseon, sinne
abends Kwanseon; Sinnen, Sinnen kommt aus dem Herzen; Sinnen, Sinnen
146t nicht vom Herzen"

"Sinnen, Sinnen ldsset nicht vom Herzen" das ist wie das Volkslied singt:

Omoi dasu yo de o horeyo ga asai
0moz'dam.zu ni wasre ni . ) . . Abbildung 2: Teedose
So lang ich an meine Geliebte noch denken kénnt', war meine Lieb'

nicht tief zu iht;

Ohne an sie zu denken

(immer an sie denken) ...

ohne sie zu vergessen (das ist die Lieb').

Ferner: Dies dreiflig (dreimal zehn) will sagen ein ganzes Leben; auf Tee-Schalen, Tee-Schopfern,
(Tee-) Blumenvasen und dhnlichem findet man oft die Aufschrift Drei-Tausend-Ruten; und diese Welt
wird volkstimlich die Drei-Tausend-Welt(en) genannt; wenn man einmal dafir "DreiBig Prugel"*
schreibt, hat das alles den gleichen Sinn. Das wahre Sinnen mul3 man mit allen Kriften fordern und
halten; wenn man einfach (achtlos) drauflos geht, fillt man wie von selber in gesteigerte Ichsucht und
Selbst-Hoffart; auf dem Wege des Zen haben diese nichts zu suchen. Reist man durch die Wiiste, so
sieht man oft und wieder, erzdhlt man, eine Fata Morgana; a6t man sich durch sie vetleiten, so gibt es
nicht Weg noch Riickkehr mehr. Unverwandt den Stein(zeich)en oder Kamelspuren nachgehend oder
nach den Sternen sich richtend, erreicht man das Ziel der Reise. Wenn man also den Weg einmal hat,
dann nicht abweichen, sondern unablissig das Wahre Sinnen fortsetzen, oder anders: dem, ehe Vater
und Mutter geboren, urspriinglichen Sein dreilig Priigel geben — dann erst geht es. Auch im Tee wird,
wenn man erst das Wahre Sinnen, d.i. die Wahrheit (Shinri) ergriffen hat und darnach Tee trinkt, der
Tee wahrhaft lebendig: ohne duflerstes Lernen geht es aber nicht. Der edle (Kg/7) Shukwo hat, wie be-
kannt, unter Zen-meister Ikkya, der Edle Rikya unter Abt Kokei, der Edle Gempaku unter Abt Jogen
und ebenso haben die alten berithmten Teemeister alle, dies Wahre Sinnen fortzusetzen (und zu
tordern), Zen getibt und eigens in Cha-do (Tee-Weg) Unterweisung empfangen.

Anmerkung:

41) Im BYL Ytan-Wus Empfehlung, wenn er glaubt eine besonders einfiltige Fragestellung zu entdecken.
Seihaku, in seinem Kommentar Zensha Mumonkanshi; Kioto 1675: "Die Anwendung von Stockschligen und Anbrillen
(bokatsu) ist in der Zen-Schule eine witkliche Speise."

. Ahnlich ist die Zen-Fihrung, reich an harten Prifungen, und nur wer die echte, wirkliche Nahrung emp-
fing, vermag Hochstes zu erreichen. Unter den verschiedenen Fithrungsweisen der Zen-Meister erlangte die
Methode der Traktierung mit Stockschligen und des plotzlichen lauten Anbriillens, das sogenannte bokatsu
(jap.: b6 = Stock, katsu = Ton des plotzlichen Ausrufs), besonders durch Meister Lin-chi und seine Schule
(jap.: Rinzai-Schule) Bertihmtheit. Die beiden "Hilfsmittel" (sanskr.: upaya, jap.: hoben) bezwecken die gleiche
psychische Wirkung, ndmlich eine plétzliche Erschiitterung des Bewultseins bis in die Tiefenschicht, wo der
Durchbruch zur Etleuchtungserfahrung geschicht. [Dumoulin in der Einleitung zum 15. Bsp des Mumonkan
"Tung-shan's dreimal 20 Stockschlige"]


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a41

Koan 51

o #H T F R

Shiiu senven no widori

FOHRE TAUSEND JAHRE GRUN*

Dieses Leitwort (Ko6an) gehort zusammen mit dem "Der Féhre Farbe hat nicht alt noch neu" [Koan
13]. In jenem Lied des Zen-Meisters Taiko (K *)

Schaut man des Wildbergs® bliitenvolle Pracht,
So ist's wie tiefverschneiter weiller Schnee,
Der nur das Griin der Fohren frei noch lasset.
Arashiyama

hana no sakari ni

kite mireba

matsu o nokoshite

tsumoru shira yuki

und in dem Verse des Hai(ku)"

Heiligen Basho

Auf (grinen) Fohren lass' die Augen ausruhn,

So du durch Yoshino's Berge gehst

[So Gberwiltigend ist die weille Pracht der Kirschbaumbliten]
Matsu de me o
_yasumete yuke yo
Yoshino — yama

wird die Pracht der Blitten hochgepriesen. Fallen aber die Bliiten, so wird es gar einsam, und dann
wendet sich das Herz (der Menschen) (von den Kirschbliten) den Glyzinienbliiten oder den blihenden
Schwertlilien zu, immer dem nachsetzend, was (gerade) in Mode (und in der Pracht) ist; kaum dal3 ein
Augenblick vortber ist, ist das Herz schon wieder zu einem andern tbergegangen und wiirdigt auch
keines Blickes mehr, was eben noch ihm hoch und késtlich war.,

Sieh des Edlen Rikya Tee-Weise (A5, Cha-ho-shiki): Bis heutigen Tages in
der Showa-Ara hat sie sich, nach wie vor, fort und fort erhalten. Das ist dies
"Fohre tausend Jahre griin". LBt sich freilich einer dabei von Geriten, Ge-
tilen und all den andern Sachen gefangen nehmen (und hinreilen), dann ist
es, wie wenn er Modesachen nachjagt. Wie Rikyu in dem Liede der Hundert
Gedichte sagt:

Zu wissen ist:

Cha-no-yu ist nur:

Wasser kochen,

Tee bereiten,

trinken.
Cha no yu to wa
tada yu o wakashi
cha o tatete
nomu bakari naru
to shirubeshi

Einzig, Tee zu trinken, mull das Ewig — Unverindetliche sein. Sagt das Zen-Wort: "Spielt man mit Sa-


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_elf#htm%2313
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_elf#htm%2313

chen, so verliert man das Eigentliche (AL, das innerste Herz, Hon-shin)*" wahrhaft im héchsten MaBe
bedauerlich ist, wenn man dies Eigentliche, das das Wichtigste ist, verliert.

Was das "griin" betrifft, so ist es, wie der Leitspruch sagt:

"Kansui tannyo ran"" [{H 7K EANEE]
"Schluchtwasser ist voll tiefem Blau"

Wasser ist zwar durchsichtig — farblos; strémt es aber in der Schlucht, zeigt es sich tiefblau. Auch die
Luft ist durchsichtig ; blickt man aber auf den Himmel, so ist da das Blau. Bei der Meditation (Zen-db)

ist es der Kern (3 /7, die innerste Kraft), beim Tee ist es die Person (jinkaks), und so spricht man
[immer] von der naturgegebnen Farbe.

Anmerkungen:
y) Arashiyama ("Wildberg", "Sturmberg") bei Kioto durch seine Blitenpracht, durch die Schonheit des frischen Gruns,

durch die bunte Herbstfiille der Ahornbdume und das voriiberstrémende Bergwasser einzig — berihmt.
z) FEW AL | Rabutsu shitsu honshin
42) Der japanische Verfasser verwendet fir "grun" hier das poetische Kanji fiir "Jadegriin’ [Nelson: 3676].
43) Beachte:
To express oneself,
in seventeen syllables,

is very diffi. ..

Koan 52

—HH iR T A
— ¥ % R T #

fhbien hivaite bemha wo havi wo shive
fchi - 3o ochile tenka mo wki wo shirw

EINE BLUME ERBLUHT, UND DU WEISST UM DEN FRUHLING DER WELT;
EIN BLATT FALLT, UND DU WEISST UM DEN HERBST DER WELT

Dieses Leitspruches erster Teil wird im Frihling, der zweite Teil im Herbste als Schriftrolle aufgehingt:
gehn die Blumen auf, so schmeckt man die Welt (Kzbun, Atmosphire) des Frihlings; fallt ein Blatt, so
empfindet man den Herbst; so wird (hier) gesagt. Aber eigentlich ist man mit diesem "Blumen erblihn,
und man weil3, dal3 es Frihling ist; Blitter fallen, und man weil3, da} es Herbst wird" (jedesmal) weit
hintennach. Singt der Edle Rikyu:

Thr, die ihr nur auf (Frihlings) — Blumen harret —
Am Bergdorf unterm Schnee der (frischen grinen) Griser Friihling,
Schaut ihr thn?

Hana o nomi

matsuran hito no

yama-3ato ni

yuki na no kusa no

haru o shirabaya

In diesem berithmten Liede des Edlen will gesagt sein: Indes niemand es noch sieht, unter Lasten von
Schnee, bereitet sich die Welt des Frihlings vor, ja ist schon da.



Auch ist da das Zen-Wort: Greift man ins siedende Wasser, ist da noch eine
(eis)kiihle Stelle ...* nach dem Vollmond nimmt der Mond ab, wie der
Volksmund sagt: Nach der Fille kommt die Leere. Daher man denn bei der
Teebereitung, wenn man mit dem Wasserschopfer (wizusashi) Wasser
herbeibringt, nur acht Teile oder neun Teile (von zehn) voll fillt — sehr
eigentiumlich (omz0shiroi) ist dies und ist wert, dal3 man es durchschmecke
(dariiber griindlich nachsinne).

Bei allen Dingen ist gut, etwas zuriickzuhalten (und nicht die ganze Kraft
herauszulassen), wird gesagt. Abbildung 3: Wasserbehlter (7K 7

"Fallt ein Blatt, so weillt du, da} es Herbst", — dies ist nichts Andetes als das b
Natur-Urprinzip (shigen no shinri), dal nach der Fille die Leere kommt.

Und betrachtet man alle Dinge, bis dahin, wo sie zum Gelingen (zur Verwirklichung) gebracht sind —
der Bitternis und Mithung, wo niemand es sah, Wirkung und Ergebnis ist die uns vor Augen er-
scheinende Blite. GroBmeister Bodhidharma sah unverwandt auf dem Shao-shih-Gipfel [Schau-shi]

des Sung-shan neun Jahre gegen die Wand, das ist: neun Jahre tUbte er, der Wand gegentiber, in Stille, "~
Meditation (3ugen)*’. Danach erfallte dann der zweite Patriarch GroBmeister Huiko [jp.: Eka, 487-593]
das Eigentliche Wahre Wesen (Hontai) ganz und gar, wie es in den Worten ("'Schriftzeichen") "Mit dem
Herzen das Herz tradieren; keine besondere Lehre aufstellen (Koan 27)" dargelegt wird; und in sechster

Generation erschien der groBe Meister (K&, Dai-toks) Zen-Meister Hui-nung [Hui-néng; jp.: Roku-so
E-no Koan 2 Anm.], und von da an wurde Zen immer michtiger und blithender —

Zur Wand hinstarrend unverwandt (versunken) die Gestalt —
Dabhinter (unbemerkt) der Lenz erblihet

Mempeki no ushiro sugata ya

hana no haru.

Das ist: diese neun Jahre der Wandversunkenheit haben auBerordentliche Tugend ( f& , ks,

Wesenskraft, Gutes) aufgehduft, und dieses verborgene Gute (F%%, in-toks) kam, als seine Zeit ge-
kommen, zu vollem Vorsehein.

Allein, um von diesem verborgenen Guten zu sprechen, so hatte ja Kaiser Wu von Liang fiir den Gro3-
meister Dharma einen herrlichen Tempel errichtet und fragte nun den Gromeister Dharma: "Wenn
der Kaiser derart Gutes aufgehduft hat, was fir ein Verdienst kommt ihm dann zu?" GroBmeister

Dharma erwiderte auf (Kakut yi reisho) der Stelle: "Kein Verdienst (% B mu-kudokn, Nicht-
Verdienst)" [BYL I 37-] — Das ist: man mag noch so sehr gute Werke ("gute Wurzel" zen-kon) und ver-
borgenes Gutes (in-tokii) authdufen — sowie man etwas fiir sich behalten will, ist es aus damit (dame).
Das ist: indes man nichts davon weil3, erbliht des Natlitlich-Guten Blume.

Um von dem Guten (#ok#) des Zazen (In-Meditation-Sitzen) zu sprechen, so trigt Zazen viel zu Geis-

tesiibung und — Stirkung bei und ist ein Weg ({4, 4d), in das Reich des Ichlosen (Selbstlosen)
einzugehen, und wo Koan (Leitworte, Aufgaben) gegeben werden, und man kommt zu unverwandter

Versenkung in den Koan (/A% =B, Koan-Sammai) und geht in das Schauen (7€, Zenjo, Dhyana)
ein, so ist dies gut; aber in diesen Bereich einzugehen, ist reichlich schwer; die allerverschiedensten

Wahnvorstellungen (= %) und verkehrten Gedanken und Meinungen dringen sich heran, es kommt
einem auf einmal in den Sinn, dal man vor drei Jahren dem Nachbar drei Mal3 (sho 1,8 I) Kleinbohnen
gelichen hat und der sie noch nicht zurtickgegeben hat. Mit solcherlei kann man natiirlich nicht zur un-
verwandten Versenkung (Samadhi) kommen.

Siehst du die Blumen, weil3t du um den Frithling; fallt das Blatt, wei3t du um den Herbst — das ist, wie
ja auch das Lied Rikyu's es dartut — dal3 sicher nichts zufillig geschieht, sondern dafl das auch noch so
Verborgene wie von selber offenbar wird (und hervorkommt).


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a2
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a27

Anmerkungen:

aa) Kakutd yu reisho

44) Nach dem erfolglosen Treffen mit dem Kaiser Wu-Di von Liang. BYL 1. Koan, I S37-

{Z) Weitere Fundstellen zu Bodhidharma ('der fremde Ménch mit den blauen Augen') BYL I: S21, 37-
49, 51-59, 72f, 144, 158, 173, 188, 196, 200-02, 259f, 264f, 286, 288, 305,307, 309, 313-5, 332, 351-53,
356-9, 366, 368, 444, 456-8, 467f, 472, 494, 535, 541; BYL II: S10, 91, 123, 133, 139, 146, 164, 168, 194,
210, 242, 272, 274, 280; BYL TII: S 26, 29, 57, 61, 63f, 71, 81, 104.

|
Abbildung 4:
Boddhidharma

Bodhidharma brachte vor allem das Lankavatara-Sitra [erste Ubersetzung ins ch. 443] in den Ch'an cin.
Daraus folgt auch die nonverbale Ubertragung des des Dharma (ishin-denshin, Koan 27)

vgl. Suzuki, Daisetz (T 1960); Studies in the Lankavatara-Siitra

Weitere Fundstellen zu Hui-ko BYL I: 40, 42, 265, 315, 468; 11: 168, 272, 274, 281.

Vgl. auch zu Yogacara/Lotus-Sutra:

The mystical side of Yoagacara was emphasized by the teaching of the Zen school, which was brought to
China from south India by Bodhidharma in the sixth Century. Suzuki has shown that the school held their
teaching to be contained in the Lankavatra-sutra, but their tendency was to reject any external doctrinal
Statement as authority. Their whole method and System was meditation (dhyana). As Ma-tsu [Ma-Dsu Dau-i],
a pupil of Bodhidharma, said, "O monks, when you each believe that you yourself are the Buddha, your mind
is no other that the Buddha-mind. The object of Bodhidharma who came to personally transmit and
propagate the supreme law of One Mind by which we are all to be awakened to the truth". That is all the
teaching, as there remains hardly anything in the sytem characteristic of Buddhism. Suzuki says that "it grew
up as a native product of Chineses genius". It reached Japan as late as the twelfth century.

Trivedi, V. R.; Philosophy of Buddhism; New Dehli 1997 (Mohit), ISBN 81-7445-031-9, S151-

zu Ma-Dsu Dau-i (jp.: Ba-so Déitsu 709-788): BYL I: S 70, 73, 81-806, 88-94, 98-101, 158, 218, 223f, 227,
234f, 2525, 2671, 329, 3306, 443, [Himmelsrol3], 444, 446-450471-4, 493, 502, 508; 1I: 27, 40, 89, 123, 1751,
181ff, 322, 330-2; I11: 8, 39; BYL2: S 63f, 320f, 369, 379-82, 385, 389, 456; Lotus-Sutra: 127, 145

IRRGRE =1
Koan 53

L &R

Sine - shoks - sei- 78 - hin

BERGES FARBE REINEN - LAUTEREN WESENS

Dies Zen-Wort sagt: Wenn das Wesen (die Person, der "Leib") gereinigt ist, erscheint die Farbe der
Berge von selbst rein und klar. Unter den 48 Grundsitzen des Mumonkwan [Koan 3] ist hier (hergeho-

rig) das Leitwort (Koan) Chao chou's: "Wasche die Schale! [{4#£]" Ein Moénch kam zu Abt Chao-chou,
sein Schiler zu werden und sagte: "Ich bitte gebt mir etwas Unterweisung!" Der Abt fragte: "Hast du
(den Reis) schon gegessen?" worauf der Monch antwortete, er habe (den Reis) schon gegessen. Der Abt
fragte, ob er denn auch die Ef3schale schon gewaschen habe, worauf der Monch sagte, das habe er noch
nicht getan." Dann wasche zuerst die Schale und dann komm!"" Was will das sagen? Viele bitten den
Zen — Meister um eine Aufgabe (Ko6an) und vermogen schlagfertigwitzig und gescheit darauf zu ant-
worten, und doch ist der Teemeister es nicht zuftieden (yurusanu, "etlaubt nicht") — "gesteht nicht
[wahre Meisterschaft, bzw. wahres Fortgeschritten — sein dem Betreffenden| zu"). Warum? Solange
einer nicht seinen (ganzen) bisherigen Schmutz genugsam weggetan und den Bereich des Reinen

Lauteren (I {#t, seijo) erreicht hat, da (all das andre) weggeworfen ist, mag er noch so oft in das Ge-
mach des Meisters zum Zen gehen — der Meister ist es doch nicht zufrieden (yurusanu).

Daf ich immer noch nicht dich (die Stral3e) passieren lasse,


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a27
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a03
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI

Ist, dich passieren zu lassen,
Strallenreparatur (die ich fiir dich tue).
Tosanu wa
tosasu tarne no,
michibushin.

Das ist eben der Sinn (ritai) des Wasche die Schale! Chao chou's; er will dich deinen Geist waschen und
reinigen machen. Wenn bei der Teebereitung der Gast Yu (heiles Wasser, bzw. Tee) winscht und man
die Teeschale zuerst mit Y (fullt und dann) ausschwenkt, mit dem Teetuch auswischt und, um den
Geruch des Teetuchs (der vielleicht haften geblieben sein konnte) zu tilgen, nochmals Y7 in die Tee-
schale gief3t und ausschwenkt, und darnach aufs neue Yu eingie3t und dann dem Gaste darreicht, so
wird hier groBe Mihe darauf verwandt [die "Schale zu waschen"]: wahrhaft reiner Tee ist es (der damit
angeboten wird).

Farbt man z. B. etwas, so mul3 zuerst der Untergrund vollig rein sein, dann erst 1aBt sich wirklich gut
Farbe aufsetzen. Alles 1dl3t sich dann trefflich firben. Oder, man will Wasser in eine Flasche tun: ist
schmutziges Wasser in der Flasche, so mag man noch so sehr reines Wasser darauf gielen, das Wasser
in der Flasche bleibt schmutzig. Wenn einer sich Magen und Darm verdorben hat, gibt der Arzt erst ein
Abfiihrmittel, welches Magen und Darm ausfegt; erst darauf 13t er dann heilende Arznei schlucken.
Das blof3e negative Gereinigtsein tut es also auch nicht (bzw. nicht immer). Es gibt Fille, da ist es, wie
das Sprichwort sagt: Im reinen Wasser wohnen keine Fische. —

In einer Welt der Farbe Menschen ohne Farbe

(Das) sind Holz — Buddhas, Metall — Buddhas, Stein — Hotoke™
1ro no sekai ni iro naki bhito wa

kibutsu, kanabutsn, ishibotoke.

Tote Buddha(figuren)-sind sie. Auf dem Gereinigten (V5 ¥, seijo-shin) (oben darauf und iiber es hin-
aus) bedarf es noch dringend der FARBE (f.X0): Shaka wollte diese Welt zu Buddha bringen; Kung
wollte diese Welt zum Edlen, Berufenen bringen; Rikya wollte diese Welt zum Tee bringen. In diesem
Sinne ist hier von FARBE die Rede.

Gut, gut miissen wir dies (gerade dies) verschmecken und miissen iiben und ringen.

Anmerkung:

ab) Stein — Buddha — Figur(en), steinerne G6tzen.
45) Vgl. die Cha-d6-Umdeutung eben dieses Wortes in 45 (Mumonkan Bsp. 7).

Koan 54

w T

Hossu

WEDEL

Dies sieht man oft auf einem Hingebild, und ein Gedicht ist oft dazu geschrieben. Wenn man in der
sommetlichen Meditationshalle in Meditation sitzt und die schrecklich vielen Miucken und Insekten die
Ubung stéren wollen, so wedelt man mit diesem Wedel und kann damit wundersam die stérenden In-
sekten vertreiben, ohne welche zu téten. Dies "ohne zu tdten, vertreiben" — das ist dies Prinzip. Bei-
spielsweise, es tritt ein Rduber ein und den Umstinden zufolge kommt es dahin, daf} er einen Men-
schen totet, und dem Morde zufolge wird der Riduber des Todes schuldig; bin ich aber in Vor-bereit-
schaft und lasse es gar nicht dahin kommen, daB3 der Rduber mich tétet, so wird er auch nicht des


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a45

Todes schuldig. Mag ein Feuer ausbrechen, so braucht doch daraus kein grofler Brand zu werden, wenn
man nur im vornherein darauf genugsam vorbereitet ist. Sagt doch der Volksmund: Wenn das Begrib-
nis voruber ist, spricht man vom Arzt (den man hitte rufen sollen oder kénnen). In dieser Richtung
liegt das Wundersame des Wedels. Wenn der berihmte Edle Okayama Tesshu, hoch ein Meister in der
Schwertkunst, sagte: Nichts geht tiber die Schwertkunst-ohne-Schwert, so weist dies auf dasselbe hin.

Da sind im Teegemache Blumen in die Vase gesteckt — nicht nur zum Ansehen sind sie da; da ist auch
das Sinnen, das Innesein (nen) des Schonen.

Oder, um es nocheinmal anders zu sagen: Fir-morgen bin ich zum Tee geladen und ich werde gewil3
zur Tee — Gesellschaft gehen; in Wirklichkeit bin ich noch nicht zur Tee-Gesellschaft gegangen;
morgen werde ich gewil} gehen — dies eben ist das Innesein.

Gesetzt ein Réiuber will einbrechen, so bricht er ja nicht auf der Stelle ein, sondern hat sich die Sache
vorher gentigend tberlegt, und dann kommt er; bis er aber hereinkommt, sinnt er zwar das Bose, hat
aber noch nicht absolut die bose Tat getan; wenn nun dies Herz mit seinem bdsen Sinne immerfort
nach der Seite des Guten hin gewendet wird, so kann von selbst das bose Sinnen nicht dagegen auf-
kommen: das ist die Wahrheit (das Gesetz, Prinzip diri), wovon hier die Rede ist; religioses Lehren und
Wollen (shikys, "Religion") wird wichtig. Auch hat dieses Sinnen, das im Herzen ist, zwar nicht sichtbar
duflere Form, ist aber von ungeheurer Kraft.

Wie der Wedel die Insekten vertreibt, so vertreibe alles nur immer aufkommende bose Sinnen, da3 du
auch nicht andere in Unannehmlichkeiten und Irrnis bringest: darauf sei allezeit aufmerksam dein Herz
gerichtet! Das ist, was hier gesagt werden will.

f

Koan 55

P

Kami

GOTT

Eine Schriftrolle mit dem Schriftzeichen "Gott" (Gottheit, Gétter) wird bei Feiern mit Anbetung (sai-
rai) und dhnlichen Anldssen aufgehingt.

Kami no to o hirakite mireba nusa bakari

mairn kokoro g0 kamt 0 mashimasi.

So du die Turen (des Schreins) des Gottes 6ffnest und sichest —
Heilige wei3e Opferstreifen nur sind zu sehen —

In dem Herzen, das andichtig nahet, wohnt Gott.

Wer Gott glaubig sein Herz zuwendet, der empfingt gewil3*. Denn er reinigt und ldutert den eignen
Geist, und so tritt sein innerstes Wesen ("Herz") zutage und kommt in Einklang mit dem (GrofBen)

Wesen (H#X) und dem Gesetz des Himmels (KEE, zenr)
Auch heif3t es:

Willst du bittend (und betend) es erzwingen — Gott nimmt aufdringliche (hirei, unanstindige) Bitten
nicht an.

Sie bleiben unerhort.
Du gehst zu dem Zen-Meister zur Meditationsstitte — auch da gilt Gleiches. Auch wenn er dir von sei-



ner Erleuchtung nichts Besonderes gewihrt, so hast du doch einen Schritt weiter voran getan, wie das
Volkswort sagt: Nicht getroffen, aber doch niher gekommen.

Und wenn du beim Tee wahrhaft und wirklich Tee schmeckst, so hast du dementsprechend auch
Wesenswirkung. Tee ist Freund langen gliicklichen Lebens. Es mag dies Wirkung (toku) aus eigner
Kraft genannt werden, aber doch ist es dies allein nicht. Denn beispielsweise, ehe wir geboren werden,
haben wir schon von den Eltern empfangen, und wenn wir geboren sind und es wird uns nicht alsbald
Sorge und Hilfe zuteil, so sterben wir; und auch spiterhin, in Schule und Unterricht, entsprechend der
Natur und dem Konnen eines jeden, oder in den Bemithungen, fir den eigenen Beruf tuchtig zu
werden, oder wenn wir den Spuren grof3er Meister folgen, miissen eigne Kraft und fremde Kraft mit-
einander wirken; wie das Wort sagt:

Eigen und fremd gleichermallen, In diesem Leib Buddha .

Buddha ist es, Gott (Kawzi) ist es. Aber wie das Wort sagt: Eine hundert Ellen Stange hinaufkletternd,
geh an der Spitze noch einen Schritt weiter! — nenn es eigne Kraft, nenn es fremde Kraft! auch im Tee
gibt es dullere Stromung und gibt innere Stromung und gibt alleméglichen Strémungen, Formen und
Verhaltungsweisen; aber Uber dies alles hinaus noch eine Stufe héher, da thront Gott. Sagt das alte
Lied:

Welcher Gott hier weilet (und verehrt wird), weil3 ich nicht
Nur: vor Dank und Ehrfurcht flieB3t die Trine.

Nanigami no owashimasu ka wa shiranedomo

tada arigatasa ni namida kobururu.

Anmerkungen:

ac) NEA "Verdienst", Wirkung ist da.
Vgl.: Holtorn, D.C.; The Meaning of Kami; Monumenta Nipponica Vol.3 (1940), No.1, S1-27 [online: JSTOR].

A Az Ja

Koan 56

a A w3 oA B

Fogetsw shEFR wo terosn
FOHREN RAUSCHEN AN DEN MOND-ERGLANZTEN WASSERN*

Auf den Wassern weithin hell strahlender Mondenschein trifft auf herrliche rauschende Fohren — (ein
héchstes Schones wird durch ein zweites hochstes Schones erhoht) so entsteht ein unsagbar Schones.

Es ist die Welt des Rein-Echten Absoluten (fE4H, Mu-56) GroB Vollkommen-Rund-Spiegel-Wissens;

wie das Wort sagt: Weiles Rof3 springt in die Bliiten des Schilfes (Hakuba roka ni iru, FF5 ABITE,
oder wie in noch anderem Worte gesagt wird: Weiller Reiher auf dem Schnee. Es ist jener allethochste
Bereich, da Himmel und Erde lickenlos eins werden. Es ist das, wenn Kung (Konfuzius) sagt: Mit
siebzig Jahren konnte ich meines Herzens Wunsche folgen, ohne das Maf3 zu tbertreten. Nur durch
unablissiges Bemihen ist die Meisterschaft erreichbar.

Kokoro naki mi ni mo aware wa shirarekeri
shigitatsu sawa no aki no yugure.


http://www.jstor.org/

Im herbstlichen Abend

Am verlassenen Riede

Sah eine Schnepfe ich

Auffliehn aus den Wassern

Da kam tber mein Herz,

Das fern sich wul3te

Von allen menschlichen Leidenschaften®,
Doch eine Rihrung...

Auch einen solchen Kandi-jin (der freien heiteren Mufle Lebenden) also wie den
Dharma — Meister Saigyo, der auf hochster Stufe des Lernens und Wissens steht
(setsugakumu-i), frei von eignen Wiinschen und Begierden, iberkommt ein Rithren.

Die Gotterschildkrote (Re-£7) schleppt den Schweif nach, sagt man. Wenn sie
nimlich, Fier zu legen, auf das Land steigt, so verwischt sie mit dem Schweif die
Spuren, wo sie gegangen ist. Allein die Spuren, wo sie mit dem Schweif verwischt,
bleiben zuriick.”” So auch wischt man mit Seife alles aus der Wische heraus; allein der
Geruch der Seife bleibt doch darin, und solange man nicht diesen auch
herausgewaschen hat, kann man nicht sagen : die Wasche sei ganz rein. Hier ist also
die Rede von jenem schwer zuginglicher! Bereiche, den nur der wirklich Erwachte
sein nennt. Ein Teemeister, (Chajin, Mensch des Tee), der noch nach Teemeiste
riecht, dem man noch auBerlich anmerkt, daf3 er Teemeister ist, das ist noch nicht de
wirkliche Teemeister. Hier sind groBle Schwierigkeiten. Da ist etwas wie in dem
Gedicht mit Bild eines Paradezugs von Shoku-sanjin®

Konna mono kau de nai 2o to hitobito ni

shimeshi — nagara mo ware wa kaitashi.

Sage ich den Leuten: Kauft sie nicht!

Aber selbst im Herzen mochte ich sie kaufen.™

Dieser Bereich des Rein-Echten Absoluten (EFH, Mu-s6) ist eine Welt! [KHl], von
der die andern Menschen nicht wissen, und die nur der wirklich Erwachte hat.

Anmerkungen:

ad) "Strom — Mond (iber weiten Wassern erglinzender Mond) strahlt iber Féhrenrauschen."

ae) [Kungs| Gespriche II 4: "Der Meister sprach: Ich war finfzehn, und mein Wille stand aufs Lernen; mit dreilig stand ich
fest; mit vierzig hatte ich keinen Zweifel mehr; mit fiinfzig war mir das Gesetz des Himmels kund; mit sechzig war mein
Ohr aufgetan; mit siebzig konnte ich meines Herzens Wiinschen folgen, ohne das Maf3 zu tbertreten" (d.i. mit siebzig
kollidierten Neigungen und Pflicht nicht mehr). (Ubersetzung von Richard Wilhelm)

af) kokoro naki mi ({L>72Z £) iiber mich, der ich (sozusagen) ohne Herz war.

ag) LESILA [Shoku = Nelson: 3640 'Szechwan; green caterpillar']
ah) "Kauft sie nicht!" "Geht nicht zu solcher Frau (solchen Frauen)!"

46) Vgl. Bohner zu diesem Bilde in der Einleitung.

47) Davon abgeleitet, folgende Geschichte bei Dschuang-Drsi, in der Ubersetzung von Richard Wilhelm:

Die Schildkréte

Dschuang Disi fischte einst am Flusse Pu. Da sandte der Konig von Tschu zwei hohe Beamte als Boten zu ihm und lief3 ihm
sagen, daf3 er ihn mit der Ordnung seines Reiches betrauen méchte.

Dschuang Dsi behielt die Angelrute in der Hand und sprach, ohne sich umzusehen: "Ich habe gehort, dal3 es in Tschu eine
Gotterschildkréte gibt. Die ist nun schon dreitausend Jahre tot, und der Kénig hilt sie in einem Schrein mit seidenen
Ttchern und birgt sie in den Hallen eines Tempels. Was meint Thr nun, dal3 dieser Schildkrote lieber wire: daf3 sie tot ist
und ihre hinterlassenen Knochen also geehrt werden, oder daf sie noch lebte und ihren Schwanz im Schlamme nach sich
z6ger"

Die beiden Beamten sprachen: "Sie wiirde es wohl vorziehen, zu leben und ihren Schwanz im Schlamme nach sich zu
zichen."

Dschuang Dsi sprach: "Geht hin! Auch ich will lieber meinen Schwanz im Schlamme nach mir ziehen."


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_ein.htm

R B4R
Koan 57

fo &k D F

Wa ke ohé W - mem

MILD WETTER WEIST AUF REICHES JAHR

Wenn das Wetter gleichmifig mild (harmonisch, in Eintracht, WA F) ist, und in guter Weise (entspre-
chend) fortgeht, gibt es, wird gesagt, ein reiches (fruchtbares) Jahr. Dieses "Mild" (Eintracht WA) stellt
der Edle Rikya an den Anfang seines (berithmten Grund — Mottos aller Teekunst) "Eintracht, Ehre,
Reinheit, einsame Stille" [Ko6an 10, Widmung]: wenn der Gast das Herz des Gastgebers weill und spiirt,
und der Gastgeber das Herz des Gastes [Koan 06], dann ist dieses WA erfiillt.

Auf den Stralen der Stadt kommen und gehen an Einem Tage Zehntausende von Menschen und un-
zihlige Wagen und Karren, ohne dal3 sie aneinander stof3en; sie geben sich gegenseitig Raum (sie gehen
aufeinander ein, sie kennen das WA). Wo aber dies Einverstehen nicht ist, da erhebt sich alsbald Streit.
Auch in Haus und Familie ist das nicht anders. Sieh den Tanz: Singer, Lautenspieler, Gro3trommel-
schliger und die mit der kleinen Trommel Tanzenden — alle sind aufeinander eingestimmt in edler Ord-
nung, und erst so gelingt das volle Spiel. Sieh das Heer: unter dem Einen Oberbefehle des Komman-
dierenden bewegt sich eine Heeresmacht von Vielzehntausenden frei und ungehindert (j7yii jizaz). Das
kommt daher: Der gemeine Soldat kennt das Herz des Kommandanten, und der Kommandant kennt
das Herz des Soldaten. Die Frucht der Eintracht (des WA) zeigt sich. Das Wesentliche aber ist, daf3 je-
der Finzelne unermiidlich bei seiner Sache ist und alle insgesamt die gottliche Bestimmung (den

Himmelsberuf K8, tenshoks) erfiillen, so wird, aus gleichen Griinden, die ganze Welt in Eintracht
eines; ... weist auf reiches Jahr — das ist die Wirkung. Allein die Eintracht (WA) — wie das fir alles
Uben und Vorwirtsschreiten giiltige Grundwort Eintracht, Ehre, Reinheit, einsame Stille sagt — ist aus
der einsamen Stille geboren. Auf sie vor allem gilt es zu achten.

PRI 2 = {58

Koan 58

Mm% %%

Men wo Eirgkebs, rabive Oifs

TOR AUF! VIEL FALLENDES LAUB

Wenn es Spitherbst wird, gibt es im Freien viel fallendes Laub, und so auch in dieser treibenden Welt
gibt es lastigen Staub genug, man mag wischen und kehren und wieder wischen, man wischt schwer
alles weg, zuletzt bleibt gar nichts andres tbrig, als die Blitter wegzukehren, wie sie gerade fallen (den
Staub wegzuwischen, wie er fillt). Blitter und Gras, sagt man ja, gibt es ohne Ende.

Singt der Landesmeister GroBleuchte (Daito Kokushi):

Wer verstanden hat (Erwachen hat)
Mag auf Vier-Block- oder Funf-Block-Brickeai


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a06
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/ZWTR_Widmung72W.JPG
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a10

Gehende und Kommende wie Baume

In den tiefen Bergen schauen.
Satorinaba shijo gojo no hashi no ue
Yuki-ki no hito wo mi-yama-gi ni shite. —

Sieh den Spiegel! Alles spiegelt er wieder, und doch bleibt keine (tritbe) Spur zuriick. Trotz alles
Wiederspiegelns (Erhellens) ist doch kein Haften (und Verhaftetsein).

Te ni toru na

yahari no ni oke

renge gusa.
Nimm sie doch nicht in die Hand!
LaB sie auf dem Felde, wie sie stehen,
Diese Herbstesgriser! —

Sagte einmal einer, der um Geld spielte, zu einem Zen-Meister: "Wenn ich gewinne, freu' ich mich ge-
waltig; wenn ich verliere, grimt es mich gewaltig; gibt es kein Mittel, daf3 dieser Gram und Kummer
Uberhaupt nicht aufkommt? Wenn ja, so lehrt es mich bitte!" — "Nichts leichter als das", sagte der Zen-
Meister. — "Wie ist es damit?" "Auf jeden Fall lehrt es mich doch!" bat der Spieler. Sagte der Zen-Meis-
ter: "Ob Ihr gewinnt, ob Ihr verliert — denkt immer, es gehére Euch. Wenn Ihr verliert, denkt, Ihr habt
es zum Autheben gegeben. Wenn Thr gewinnt, denkt, Ihr hébet es selber auf." — "Ja, das ist's", sagte der
andere und begriff erstmals, wird erzihlt. So also stehen die Dinge, und diese (treibende) Welt ist wie
Ein- und Ausatmen, wie Tag und Nacht; sobald man an Einem davon haftet, entsteht Schmerz und
Kummer. Auch liB3t sich, solange wir leben, Schmerz und Kummer nicht vollig vertreiben. Man mul}
das alles unbekiimmert zusammen nehmen ("schlucken"), wie es gerade ist; das ist das Beste.

Auch fiir den Menschen des Tee gilt Ahnliches: Neigt er allzusehr zu (Tee-)Formen und Gebriuchen,
so wird er leicht steif und doktrindr und 16st sich von der natiirlichen (menschlichen) Gesellschatft.

Grashiitten — Einsiedler, du denkst:
Die Welt hast du verlassen, und dabei
Hat dich die Welt verlassen! —

Suteta ki de

suterarete iru

kusa no io.

Leicht kommt es dahin, wovon dieser Scherzspruch spricht. Wie Ein- und Ausatmen gilt es zu ver-
stehen, da3. wie das Wort sagt, viele Geseize oft heillt keine Gesetze.

Mit fallendem und abgefallenem Laube mufl man gar wohl zu leben wissen.
Anmerkung:
ai) Shiio-, gojo bashi, die belebtesten Briicken der Hauptstadt (Kioto).

Vel. Kai Kracht, 2001 und sein Versuch ein sammai-Erlebnis zu schildern.

WE) 1 fik
Koan 59

5 A &

Fuzsodhigmn

DEN FELSEN DURCH KA! RUF OFFNEN*

Dieses Leitwort (Koan) findet sich vielfach einem Bilde beigeschrieben, und auf dem Bilde ist dann (die


http://www.kaikracht.de/

bekannte Geschichte) gemalt: ein gewisser Meditationsmeister Tang's (Chinas) ruft gegen einen Stein

(den Meditationserweckungsruf) Ka'/, und krach! spaltet sich der Stein.

Das sieht nun freilich einem Zaubermeisterstiickchen nicht unihnlich, ist
aber doch nicht so zu verstehen: Dieses Leitwort (Koan) will sagen — um
hier zunichst vom Tee zu reden: Ubung und Vervollkommnung lehre und
weise die Menschen so freundlich auf sie eingehend und so
zuvorkommend, daf3 auch der Stumpfeste sich dem Verstindnis zu 6ffnen
vermag.

Auf dem Yodogawa fuhren einst, zwischen Osaka und Ky6t6 verkehrend,
die sog. Dreifig-Koku-Schitfe. Wenn sie bis Hirakata gelangt waren, kamen
Schiffe von Hindlern heran; wenn diese ihre Sachen an die Fahrgiste
verkauften, schimpften und redeten sie derart gemein, dal3 jeder andre sich
am liebsten die Ohren zugestopft hitte. Die Fahrgiste aber fanden die

I ) i

e N e
L

Sache geradezu belustigend, und, in Naniwa (Osaka) angekommen, bewirteten sie noch tberdies diese
Schiffsleute aufs beste und zuvorkommendste. Es dauerte nicht lange, da waren diese groben Leute wie

angesteckt ("gefirbt") von feiner stidtischer Sitte, sagten immerfort

unter Verbeugungen und

Verneigungen "Wie Sie wunschen!" "Gewil!" "Gern!" ("Hai hai!") und hatten das ihnen eigene
Schimpfen und gemeine Reden vergessen. So wird erzihlt. Wo auf solche Weise Lehre zu erteilen

geachtet wird, da mul3 es selbst einen, der wie ein Stein ist, mittelst des ihm
zum Leben erwecken und ihn bewegen. Das sagt dieses Leitwort (Koan).

Natku koe no yoki mo ashiki mo oyadori no

oshie ni 0 yoru yabu no uguisu. Nachtigallen im Gebiisch, ob ihre Stimme
Hertlich klingt, ob hdflich, kommt nur

Von der Eltern Lehren.

Anmerkung:

eignen Sehens und Wissens

ai) oder: Der Ka'-Fels. Der dem Ka'-Ruf sich 6ffnende Fels. — Ka' (mit Implosion gesprochen, jap. katsu, chin. Ho) ist der
(im Grunde mit Worten nicht weiter zu erliuternde, alles in eins zusammenfassende Bann-, Scheit-, Ermunterungs-,

Erweckungs-) Ruf des Zen.
Das "Ho/Ka!" ist auch der Ruf des Zen-Meisters, der mit dem der "Stab det Barmherzigke
wieder zur Konzentration bringt.

FHAFEN

Koan 60

B A IHEA

Spigeivh hite wi ooz

JAHR UND MONAT WARTEN AUF DEN MENSCHEN NICHT*

it" den Meditation Ubenden

Dies Zen-Wort wird gern am Jahresende und bei dhnlichen Gelegenheiten gezeigt, als Schriftrolle (Ka-

kemono) aufgehingt; auch in Rahmen gefal3t kann man es oft sehen.

Shiroku naru mono to wa miexu araigami.
Das frischgewaschne (jugendliche) Haar
Sieht gar nicht darnach aus, als wiirde je es weil3.



"Neujahr — ein Meilenstein zur Schattenwelt", sagt Meditationsmeister Ikkya": Kaum daBl wir darum
wissen, gehen Jahre und Monate dahin — Achtloser, schon tont die Abendglocke, und auch dieser Tag
ist fruchtlos dahingegangen! Meditationsmeister Hyakujo [E-kai; ch.: Bai-dschang Huai-hai, 720-814"
tat Landarbeit, wenn er Mul3e hatte; die Mdnche, die seiner warteten, lieBen durch Knechte die Gerite
wie Pflug, Hacke usw. verstecken; der Meister, der die unerlaf3lichen '
Gerite nicht vorfand, liel notgedrungen diesen Tag die Landarbeit]
ruhen; er a3 aber auch diesen Tag nichts; die Ménche um ihn konnten|
daher auch nicht anders, als diesen Tag nicht essen und hatten nichf
geringe Beschwer. Dies "einen Tag nicht arbeiten, einen Tag nicht
essen" ist in Zen ein gewaltiges Wort; es ist das Gleiche, wie wenn Abt
Seigan den Koji Gempaku anweist: Fawuler Bhiku, warte nicht bis morgen!
[Koan 5]. Den Tag, den einen Tag nimm tberaus wichtig! Das will hie
gesagt sein.

Wenn der Mensch jedoch immerfort nur arbeitet und in Spannung ist,
so ertragen das Korper und Seele nicht. Auch die Spannerraupe lockert
ihre Spannung; indem sie sich gleichsam zusammenschrumpfen a3
und darnach streckt, spannt sie sich, und so kommt sie voran. Diese
Lockerung, das ist im Menschlichen die schone Entspannung (yoy#): in|

dem vom Himmel dir gegebenen Berufe (K, #enshoku) strenge deine
Krifte aufs dullerste an; aber zu Zeiten auch den Geist zu erquicke
(shuyo), schaffe dir Mufle mitten im Drange der Arbeit! schliirfe den
Tee! schliirfe! (genieBe!)

Solch edle Entspannung ist von aullerordentlicher Wichtigkeit.

Eine Waage, deren Gewichtsgrenze hundert Kwan ist, taugt nicht dazu, 150 Kwan zu wiegen; innerhalb
hundert Kswan mag man frei und leicht (jiyu jizai) darauf wiegen. Die Entspannungsméglichkeit (yoyu)
reicht bis 100 Kwan ; wenn mehr darauf gewogen werden soll, muf3 auch die Entspannungsmdoglichkeit
grofler sein. Wenn also auch gesagt wird: Jahr und Monat warten nicht auf den Menschen, so bedeutet
das nicht riicksichtslos drauflos zu arbeiten (und die Krifte verbrauchen), man muf} auch schlafen, auf-
stehen, essen und trinken und dann arbeiten — in der Tat inhaltstief ist dies Wort (Koan).

Anmerkungen:

48) ,,Wir sagen, die Zeit vergeht
Die Zeit sagt, wir vergehen.*
49) Siehe Bohner in: Beitridge z. Ostasienkunde; 1,1 1954
50) zu Hyakujo E-kai [Bai-dschang Huai-hai, 720-814] im BYL I: 70, 115, 218f, 223f, 233-5, 292, 373, 388f, 422, 441- [26.
Beispiel, ausfthrlich], 471f, 483, 493, 512, 524; 11: 27, 40, 130, 139, 202, 308, 331f; I1I: 39-.
6

.pdf-version (April 2006) der Webseite 'Zen-Worte im Tee-Raume'.

Reproduktion der Ubersetzung: Sotei Akaji, Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai, urspringlich erschienen
als Supplementband XX der Mitteilungen der deutschen Gesellschaft fiir Natur- und Volkerkunde Ost-
asiens, Tokio 1943


http://people.freenet.de/zenwort/
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#IKK
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a05

.pdf-Version der Webseite: 'Zenworte im Tee-Raume' - Biographien

FoE H Y REEE AR
Zen—Worte im Tee-Raume

Biographien

Inhaltsverzeichnis

« P Hermann Bohner

« B Dogen Zenji [und S6tS6-Zen]

« » Mumon Ekai [Rinzai-Zen und das Mu-mon-kwan)]

- P Karlfried Graf Durckheim

B Wilhelm Gundert [und Vergleich verschiedener BYL-Ausgaben]
B Kusonoki Masahige

- » Katl Eugen Neumann

» [Sen] Rikya

P Sotei Akaji

Simtliche in diesem Verzeichnis benannten Personen haben Bezug zu dem abgebildetem Kazjz. Unbe-
antwortet bleibt die Frage der Drehrichtung ...

M Character Information =1 E3
Type: K.aniji [uncarmma, [1] —me:mings— -
JIS Code: 5244 [D2C4) [RDY] sarastila
zhift-JI5:  39C2 gg_tnmg_dion
Unicode: 534D fiylfot
Strokes: B —on-yomi——
Bushw 2024 | T | v
Grade: ~

Melzarn: 79 E11 — kun-yormi—
From Clipbrd | Hajpem: 4-6-1 |E "L, L,
Inzert ta File | Spahin: k4.7

12217

Faur Corners:

HMore Info | Morohashi: 2724 20551
[T =

K.orear; mmar

Hermann Bohner (1884-1963) (~/V~< A—7F—)

Hermann Bohner ("ein kauziger, etwas verriickter Gelehrter"), der, wie so viele der bedeutenden Sino-
logen und Japanologen aus der ersten Hilfte des 20. Jhdts., aus einer Missionarsfamilie stammt, wurde
am 08.12.1884 in Abokobi (Goldkiste) — als zweiter Sohn — geboren. Er starb nach kurzer schwerer


http://people.freenet.de/zenwort/twrt_bio.htm
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#AKAJI
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#RIKYU
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#NEUM
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#MASA
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#GUND
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#DUER
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#DO
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#BOH

Krankeit am 24.06.1963 in Kobe. Der pfilzische Vater war fur die Basler evangelische
Missionsgesellschaft titig. Auf das Gymnasium in Speyer folgte ein theologisches Studium (jedoch auch
Geschichte) in Tubingen, Halle, Erlangen und Stra3burg. 1907 Theologische Dienstprifung, dann
Lehrer (seine Berufung). 1913 im Landerziechungsheim Haubinda von Hermann Dietz, eine Stelle die
ihn tief beeinfluBte. Aus Bewunderung fiir Richard Wilhelm [bekannt als Ubersetzer des 1-Ging] ab
Anfang 1914 Titigkeit als Lehrer fiir den 'Allgemein evangelisch-protestantischen Missionnsverein' am
'Deutsch-Chinesischen Seminat' in Tsingtao, nachdem er noch zu Beginn des Jahres in Etlangen zum
Dr.phil. promoviert worden war. Mit Kriegsbeginn Einsatz als einfacher Soldat (Seesoldat 6.
Kompanie, III. Seebataillon [SB]), nach dem Fall Tsingtaos am 14.11. Kriegsgefangener in Japan [vgl.
dazu die Austellung zu Tsingtao des Deutschen Historischen Museums bzw. die Bando-Sammlung des
DIJ]. Erst im Lager Matsuyama, ab Apr. '17 in Bando. Freilassung erst Januar 1920, Aufenthalt bei
Familie Hunziker in Tokyo, tbernahm er kommissarisch die Leitung der Anstalt in Tsingtao bis der
Nachfolger Wilhelms ankam. Etwa zu dieser Zeit [Frithjahr 1922] folgte der Ruf an die Osaka
Gaikokugo Gakko als Deutschlehrer [in héheren Klassen auch Geschichte, Literatur und Griechisch].
Diese Stellung hielt er bis zu seinem Tod inne (nur von zwei kurzen Deutschlandurlauben 1929 und
1937 unterbrochen; eine geplante Reise 1963 konnte er nicht mehr antreten). Im Sommer 1923
heiratete er die jungere Schwester Richard Wilhelms — Hanna Blumhardt. Er war, aus der
Wandervogelbewegung kommend, ein begeisterter Wanderer. Fiir seine Ubersetzung des Jinn6-Shoto-
Ki 1935 udT. "Buch von der Wahren Gott-Kaiser-Herrschafts-Linie" wurde ihm von der
Reichsregierung 1941 ein Prof. e.h. verliechen. Es folgte das Jogu-Sotoku-Ho-6 Teisetsu, eine Vielzahl
von Arbeiten zum Prinzregenten Shotoku; dem Monch und Sektenstifter Kobo Daishi. Weiterhin der
unvollendet gebliebene Versuch eine Gesamtiibersicht iiber das N6. Dabei herausragend die 16 Bu
Sesamis [= Zeami] und "Die einzelnen N&".

Ganz auf sich allein gestellt, ohne fremden Auftrag, ohne irgend ein Entgelt hat Hermann
Bohner vierzig Jahre lang unser Wissen um Japan in einem Mal3e erweitert und vertieft, wie
wohl nur ganz wenige Andere aus fritheren Generationen. Wer hat ihm daftr gedankt? Es
war gewil3 eine Genugtuung fiir ihn, durch Vermittlung des deutschen Botschafters in To-
kio vor dem Prinzen Takamatsu, dem Bruder des Kaisers, einen Vortrag halten und ihm
sein Sotoku-Werk tiberreichen zu diirfen, so wie spiter in den flinfziger Jahren seine No-
Schriften. Aber es mufite ihn bekiimmern, dal3 seine in Japan erschienenen Arbeiten in der
Heimat bei weitem nicht die Beachtung finden konnten, welche sie verdienten. ... In
Hermann Bohner steht vor unserer ziinftigen Wissenschaft eine einsame Gestalt, die man-
cherlei zu denken geben mag. IThm ging es bei allem Forschen stets um das Zentrale. Das
war in der "Japanologie" fir ihn der Logos Japans, japanisch michi oder do.
Darin allein lag fiir ihn Sinn und Wert der Japanologie; um dieses Wertes willen opferte er
vierzig Jahre lang unentgeltlich seine freie Zeit und seine beste Kraft. Dabei war er fir
Menschen aller Art und ihre No6te aufgeschlossen. Wo jemand sich an ithn um Rat und Hil-
fe wandte, Japaner, Deutsche, Schweizer, Amerikaner, Schweden, Dinen, da sprang er ein.

Umso bitterer war flir ihn das Schicksal, welches ihn zu der an unseren Hochschulen be-
heimateten Ostasienwissenschaft ein engeres Verhiltnis nicht hat finden lassen. Wohl ist
auf der Hohe seines Lebens einmal auch an ihn, wie an jeden Auslinder im Fernen Osten,
die Entscheidungsfrage herangetreten, ob es nicht an der Zeit wire, nach der Heimat zu-
rickzukehren und ihr mit dem im fremden Land und Volk Erarbeiteten zu dienen. Mit sei-
nem groflen Wissen und ganz seltenen Verstindnis der japanischen Seele hitte er in
Deutschland jeder Universitit zur Zierde gereichen kénnen. Aber dieser Wendepunkt fiel
leider in die unheilschwangeren dreiBSiger Jahre, und wenn er angesichts der herrschenden
Gewissensnot es vorzog, zuzuwarten, kann ihm das nur zur Ehre angerechnet werden.
Nach 1945 aber war er fiir eine akademische Laufbahn in der Heimat schon zu alt, wih-
rend daheim gleichzeitig die Ostasienforschung zu neuen Taten ausholte. Thr gegeniiber
konnte er nur bleiben, was er war; der Japanforscher in der Urgestalt, wenn man so sagen
darf, d. h. der Pionier weit drauBlen auf dem Feld, ... Darum sei, was er an Schriften hin-
terlassen hat, unserer Japanologie ein kostbares Vermichtnis. Dann wird auch die Reinheit


http://bando.dijtokyo.org/
http://www.dhm.de/ausstellungen/tsingtau/katalog/Inhalt.htm

seines Strebens, die Grof3e seiner Leistung und nicht zuletzt die Weite und die Tiefe seiner
Schau bei unserer Wissenschaft in dankbar ehrendem Gedichtnis bleiben.

Obige Darstellung folgt im wesentlichen der biographischen Information die Wilhelm Gundert in sei-
nem Nachruf "Hermann Bohner zum Gedichtnis" in Oriens extremus, 1964, S1-8 gegeben hat. Daraus
auch die gekennzeichneten Zitate.

Versuch einer bibliographischen Ubersicht der Werke Bohners:

,Unmoglich, hier in diesem Rahmen alle Titel seiner Arbeiten anzufithren. Bohner hat ja nie gefragt, ob, was
er schreibe, irgendwo einem Verleger als Verlagsobjekt willkommen sei. Wire nicht die OAG, die Deutsche
Gesellschaft fir Natur- und Volkerkunde Ostasiens [gegriindet 1873, noch heute in Tokyo und Kobe], ge-
wesen, wer hitte manche seiner grofleren Werke je gedruckt? Und vielen seiner kleineren Arbeiten wire es
dhnlich ergangen ohne die Monumenta Nipponica der Sophia-Universitit. Er hatte einfach keine Zeit und
kein Interesse fiir Geschiftliches. "Japanisches Quellenmaterial durch Ubersetzungen zuginglich zu machen",
darin sah er die erste Aufgabe der Japanforschung, und dieses Materials gab es soviel, dal es thm auf den
Fingern brannte. Er griff ins Volle und holte, was thm wesentlich und wichtig war.*

Zur "Gedenkausstellung anlidBlich des 100. Geburtstags von Prof. Bohner", die 1984 in Osaka statt-
fand, ist ein 44seitiger Katalog erschienen.

Bohner hat bereits im Jahre 1955 in Osaka im Selbstverlag eine bibliographische Schrift unter dem Titel
Arbeiten und Veroffentlichungen, Ostasien betreffend, herausgegeben, gegliedert in die folgenden Ab-
schnitte [hat nicht vorgelegen]:

1. Geschichtliche Hauptwerke

weiteres historisches Quellenmaterial

Seami und No

Abhandlungen, Ubersetzungen, Referate aus verschiednen Gebieten
Japanische Dramen der Gegenwart

Erzihlungen der Gegenwart [52 Eintrige]

SRR eI

In Deutschland: LB Speyer, UB Kéln

Selbstindige Schriften (nicht sortiert; teilw. deutsche Bibliotheksbestinde):

*  Gestalten und Quellen des N6; Wiesbaden 1955 (Harrassowitz), 70 S., Sert.: Mitteilungen OAG 34
* Zeami: Der neun Stufen Folge; Tokyo 1943, Sert.: Mitteilungen OAG 34 C

* Die Grundlage der Lotzeschen Religionsphilosophie; Leipzig 1914 (Noske); 61 S. (Erlangen, Diss., 1914); UB
Trier, Munster, Bonn, Freiburg

* No; Wiesbaden 1956-59 (Harrassowitz [in Komm.]) [2 Bde.], Sert.:Mitteilungen OAG 34, Suppl.-Bd. 22. 24.; 22 =
[1.] Die einzelnen N6 1956. S.: A-K, IV, 642 S.; 24 = [2.] Einfiihrung, 1959, XXXVI, 499 S.

+  Kitabatake, Chikafusa; Bohner, Hermann [Ubs.]; Jinn5-Sh6t6-Ki "Buch von der wahren Gott-Kaiser-Herrschafts-
Linie"; Tokyd ca 1935 (Japan.-Dt. Kultur-Inst.); LB Speyer, UB Koln, Ttier

*  Seami; No-saku-sho, [dt.] Buch der No-Gestaltung; Ubers., eingel. u. m. Anm. vers.; Tokyo; Wiesbaden 1954 (Har-
rassowitz 1.K.), 53 S., Sert.:Mitteilungen OAG

*  Seami; Bohner, Hermann; Sha-Dusho — Schriften der 3. Schriftumsperiode des Meisters; Tokyo [u.a.] 1961 (Har-
rassowitz), 48 S; UB Ttier, Bochum

*  Seami [Zeamil; Blumenspiegel [dt.] Ubs., eingel.u. m. Anm. u. erl. Ausfuhrungen vers. T.1-2; Tékyo; Wiesbaden
1953-54 (Hatrassowitz 1.K.), Sert.: Mitteilungen OAG 34, 34,A,: 34,a,1+ "Die sechs Motto" 1953. 36 S.; 34,A,2+
T.2. "Die zwolf Themen" 1954, 104 S.; LB Speyer, UB Kéln, Bonn, Trier, Dissseldorf

+  Shotoku Taishi; Bohner, Hermann [Ubs.]; 1. Jogi-Sotoku-Ho-6 Teisetsu (Deutsch), I1. Jogi-kwotaishi-bosatsu-
den; Tokyo 1936 (OAG), 50 S., Sert.:Mitteilungen OAG 29, C; [Osaka], 1941; reprint: New York 1965 (Johnson);
LB Speyer, UB Bochum

»  Keikai; Legenden aus der Frihzeit des japanischen Buddhismus; iibers., ... u. etl. v. Hermann Bohner, Tokyo
1934; Sert.: Mitteilungen OAG 27; UB Koln, Bochum, Bonn, LB Speyer

* Assyrische und chinesisch-koreanische Omina-Texte; 1936
*  Zur japanischen Blumenkunst; Tokyo, 1940
* Aus einer Baumeisterrolle; Tokyo, 1940

* Mirror, sword, and jewel; [Shanghai], 1942; LB Speyer


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#GUND

Mirchen und Geschichten aus Japan; Peking 1942 (Pappelinsel-Werkstatt); LB Speyer
Kd;bo Daishi; s.1. 1943

The battle of Sekigahara; s.1. 1944

Zeitenreihe der alten japanischen Girten; Hamburg 1966; LB Speyer

Beitrige in Monumenta Nipponica:

Sind iber die Suchmaske des (lizenzpflichtigen) Zugangs von JSTOR leicht zu finden. Die von der Sophia Universitit het-
ausgegeben Monumenta Nipponica sind im Volltext und als .pdf-Dateien verfiigbar.

Andere unselbstindige Beitrige in Sammelwerken oder Serien (grob chronologisch), sowie Schulbii-

cher:

Gespriche tiber Malerei; Bando, Japan 1919 (Lagerdr. d. Kriegsgefangenenlagers); LB Speyer
Gocthe, Johann Wolfgang von; Reineke Fuchs; Tokyo 1928 Nanzando; LB Speyer

Fragen und Ubungen; [Osaka] 1929 [Kaibundo]

Buddhistische Sonntagsschullieder; s.1., 1929

Richard Wilhelm; s.1., 1930 (In Tsingtao Leiter der Schule an der B. titig war, spiter sein Schwager, bekannter Si-
nologe und Ubersetzer.); LB Speyer

Blick in die Arbeit der im japanischen Schuldienst titigen Deutschen; s.l., 1933
Deutsches Lesebuch; [Osaka] 1933 (Kaibundo); LB Speyer

Goethe und Stefan George, das Li des Ostens und elementares Volkstum; nach einem Vortr. in der Goethe-Ges.
(Kioto) im Kemmu-Chuku-Erinnerungsjahr; in: Goethe-Jahrbuch d. japan. Goethe-Ges., Kioto 1934; LB Speyer K
4699

Wortschatz. - [Ausg. f. Lehrer]; Osaka s.n. [1935] (Teimeisha); LB Speyer
Der Sieger; s.l., 1938
Hahn und Uhr; s.]. 1938
Kaneko, N. [Ubers.]; Der Flétenspieler; s.l. 1938
Tamuramaro-denki; s.l., 1939
Shotoku Taishi und die Kamakura-Zeit; Tokyo 1940
Vorblick auf Shotoku Taishi's Sutrenkommentare; Tokyo 1940
Shotoku-Taishi-Lieder; Tokyo 1940
Wake-no-Kiyomaro-den; s.1. 1940
Das Mirchenschauspiel "Shitakirisudsume"; s.1. 1940
Jushichi-Kempo Tokyo 1940
Siebengestirn und Mond und einige Iki-Sagen; s.1., 1941
Massen-Nukemairi; s.l., 1941
Kamatari-den; s.1., 1941
Muchimaro-den; s.l., 1942
Tachibana-no-Hayanari-den; s.1., 1942
Stiicke von Zeami (als Manuskripte in UB Trier)

*  Goonkyoku j6-j6

*  Ongyoku-seishutsu-kuden

* TFu-kyoku-shu

* Go-on

* Kintosho

*  Kyaku-rai-kwa
Drama und Oper; sl. s.n.; UB Kéln

Mushakoji, Shittoku; Ein Tag aus dem Leben Ikkya's [Koan 26 und 60]; ibers. von Hermann Bohner; [Osaka]
1954, 10 B, 8°; Beitrige z. Ostasienkunde 1,1; UB Kéln

Denkmal fiir Erziehung; Osaka 1955 [Regierung]

Uber den jap. Nationalhelden Kusunoki Masashige; Osaka 1955 [Regierung]
Sotsu-Gyo-Rombun; Osaka 1957

Sprache, Rhythmus, Handlung, Musik; s.l. 1959


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/MASA
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_zwanz.htm#a60
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_zwanz.htm#a26
http://www.jstor.org/

*  Anleitung zum Deutsch-Sprechen; Osaka 1959

*  [Mehr noch nicht nachgewiesen]

* Bohner hat wihrend seiner Kriegsgefangenschaft bereits in den verschiedenen Lagerzeitschriften veréffentlicht.
Diese Artikel sind in der Band6-Sammlung des DIJ aufgefiihrt.

* Die nachgelassenen Schriften Bohners wurden von seiner Witwe nach Bad Boll iberfiihrt.

Dogen Zenji (1200-53)

Begriinder des Soto-Zen: Dogen, begann seine Laufbahn als Schiler von Eisai, dem Rinzai-Meister des
spaten 12. Jahrhunderts. Wie viele andere mittelalterliche Denker begann Dogen (1200-1253) seine
Laufbahn im Tendai-Kloster in der Nihe von Kioto, wechselte aber im Alter von 14 Jahren in den
Zen-Tempel von Eisai. Bald danach starb Eisai, und der junge Ménch reiste 1223 nach China, um seine
Zen-Studien dort bis 1227 fortzusetzen.

Gegen Ende seines Aufenthaltes in China trat Dogen in das Zen-Kloster des Meisters Ju-ching ein, un-
ter dessen Aufsicht er sich in die meditative Ubung des Shikan-taza (bloBes Sitzen) vertiefte. Eines
Morgens horte er, wie der Abt einen Monch schalt, der wihrend seiner Meditation eingeddst war. ,,Za-
zen (Meditation) ist das Wegfallen von Kérper und Geist! Was erreichst du, wenn du einfach vor dich
hind6st? In diesem Augenblick erwachte Dogen selbst.

Ich habe das Wegfallen von Kérper und Geist erfahren, berichtete er. Ju-ching bestitigte Dogens Er-
leuchtung, erlaubte ihm, nach Japan zurtckzukehren, wobei er ihm folgenden Rat mit auf den Weg gab:
"Meide die Stadte, die Koénige und Minister. Lal3 dich auf hohen Bergen und in fernen Tilern nieder.
Wieder zurtick in Japan, beobachtete Dogen mit Enttiuschung, dal3 die Ménche des Rinzai-Zen von
"eigenem Mobiliar, feinen Kleidern und gehorteten Schitzen umgeben" lebten. Er kehrte dem
etablierten Zen den Riicken und erbaute eine Meditationshalle im Koshosi-Tempel, wo er Ménche aus-
bildete und seine Regeln der neuen Meditationshalle schrieb. Er formulierte das Dharma neu. Getreu
den Traditionen des Mahajana und des Hinajana, die in 1500 Jahren angehiduften buddhistischen Theo-
rien hingegen ignorierend. Sein Stil ist human, streng und aus heutiger Sicht erstaunlich zeitgemal3. Do-
gens Schriften schweifen nie vom Orthodoxen ab. Als ihm der Kaiser die Robe des Patriarchen anbot,
schrieb er: ,,Ein alter Ménch, der das Purpur des Kashaja anlegt, wiirde von Affen und Kranichen aus-
gelacht werden.*

Sot6-Zen-Praxis: Die von Dogen niedergeschriebene Soto-Praxis ist faktisch mit jener des histo-
rischen Buddha identisch. In der Schrift Allgemeine Darstellung der Prinzipien des Zazen weist er dar-
auf hin, daB selbst Buddha Schakjamuni sechs Jahre Zazen-Ubungen (sitzende Meditation) praktizierte.
Bodhidharma (der erste Tschan-Patriarch) betrieb neun Jahre lang Zazen, um den Buddhageist zu iiber-
tragen ... ,,Will man Buddhas Weisheit realisieren, sollte man unverziiglich mit den Ubungen beginnen.
[Koan 5]

Einfache, nicht ritualisierte Meditation ist die Essenz des Zen. So wie sich Buddha vor seiner Etleuch-
tung im Wald ohne vorherige Meditation niedergesetzt und einen Vorgeschmack des Nirwana erhalten
hatte [26. Rede der mittleren Sammlung: 'Das heilige Ziel'], beschreibt Dogen die S6t6-Meditation als
eine vollig nattrliche Erfahrung. Doch obwohl die Weisheit sich spontan und nicht von auflen" ein-
stellt, erfihrt sie nur der Ubende, der bei einem qualifizierten Meister gelernt hat. Insofern in der Sot6-
Schule Koans eingesetzt werden, handelt es sich fast immer um "dialektische" [goi-Ko6ans]

Dogen brachte aus China eine Version des B/-Ydn-Lu mit sich, die als zchi-ya-hon bekannt ist, jedoch erst
seit ca 1950 zur Verfigung steht. Zur Enstehungsgeschichte siehe BYL II, 15

Zwei weitere Koan-Sammlungen aus der So6to-Schule sind: Shoyorikn und Wanshi-kéroku, beide von
Hung-chih Cheng-Hiieh (1091-1157).

Bibliographie:

FUKIAI ZAZEN GI, Taisho No. 2580 (Vol. LXXXII, pp. la-b). Rules for the practice of zazen (sitting meditation)

1) "Fukanzazengi (Rules for Zazen)," translated by Reiho Masunaga,|ch] in The S6t6 Approach to Zen (Tokyo: Layman
Buddhist Society Press [Zaike Bukkyo kyokai], 1958),pp. 100-105.

2.) "Allgemeine Lehren zur Forderung des Zazen von Zen-Meister Dogen." A German translation by Heinrich Dumoulin,


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a05
http://bando.dijtokyo.org/

S. J., in Monumenta Nipponica, XIV (1958-1959), Nos. 3-4, 183-190. Sorgfiltige Ubersetzung mit Einleitung und vielen
Anmerkungen.

SHOBO GENZO ZUIMON KI, the conversations of Dogen Zenji (cf. XV, above), recorded by his disciple Ejo (1198-
1280), Kokubun Toho Bukkyo Sosho, Ser. 1, Vol. 4, pp. 166-274. Intimate talks to his disciples by the founder of the Ja-
panese S6to School, in which he speaks in a simple and direct way of his views, of his early experiences, and of his masters.
1) Syobogenzo-zuimonki, "Wortgetreue Niederschrift der lehtreichen Worte Dogen-Zenzis uber den wahren Buddhismus. A
German translation by Hidemasa Iwamoto (Tokyo: Sankibo Busshorin, 1943), 156 pages. A straightforward, literal translati-
on of seventy selected passages, comprising about one-half of the original text. The work includes a short biography of Do-
gen, a sketch of Japanese Buddhism, and some explanatory notes.

2.) "Dogen-Conversations," translated by Ryusaku Tsunoda, in: Sources of Japanese Tradition, compiled by Ryusaku Tsuno-
da, Wm. Theodore de Bary, and Donald Keene (New York: Columbia University Press, 1958), pp. 246-249 and 253-255. A
fine translation of a few passages.

ZAZEN YO]JIN KI, by Keizan Jokin[co] (1268-1325), Taisho No. 2586 (Vol. LXXXII, pp. 412a-414b). A work on the
practice of zazen by the Fourth Patriarch of Japanese S6t6 Zen.

1) "Zazen Yojinki, Merkbuch fur die Ubung des Zazen," German translation by Heintich Dumoulin, S. J., in Monumenta
Nipponica, XIIT (1957-1958), Nos. 3-4, 147-164. Contains a long introduction with biographical material on the author and
copious footnotes.

Deshimaru, Taisen; Die Lehren des Meister Dogen. Der Schatz des Soto-Zen; Kreuzlingen 1988 (Diedrichs Gelbe Reihe
90)

Zuf frithen Geschichte des Zen: Zoku kden [ch.: Hsti kao-seng-chuan]; Taisho 2060

Hauptquelle obiger bibliographischer Zitationen: Ruth Fuller Sasaki; A Bibliography of Translations of Zen (Ch'an) Works;
Philosophy East & West, Vol 10, No. 3/4 (1960), S149-166

Moderne deutsche Werke zur Soto-Schule:

*  Meister Dogen; Shobogenzo. Die Schatzkammer des wahren Dharma-Auges; 4 Bde; Heidelberg-Leimen 2001
(Kristkeitz), ISBN 3-921508-90-8

*  Dainin Katagiri; Rickkehr zur Stille; ISBN 3-85936-022-1

*  Deshimaru Taisen (Hrsg.); Hannya-shingy6. Das Sutra der héchsten Weisheit; Leimen 1988 (Kristkeitz), ISBN 3-
921508-20-7

e Harada Sekkei; Zen — Erwachen zum Wahren Selbst; ISBN 3-932337-08-5
*  Suzuki Shunryu; Zen-Geist — Anfinger-Geist; Berlin 112002 (Theseus), ISBN 3-89620-131-X

Mumon Ekai (Wu-men Hui-k'ai; 1184-1260)

Soll aus Liang-chu (Bezirk: Hang-chou, bereits zur Tang-Zeit ein Zen-Zentrum) stammen. Zuerst
Schiiler von Kung Ho-shang, spiter, beim fiir seine Strenge bekannten Rinzai-Meister Yiieh-/i (1143-
1217). Seine Erleuchtung bestitigte sein Meister nachdem er ithn mit Ho! [jp.: Ka(tsu); Koan 41] ange-
brillt hatte. Auf ihn geht auch der Kéan "Mu" [Koan 18] zurtick.

Ist ein Vertreter des Rinzai-Zen in der Yang-ch'i-Tradition. Deren heutige Ausformung erfolgte durch
Hakuin (1685-1768). Yiieh-li setzte Wu-men als seinen Dharma-Erben ein. Es folgte eine Wander- und
Lehrtitigkeit in mehreren Klostern. Wahrend dieser Zeit wurden die Ausspriche des Mu-mon-kan ge-
sammelt (vollendet 1228) und erstmals 1229 gedruckt. Ekai gilt als ein Monch, der zeitlebends be-
scheiden war und gerne handwerklichen Titigkeiten nachging. 1246 erbaute er auf Wunsch des Kaisers
Li-tsung ein Zen-Kloster. Spiter wurde er von diesem noch zum (erfolgreichen) Regenmachen wihrend
einer Diirre gerufen. Im Alter zog er sich in ein kleines Bergkloster zurtick.

Er ist der Verfasser der Sammlung Mu-mon-kan von 48 Koans aus dem Jahre 1229. Ein 49. Koan, der
allgemein als Teil der Sammlung gilt, wurde von einem Schiler hinzugefiigt. Wie auch im Bi-Ydn-Lu
handeln die meisten Koans von Meistern der Tang-Zeit. Die urspriingliche Ausgabe ist — ebensowenig
wie ihr Titel — iberkommen. Jedoch durfte auch Mu-mon-kan auf den Verfasser zuriickgehen. Laut
Vorwort ist die Sammlung auf Wunsch seiner Schiler im Kloster Lung-hsiang entstanden.

Nach Japan wurde das Werk von Kakushin Shinichi (1207-98) gebracht, der sich wihrend seines China-
aufenthalts (1249-54) auch im Kloster Ekais (Gokokn Ninngji) authielt. Als autorativer japanischer Text
gilt die Ausgabe Reizans aus dem Jahre 1405. Das Studium der Koéans wird vor allem in der Rinzai-


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a18
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a41

Schule betrieben.

Die Sammlung von 48 [49] Koans in: Taisho No. 2005 (Vol. XLVIII, pp. 292a-299¢); In maBiger
englischer Ubersetzung in: Reps, Paul (Hrsg.); Zen Flesh, Zen Bones; Green City NY o.J. [ca. 1965]
(Anchor Books; Doubleday & Co. i.V.m Tuttle Pub.); Orig.: Gateless Gate; Los Angeles 1934 (John
Murray). Die Ubersetzung von R. H. Blyth ist ungeniigend, wohingegen die Ausgabe von Shibayama
Zenkei [1974] bedeutend besser sein soll.
Wo im Text erliuternde Hinweise gegeben wurden, folgte der Webseitengestalter der dt. Ausgabe von:
Dumoulin, Heinrich SJ; Wu-mén-kuan, Der Pall ohne Tor; Tokyo 1953. U.d.T. Mu-mon-kan — Die Schran-
ke obne Tor; Mainz 1975 (Griinewald), ISBN 3-7867-0509-7. Dumoulin hat bereits 1943 in Monumenta
Serica (Vol. VIII, 41-102) eine Ubersetzung verdffentlicht (die 1953 als Monumenta Nipponica Mono-
graph, 13 nachgedruckt wurde). Die Buchausgabe ist jedoch stark verbessert. Es wird auch eine Aus-

wabhlliste japanischer Kommentare des Mumonkan gegeben. (24 weitere im Kokwuyakn Issaikyo)
moderne chinesisch-japanische Ausgabe: Shibayama Zenkali; Kunchu-Mumonkwan, Kioto 1954
Eine umfassende Materialsammlung zur Geschichte und des Studiums der Koans findet sich in: Miura Isshu; Fuller-Sasaki,
Ruth; Zen-Dust; New York 1966

Gestehung des Rinzai-Zen (beziiglich des Mu-mon-kan):

Aus der Fruhzeit der Rinzai-Schule, noch vor ihrer Aufspaltung in zwei Linien, sind im Mumonkan drei
Meister genannt, von denen die beiden ersten, Feng-hstieh Yen-chao (896-973 [Féng-hstid Yin-dschau,
jp.: Fu-ketsu En-sho; BYL Gesang des 38. Beispiel]) und Shou-shan Hsing-nien (926-992), unmittelbar
aufeinander folgen. Eine Generation spiter wirkte Shih-shuang Ch'u-yiian (986-1040 [Schou-schan
Schéng-nidn, jp.: Seki-so6 So-en 11038/39]). Die Koan dieser drei Meister (Mu-Mon-kan Nr. 24, 43, 46)
betonen die Unaussprechlichkeit und radikale Transzendenz der Erfahrung, sie werden von Meister
Wu-men in seinem erklirenden Wort und Gesangvers gelobt und vertieft. Die Rinzai-Schule teilte sich
in der ersten Hilfte des 11. Jahrhunderts in die zwei Linien des Yang-ch'i Fang-hui (992-1049 [jp.: Yo-
gi Ho-¢]) und Huang-lung Hui-nan (1002-1069 [jp.: Oryb; E-nan; BYL 1 204f, 215, 355]) mit seiner
"Schule des gelben Drachen", ohne dal3 sich aus der Teilung der Traditionslinien Lehrgegensitze oder
auch nur grundsitzliche methodische Verschiedenheiten in der Ubung ergeben hitten. Wie bei der
Trennung der Hiuser kann héchstens von einer Verschiedenheit der Stilarten einzelner Meister die
Rede sein. Die Begriinder der Traditionslinien spielen im Mumonkan keine besondere Rolle. Nur zwei
Vertreter aus der Linie des Huang-lung kommen in der Sammlung vor. Wu-men Hui-k'ai (jap.: Mumon
Ekai, 1184-1260), stammt selbst aus der Traditionslinie des Yang-ch'i, in der in der dritten Generation
Wu-tsu Fa-yen (10242-1104; jp.: Go-so Ho-en, "mein Lehrer vom Berg des 5. Patriarchen" im BYL
hiufig] Mumonkan: 35, 36, 38, 45) hervorragt. Wenn man Sozs- und Rinzai-Zen vergleicht, so erscheint
die erstere Schule als die friedfertigere, die zweite als die dynamischere.

Das eigentliche Studium der Koan macht in der Rinzai-Schule den Kern des geistlichen Weges aus. Ha-
kuin Ekaku (1686-1768) ist hier der groe Meister. Mit seinem Namen ist die Systematisierung des
Koan-Studiums verkntpft. Hakuin erfand selbst eine betrichtliche Anzahl von Koan, darunter das
Ko6an vom Ton der einen Hand. Er legte grof3ten Wert auf die Vertiefung des Erleuchtungswissens
nach der ersten Erfahrung und gab ausfiihrliche Anweisungen fiir das fortgesetzte Koan-Studium. Sei-
ne beiden Jinger in der dritten Generation, Inzan len (1751-1814) und Takuja Kosen (1760-1833),
brachten das Koan-System zum Abschluf3. In den Linien dieser zwei Jinger kam es zu einer gewissen
Standardisierung der Koan-Antworten, die in ein Kennwort (jakngo) gefal3t wurden. Diese Kennworte
entwickelten sich wahrscheinlich aus den Erleuchtungsversen der Altmeister. In den beiden auf Hakuin
zurtickgehenden Zweiglinien des japanischen Rinzai-Zen wurde die bis heute tibliche Etikette beim
Koan-Studium fixiert, die vielleicht zu den feudalistischen Elementen in der Rinzai-Schule gerechnet
werden kann.

Die Dauer der Ubung bis zur Erlangung einer ersten Erfahrung wird im Rinzai-Zen fiir gewéhnlich auf
2-3 Jahre veranschlagt, es bedarf dann noch weiterer 10-15 Jahre intensiven Koan-Studiums bis zur vol-
ligen Meisterung des Zen-Weges.

Bei der Systematisierung des Kéan-Studiums spielt die Anordnung der fiir die Ubung ausgewihlten
Koan eine wichtige Rolle. Die Anordnung ist zwar nicht unbedingt festgelegt — jedes Rinzai-Kloster
pflegt bei der Auswahl der Koan seine traditionellen Besonderheiten —, aber die K6an werden doch in
einer bestimmten, keineswegs beliebigen Reithenfolge vorgelegt.



[Der obige Absatz, wenn auch kein wortliches Zitat, ibernimmt im wesentlichen die Darstellung verschiedener Stellen aus
Dumoulin, Heinrich; Mu-mon-kan, Mainz 1975]

Wilhelm Gundert (1880-1971)

Verfasser der Ubersetzung des Bi-Yin-Lu, aus dem in den
Anmerkungen zum Text in dieser Farbe zitiert wird. Diese Sammlung ist
zum Zen-Verstindnis (sofern man im Zusammenhang mit '"Zen' das
Wort Verstindnis benutzen darf) von grundlegender Bedeutung.

Das letztemal erlebte ich Wilhelm Gundert kurg vor seinem Eingeben in die
— doch wobl urchristliche — Verwandlung. Carl Hanser hatte mich gebeten,
den inzwischen Neunzigiahbrigen, der immer noch unbeirrt akribisch jedem
Detail nachging, davon zu iiberzengen, jetzt doch alles wissenschaftliche Ran-
kemwerk hintangustellen und nur noch die beispielentscheidenden Fragen und
Antworten ins Dentsche 3u bringen; denn es gebe sonst niemanden auf der
Welt, der das in der Weise konne.

Gundert hirte sich das an und sagte nach einer Weile: So, der alte Hanser
will also, dafs ich noch die Quintessenz, aller restlichen Beispiele iibersetze . ..
Ja, wie stellt der sich denn das vor ...2 DA MUSSTE ICH JA NOCH
MINDESTENS SIEBEN WOCHEN LLEBEN!

Ganz unvorbereitet, da der greise Gundert ja lebendig vor mir stand, traf mich diese Rede
wie ein Blitz aus heiterem Nirvana; ich war entgeistert und unheimlich erhellt zugleich. Wir
sahen uns an. Und da im Zen, beim "groB3en Trommelschlag des Herzens," lieber schallend
gelacht als laut geweint wird: so lachten wir beide spontan eben Trinen.

SOMERIGHTS RESERLED
@cr&atim
| COIMITIONS  §p¥sy nachfolgende Text folgt im wesentlichen der Darstellung von Sebastian Giebenrath und wird unter

einer CPL, zitiert. Wenn Sie weitere Auskiinfte zu Gundert and Hesses Siddhartha haben wollen, kontaktieren Sie Herrn

Giebenrath bitte unter osspress[AT]cw-net.de

Wilhelm Gundert (12.4.1880-3.8.1971) war der Vetter von Hermann Hesse. ... Gundert and
Hesse hatten denselben GrofBvater, den Missionar and Indologen Hermann Gundert ... Beide
Eltern von Wilhelm Gundert sind ebenfalls in Indien zur Welt gekommen. Gundert studierte
... und wurde dann Pfarrer and Missionar. Als Mitglied der Deutschen Christlichen Studenten-
vereinigung kam Gundert mit dem Japaner Uchimura Kanzo zusammen, der einen tiefen Ein-
druck bei Gundert hinterlie3. Gundert ging 1906 als selbstindiger Missionar nach Japan. Dort
wurde fir ihn auch die Begegnung mit Kierkegaards Denken entscheidend. Von Beginn an
lehrte Gundert auch die deutsche Sprache in Tokyo and erwarb sich exzellente Kenntnisse des
Japanischen, sodal3 er zweimal als Lektor an staatlichen Hochschulen titig war ... Nach einem
Aufenthalt in Deutschland war Gundert seit 1927 Leiter des Japanisch-Deutschen Kulturin-
stituts Tokyo and wurde 1936 an die Universitit Hamburg berufen. Seine Dissertation tragt den
Titel "Der Schintoismus im japanischen N6-Drama" (1925). Die bedeutendste Arbeit Gunderts
ist die Ubersetzung des "Bin-yin-lu" (Meister Yudn-wu's Niederschrift von der Smaragdenen
Felswand), das wohl wichtigste Werk des Zen-Buddhismus aus dem 12. Jahrhundert. Dieses
Werk in der Ubersetzung seines Vetters Wilhelm Gundert hat Hermann Hesse so nachhaltig
beeindruckt und beeinflusst, dal3 Hesse den zweiten Teil von Siddhartha seinem Vetter gewid-
met hat.

Dietrich Seckel hat eine, teilweise wortgleiche, jedoch ausfithrlichere Biographie unter dem Titel: "Wil-
helm Gundert zu Gedenken" vertffentlicht. Diese ist am Schlul3 des Bi-Yan-Lau [I11, S153-56] in der
Ausgabe des Marix-Verlags 2005 abgedruckt. Weiterhin findet sie sich auf den Seiten des Fachbereichs
[apanologie der Universitit Hamburg. Kleinere Werke Gunderts, die im Rahmen des "Kriegseinsatzes


http://www.uni-hamburg.de/fachbereiche-einrichtungen/japanologie/
http://www.uni-hamburg.de/fachbereiche-einrichtungen/japanologie/
mailto:osspress@cw-net.de?subject=Gundert
http://creativecommons.org/about/licenses
http://creativecommons.org/about/licenses

der Gesisteswissenschaften" erstellt wurden, finden sich nicht in der Bibliographie der erwihnten
Ausgabe.

Achim Seidl (Das Wezsheitsheitbuch des Zen; Miinchen 1988 [Hanser|, ISBN 3-446-14946-5) hat versucht,
die ersten 50 Koans Gunderts, auf etwa ein Viertel 'verdichtet', leichter zuginglich zu machen. Uber
Gunderts zweiten Band hatte er Ende 1967 in der Siiddeutschen, wie folgt geurteilt: ... En passant lohnt
immer ein kistlicher Perlenfund die chinesische Lesemiibe: eingestrente Frage- und Antwortspiele — auf Leben und Tod.
Abendlandische Wertvergleiche quer durch die Kulturbank sind kaum erlanbt, aber nach subjektiver Hochrechnung
kinnten manche dieser Koan-Gespriche aufwiegen: einen halben sokratischen Dialog oder ein Kapitel ans dem Alten
Testament, die 1V orrede zur 2. Auflage der "Kritik der reinen 1V ernunft', — von hinten berein gedacht eine Grammaophon-
Platte von Karl Valentin und ich weif§ nicht wie viele Zitate aus Maos roter Bibel. — Das Wort, eine Schlange um zu
titen und ein Serum zum Lebendigmachen.

Fir die Teile das BYL, die Gundert nicht mehr tibersetzen konnte, wurde auf die Ausgabe von Ernst
Schwarz zuriickgegriffen. (Zitate daraus sind in dieser Farbe kenntlich gemacht):Schwarz, Ernst (Hrsg.
+ Ubs.); Bi-yén-iu, Aufzeichnungen des Meisters vom Blanen Fels — Koan Sammiung; Miinchen 1999 (Késel),
ISBN 3-466-20443-7

Auch Schwatz begann mit der Arbeit erst im fortgeschrittenen Alter. In den 'Auslegungen zum Gesang'
Yuan-wii's hat er gekiirzt, auch sind die "Anmerkungen des Ubersetzers" bei weitem nicht so detailliert
wie Gunderts, und die Sprache sehr viel prosaischer. Auch Schwarz verwendet ein hausgemachtes Sys-
tem der chinesischen Umschrift und verzichtet auf die Darstellung diakritischer Zeichen. Insgesamt je-
doch ein solides Werk.

Eine weitere deutsche Ausgabe, die Ubersetzung von Peter Lengsfeld, dagegen ist als Quelle volkom-
men unbrauchbar.

Yamada Ko6un [Roshi]; Lengsfeld, Peter (Ubs.); Hekiganroku, Die Niederschrift vom blanen Fels — Die
klassische Koansammilung mit nenen Teishos; Munchen 2002 (Kosel), 2 Bde., ISBN 3-466-36593-7

Wie schon aus dem Titel kenntlich wird, basiert diese Ubersetzung auf dem Japanischen (ohne
Namenskonkordanz) und zwar in der personlichen Interpretation von Yamada Koun [Roshi]. Es sind
also zwischen 'dem Geist der alten Chinesen' und dieser Ausgabe zwei weitere Ubersetzungsschritte
(vom chinesisch der Tang/Sung-Zeit tiber klassisches japanisch zum Deutschen) und eine personliche
Interpretation — in Form der 'neuen Teishos' — zwischengeschaltet. Dazu kommt noch, dal3 Lengsfelds
Stil, fiir eine solche Sammlung vollkommen unangemessen, eher trocken ist. Das Werk zielt auf die
Verbreitung des Gedankenguts Yamadas (ein 'Roshi', der auch eine Zweimonatsschrift herausgibt, in
der Schiiler ihre 'Erleuchtung' 6ffentlich darstellen), nicht darauf eine objektive Ubersetzung bereitzu-
stellen.

Zum Vergleich der drei Ausgaben, nachfolgend das 52. Beispiel:
Gundert Schwarz Lengsfeld

*) Die Schrift bei Gundert ist deutlich kleiner gesetzt als in den beiden anderen Werken. Auch sind seine, hier nicht
zitierten, Erlduterungen ausfiihrlicher als in den beiden anderen Werken.

[vorausschickend 3
Seiten ["zur
Orientierung"'|*

Das Beispiel

Wir legen vor:

Ein Ménch trat vor
Dschau-dschou mit
der Frage [d.h. mit der
auf eine Antwort
rechnenden Be-
merkung]: Mir klingt
seit langer Zeit die
Steinbricke von

Der Fall

Ein Monch sagte zu Joshu: Seit
langem habe ich davon gehort,
wie berihmt die Steinbriicke von
Joshu ist. Jetzt aber, da ich hier
bin, kann ich nur einen briichigen
Holzsteg sehen.

Joshu entgegnete: Du sichst also
nur den Holzsteg, du siehst nicht
die Steinbriicke.

Da fragte der Monch: Was ist die
Steinbricke? Joshi antwortete:
Sie lisst Esel dariiber gehen, sie



Dschau-dschou in den
Ohren. Und wie ich
nun hierher komme,
da finde ich nichts als
notdirftig aufgelegte
Bretter.
Dschau-dschou
antwortete: Du siehst
eben nur den
Bretternotsteg, aber
nicht die Steinbriicke.
Der Ménch sagte:
"Was ist es denn mit
der Steinbriicke?
Dschau-dschou
antwortete: Auf der
kommen die Esel
heriiber, und kommen
die Pferde hertiber

Gesang

NICHTS einsam Stei-
les stellt er hin, sein
ganzer Weg ist Hohe.
Auf See beim Angeln
ist er nur auf Riesen-
schildkroten aus.
Magst lachen, wenn
zu gleicher Zeit vom
Giel3bachtal der Alte
Es 'pfeilschnell' nennt.
Auch das, versteh! be-
deutet Kraftvergeu-
dung.

[FuBnote]

Aus der "Etlduterung
des Gesangs" von
Yian-wu

Ein Monch kam zu
Guan-tji, dem "Alten
in der GieB3bach-
schlucht', und sagte:
Schon lange klingt die
GieB3bachschlucht mir
in den Ohren; und
wie ich nun hier bin,
finde ich nichts als ein
paar Wasserlachen, in
denen man zur Not
Hanf waschen konnte.

Auf 'Hochgestochnes war er nicht er-
picht,

darum gewann sein Wort auch an Ge-
wicht.

Wer es hinab bis zu dem Meergrund
schafft,

der fange eine Schildkrot, riesenhaft.
Zum Lachen ist Monch Leit-Bach*, sagt
er doch,

sein Geist fliegt wie der Pfeil, ja,
schneller noch

Mit solchen Wotten taduschst du andre
nie.

So ist verloren alle Liebesmiih.

Auslegung der Verse

... (Hstie-Dou schreibt:) Auf Hochge-
stochnes war er nicht erpicht,/ darum
gewann sein Wort auch an Gewicht.
Man konnte ja ein tausend Ful3 hohes
Podest errichten, um zu zeigen, dass das
Gesetz Buddhas wundersam erhaben
und wirksam ist. Doch trotz aller Hoch-
gestochenheit und Erhabenheit reicht
eine solche Haltung nicht heran an den,
der 'auf Hochgestochenes ... nicht er-
picht' ist, sondern mit gewShnlichen
und natiirlichen Mitteln vorgeht, nichts
Besonderes aufbaut und doch Beson-
deres scharrt, sich nicht auf Hochger-
stochenes stutzt, und dennoch
Erhabenes hervorbringt. Seine Trieb-
kraft allerdings muss sich durch Eigen-
heit und Beherztheit auszeichnen, um
eine wundersame Wirkung zu erzielen.
So schreibt Hstie-Dou: Wer es hinab bis
zu dem Meergrund schafft,/ der fange
eine Schildkrot, riesenhaft. Seht doch,
sein Augenmerk war auf die Lehre
gerichtet, so vermochte er mit Leichtig-
keit das rechte Wort zu finden. Seine
Triebkraft setzte er auch so ein, dass sie
nicht auf den Fang von Krabben,
Schnecken und Muscheln gerichtet war,
sondern auf den Fang riesengrof3er
Schildkréten. Das zeigt, dass er als
Meister in seinem Fach gelten kann ...
(Hste-Dou schreibt:) Zum Lachen ist
Monch Leit-Bach, sagt er doch,/ mein
Geist fliegt wie der Pfeil, ja, schneller
noch. Thr kennt wohl die Geschichte
von Guan-Hsi — dem Meister Leit-Bach
—, den ein Monch fragte: Wie kommt es

lisst Pferde dartiber gehen.

Setchos Vers

Nichts Aulergewohnliches, nichts
Gefihrliches —

doch ganz erhaben ist sein Weg.
Eingetaucht ins Meer, fingt er
riesige Schildkroten.

Wie lachhaft! Ein Zeitgenosse des
alteren Kankei!

Vergebliche Mithe, obwohl er
"schwirrender Pfeil" sagen konn-
te.

TEISHO

Fir diesen Fall gibt es wie auch
zu einigen anderen keine
Einfuhrung. Doch weil er von
Joshu handelt, konnte eine andere
Einfiihrung zu einem Joshu-Koan
auch fiir dieses Koan passen, zum
Beispiel die Einfihrung zu Fall 9
des Hekiganroku. Ich méchte sie
euch ins Gedichtnis rufen:

Steht der Spiegel blank auf seinem
Stinder,

ist Schones und Hissliches sofort
zu unterscheiden.

Mit Bakuyas Schwert in seiner
Hand

kann er je nach Situation téten
oder Leben geben.

Kan verschwindet, Ko kommt.
Ko kommt, Kan verschwindet.
Im Tod gewinnt man Leben, im
Leben gewinnt man den Tod.
Aber sagt: Wenn ihr an diesem
Punkt seid, was dann?

Habt ihr nicht das Auge, um diese
Schranke zu durchdringen,

oder einen Ort zur Umkehr, wird
offensichtlich,

dass ihr dann nicht wisst, was zu
tun ist.

Sagt mir: Welches ist das Auge,
das diese Schranke durchbricht?
Wo ist der Ort, sich umzu-
wenden?

Ich will euch ein Beispiel zeigen.
Schaut het!

Wie ich schon 6fter gesagt habe,
wenn ich von Joshu sprach, hatte
er alle Spuren der Satori-Erfah-



Der Alte erwiderte:
Du siehst eben nur
die Wasserlachen,
aber nicht die Giel3-
bachschlucht.

Der Ménch sagte:
Und wie ist es mit
dieset?

Guan-tji erwiderte: Da
schiel3t das Wasser
pfeilschnell herunter.

[abschieBend tiber 3
Seiten "Erklirung
zum Text" und der
Verweis auf BYL 1 61
zu Dschau-Dschul*

rung und allen Zen-Glamour
abgelegt und war zu einem ganz
gewohnlichen, aber vollkom-
menen Menschen geworden. Wer
zu einer Erleuchtungserfahrung
gelangt, erlebt anfangs viel von
dem gleilenden Glanz der strah-
lenden Satori-Aureole. Man kann
es mit einem Bambussprossling
vergleichen, der anfangs in seiner
hellgriinen und feuchten Frische
noch glinzt und glitzert. Wird er
dann reifer und ilter, verwandelt
sich der feuchtglinzende hellgri-
ne Sprossling in einen ausge-
wachsenen, festen Stamm. An
den jungen Grinlingen sind die
Handwerker, die Bambus vert-
arbeiten, nicht interessiert.

[Folgt interpetierende Bemerkung

zu Joshus Lebensweg. Ab-
schieBend tiber 3 Seiten "Zum
Fall" und fast 4 "Zum Vers"|*

Zur Entstehungsgeschichte des Bz-Yidn-Lu und der verschiedenen tradierten Versionen siehe BYL II, S
15. Der japanische "endgiltige Text" findet sich in: 1t6 Yuten; Heki-gan-shu Tei-hon; Tokyo 1963 (Risos-
ha)

auBerdem im Tazsho Nr. 2003

Karlfried Graf Diirckheim-Monmartin (1896-1988)

"Psychologe, Meditationslehrer und spiritueller Meister, dem Bohners Ubersetzung auf dem Vorsatz-
blatt 'zugeeignet' ist, lebte nach Studium und Professuren in Deutschland von 1937-1947 in Japan, wo
er die Bedeutung der meditativen Praktiken des Zen auch fur die geistige Gesundheit des westlichen
Menschen entdeckte."

Auf dieser Grundlage hat er seine Initiatische Therapie entwickelt, die im Zentrum Todtmoos-Riitte
angewandt wird.

Existential-psychologische Bildungs- und Begegnungsstitte Todtmoos-Riitte

Schule fiir Initiatische Therapie

Diirckheim-Zentrum

Mit der Initiatischen Therapie (initiare: das Tor zum Geheimen 6ffnen) entwickelten Anfang der 50er Jahre
Prof.Dr. K.Graf Diirckheim und Dr. M.Hippius-Grifin Diirckheim eine Seelenheilkunde, die jene Dimensi-
on im Menschen einbezieht, in der das Leben auf existentielle Weise in Frage gestellt ist: jener Punkt, an dem
der Mensch durch Schicksal und innere Erschiitterung keinen Ausweg, keine Sinnhaftigkeit mehr vor Augen
hat. Sich an diesem Punkt als 'gemeinter’ Mensch angesprochen wissen zu diirfen, kann den Weg von der
"Stérung" hin zur Vertiefung und Erweiterung der Personlichkeit bahnen.

Eine Kraft wird geahnt, die nach Ausgestaltung und Verwirklichung verlangt, eine Kraft, die auch ver-ricken
und verstdren kann. Dieses Geschehen als "gottliche Stérung” verstanden, meint den ganzen Menschen und
ruft ihn zu einer neuen Ordnung auf. ...

Die Initiatische Therapie meint immer zugleich Initiation und Individuation, Erfahrung und Wandlung. ...
Sie ist Arbeit am Kern und umfaft die individuelle Begleitung in Lebenskrisen. ... Seelische und
psychosomatische Stérungen werden in der Initiatischen Therapie als Anzeiger fiir Verhinderungen auf dem
Weg der Menschwerdung (Individuation) verstanden. ...


http://www.duerckheim-ruette.de/

Soweit die Selbstdarstellung. Die nachfolgende biographische Darstellung folgt im wesentlichen Tri-
mondi, Victor und Victoria; Hitler-Buddha-Krishna; Wien 2002 (Ueberreuter), ISBN 3-8000-3887-0:

Geboren in Miinchen, 1914 Notabitur mit folgendem Kriegseinsatz, 1919 im Freikorps gegen die Bay-
rische Riterepublik. Danach stramm-rechte publizistische Titigkeit. Nach eigenen Angaben satori beim
Lesen des Tao-Te-King. Psychologiestudium, Habilitation am 17.02.30. 1931 Professur an der pidago-
gischen Hochschule Breslau, im Jahr darauf in Berlin. Nach 1933 weiter im Staatsdienst, obwohl
Vierteljude. Hitler wurde er 1935 vorgestellt und vermittelte spiter dessen Treffen mit Lord Beaver-
brook. Im selben Jahr auch Mitarbeiter des "Biiro Ribbentropp" mit der von Hel3 explizit festgelegten
Aufgabe der Betreung des Auslandsdeutschtums. 1938 in diplomatischer Mission erstmalig in Japan.
Erneutes Satori bei einer Teezeremonie. Nach eigenen Angaben im Jahr darauf, nach 'Berichterstattung'
in Berlin erneut in Japan mit dem Auftrag 'Kontakt mit japanischen Wissenschaftlern aufrecht zu
erhalten'. Ab 1938 Kontakt mit Zen (u.a. auch mit demselben Bogenschie3-Lehrer wie Herriegel).
Begeisterung fur die "Erziehungsnatur des Krieges" im Sinne des Bushido. Veroffentlicht auf japanisch
Neues Deutschland — deutscher Geist, Tokyo 1942. Am Fuhrergeburtstag zweistiindige Rede zum
Thema vor dem deutsch-japanischen Kulturinstitut in Kumamoto.

Der Zeitzeuge Dietrich Seckel [c.f. Gundert Nachruf] — Lektor fir deutsche Sprache und Kultur an ja-
panischen Universititen von 1937 bis 1947 — erlebte den Grafen als fanatischen "Top-Nazi:" Diirckbeim ging
anch in die Kigster und bat dort Meditation betrieben, so Seckel. Aber diese Vertiefung in das zen-buddbistische Japan war
zum Teil sebr iibertrieben. Vor allem wenn man sab, wie er gleichzeitig Nazipropaganda machte. |...] Ich habe ibn einmal bei
einem Empfang in der deutschen Botschaft erlebt. Dort erklirte er einem beriibmiten japanischen Nationalokonomieprofessor,
einem vornebmen alten Herrn in braunseidenem Kimono, die dentsche Reichsidee, indem er ibm den Zeigefinger anf die Brust
setzte. Dieser arme Professor wich langsam uriick, bis er an eine Wand kam und nicht mebr weiter zuriickonnte. Es war
Mitleid erregend, wie Diirckbeim versuchte, ibn u indoktrinieren. Graf Diirckbeim hat sich vor allem anch als Helfer und
Freund der dentschen Lebrer gefiiblt. Er hat uns mit allem, was er uns bieten konnte, begegnet. Er bielt iberall und
ununterbrochen 1 ortréige, die anch ins Japanische sibersetzt wurden. Die dentschen Texte wurden dann an samtliche Dentsche
in Japan verteilt. Beinabe taglich bekam man mit der Post irgendeinen 1V ortrag von Graf Diirckbeim. Es war schrecklich. Er
war sozusagen ein Edelpropagandist von hobem intellekinellen Niveau, der durch das Land 30g und den Nagismus nnd die
Reichsidee predigte. Offensichtlich empfand Hermann Bohner, der ja als Sprachlehrer in Osaka zweifellos die

gleichen Materialien erhielt, nicht so. Hitte er sonst Diirkheim sein Werk "zugeeignet'?

Zum Fithrergeburtstag 1944 fiir den "politisch untragbaren Vierteljuden" [Eigendarstellung] das Kriegs-
verdienstkreuz II. Klasse. Das unermessliche Leiden, das heute in Deutschland ist, wird das deutsche
Volk um eine Stufe héher bringen und noch mehr zu sich selbst, und tiefere Lebenseinstellungen geba-
ren, schrieb er an einen Freund in den letzten Kriegstagen. Der Krieg wird fiir ihn zum personlichen
Individuations-Erlebnis (siche oben: Therapie). Nach Kriegsende 16 Monate interniert. Riickkehr nach
Deutschland, wo dann, zusammen mit Maria Hippius, der Aufbau des erwihnten Zentrums erfolgt.
Rege Publikationstatigkeit. Achim Seidl, der mit Dirckheim zusammen ein Buch verfassen sollte, warf
diesem vor, daf3 seine himmelhoch abgehobene Sprache kaum noch etwas mit Zen zu tun habe und bot
ihm an, seine Werke ins Deutsche zu uUbersetzen. Am bekanntesten ist: Hara — Die Erdmitte des
Menschen, 1954. Dessen Philosophie basiert im wesentlichen auf den Idealen des Bushido [vgl.
Kusonuki|. Weiterhin sind die Ideen des italienischen Faschisten, Baron Julius Evola (1898-1974), mit
eingeflossen (z.B. "Uber das Initiastische" in Antaios Vol 1V,2 [1964], S152-; Vielzahl weiterer Werke
ab 1926). Durckheim ist nach langem Leiden im Alter von 92 Jahren verstorben.

Biographie: Wehr, Gerhard; Leben im Zeichen der Wandlung; Freiburg 1996

Vgl.: Lidtkehaus, Ludger; Schoner meditieren. Der esoterisch verhunzte Buddhismus; Marburg 1995 (A. Geus), 28 S; setzt
sich kritisch mit dem modernen westlichen Buddhismus tibetischer Prigung auseinander.

Ditfurth, Jutta [Soziologin; ehem. 'Fundi' der Grinen|; Entspannt in die Barbarei — Esoterik, (Oko-)Faschismus und Bio-
zentrismus; Hamburg 1996 (Konkret), ISBN 3-89458-148-4

Kusonoki Masahige (1294-1336)

Hiufiger auch als Kusonuki Masahige. Im vierten Koan als 'Nationalheld' gefeiert.


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#04
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#MASA
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#GUND

Kusunoki Masashige wurde 1294 in Kawachi (zwischen Osaka und Nara) geboren. Er wurde in einem
buddhistischen Kloster erzogen und wurde spater ein bekannter Samurai. Er besal3 eine Burg am Berg

Kongo. Mit seinen Vasallen unterstiitzte er den Kaiser Go-Daigo (% B, =

'regiert' 1318-39) gegen das Kamakura-Shogunat (i, Bakufi). Gilt als

ein friher Meister dessen, was man heutzutage als Guerilla-Krieg
bezeichnen wiirde. Auf diese Weise gewann er einige kleinere Schlachten.

So konnte er 1333 durch Kriegslisten die Festung Chihaya mit 2000
Kiampfern gegen 100000 Belagerer 10 Wochen lang halten. Diese Zeit
konnte der geflohene Kaiser zu einer politischen Reorganisation nutzen. b

Nach der Restauration Go-Daigos, bekimpte er 1336 dessen Widersacher,
den usurpierenden Shogun Takauji. Die entscheidende Schlacht fand am 5.
Juli 1336 am Fluss Minato statt. 35.000 Ashikaga-Kimpfer standen etwa

17.000 Go-Daigo-Kriegern gegentiber. Das Kaiserheer war zweigeteilt. Ein

Teil zog sich plétzlich zuriick, so dass Kusunoki auf sich gestellt war. Von Abbildung 1: Kusunuki

zwei Seiten angegriffen, versuchten sich Kusunokis Manner verzweifelt zu

wehren, bis am Abend das Heer fast komplett aufgerieben und Kusunoki schwer verwundet war.
Kusunoki Masashige zog sich zusammen mit seinem Bruder Masaue auf einen Bauernhof zuriick, wo
beide Seppuku (Harakiri') vertibten. Diese Selbstentleibung gilt als Essenz der japanischen "nationalen
Seele," weshalb Kusonoki verehrt wurde. IThm zu Ehren wurde Nanko-San Tempel an der Stelle gebaut,
wo er starb. In Kobe wurde thm der Minatogawa-Schrein gewidmet. AuB3erdem ist er auf der
japanischen Verwundeten-Medaille dargestellt.

Abbildung 2: Kusonokis Reiterstatue vor dem
Kaiserpalast in Tokyo

Wihrend der nationalistisch Ubersteigerten Meiji- und
Taisho-Ara wurde er zum Nationalhelden stilisiert, der —
loyal zum Kaiser — sich in aussichtsloser Lage fur diesen
opfert (jibakutei). 1944/45 wurde er daher der
'Schutzpatron' der Kamikaze-Piloten.

Noch heute findet sich eine Reiterstatute des 'Helden' vor
dem Kaiserpalast in Toky6. — Eines von vielen Zeichen
fir den unreflektierten Umgang der Japaner mit ihrer
imperialistisch-faschistoiden Geschichte (basierend auf
Tanaka Geiichis Welteroberungs-Memorandum  des

Jahres 1927) der Taisho- und frilhen Showa-Ara (neben dem Yasukuni-Jinsha). Inwieweit die
Weigerung MacArthurs den Showa-Tenno als Kriegsverbrecher verurteilen (und authingen) zu lassen,
als Ursache zu sehen ist, muf3 Spekulation bleiben.

Bohner, Hermann; Uber den japanischen Nationalhelden; Osaka 1955, 4S

Weiterfithrend: Roggendorf, Josef SJ; Koike Kenji [Ubs.]; Kusonunki Masabige. Auszng ans dem Tasheki; in: Monumenta Nip-
ponica Vol. 4 (1941, Jan.), No. 1, S 133-65 [online bei JSTOR]; Das Taiheki immer 'cum grano sali'.

Bushido idealisierend: Noishiki Toshie; Harakiri — Die 47 Roniny; Betlin 1938; deren Geschichte auch heute noch an Japans
Schulen gelehrt wird. Die Stitte ihres kollektiven Selbstmordes ist Weihestitte. Vgl. auch: Corazza, Heinz; Die Samurai —
Ritter des Reiches in Ehre und Treue; Berlin 1942 (Zentralverlag der NSDAP).

Urach, Albrecht Farst von; Das Geheimnis japanischer Kraft; im selben Verlag.

Zur Stellung des Tenno: Haushofer, Karl [1869-1946; bayrischer General; 1908 Militirattaché in Tokyo, ab 1919 Privatdo-
zent an der LMU, 1933 Prof., 1938-41 Leiter des 'Volksbundes fir Deutschtum im Ausland'|; Mutsuhito — Kaiser von Japan;
Libeck 1933; auch: Daz Nihon; Betlin 1913,

Auch heute hat der Kaiser noch im Rahmen seiner Amtseinfiihrung symbolisch eine Nacht Sex mit der Sonnengéttin und
Urahnin Amaterasu in einem Schrein.

Zeitgenossisch: Baisho Ron ca. 1350



Karl Eugen Neumann (1865-1915)

hat durch seine wunderschone poetische Ubersetzung der Hauptwerke des Palikanons auf deutsch
verfiigbar gemacht. Eine ausfithrliche Biographie mit Werksverzeichnis findet sich bei:

Payer, Alois [1944-]: Materialien zum Neobuddhismus. Fassung vom 2005-05-05. Anlass: Lehrveranstaltung Neobuddhis-
mus, Univ. Tibingen, SS 1987, SS 2003, SS 2005. Kontakt: payer[AT]paver.de

Die erstmals teilweise 1896-1902 erschienene Ubersetzung, wurde vollstindig bei Piper (Miinchen)
1919-22 vetlegt. Die meisten Urteile seiner zeitgendssischen Fachkolegen (Philologen) waren vernich-
tend. Die Qualitit der Arbeit wurde erst spiter allgemein anerkannt. Neuere Editionen:

Die Reden Gotamo Buddhos: Gesamtausgabe in drei Binden; Ubertragen von Karl Eugen Neumann; Ziirich
(Artemis); Wien (Zsolnay)

Bd. I: Aus der mittleren Sammlung Majjhimanikayo zum erstenmal Gbersetzt; 1956; 1197 S.

Bd. II: Aus der lingeren Sammlung Dighanikayo des Pali-Kanons tbersetzt; 1957; 1063 S.

Bd. III: Die Sammlung der Bruchstiicke. Die Lieder der Monche und Nonnen. Der Wahrheitspfad. Anhang,
1957, 1006 S.

Eine weitere Ausgabe ist erschienen beim Verlag Beyerlein & Steinschulte, Herrnschrot 1996-, ISBN 3-
931095-15-0 [lingere Sammlung]

Digitale Edition davon: Die Reden Buddhas: Kommentierte Ubertragung aus dem Pali-Kanon / [Ubers.:] K.
E. Neumann; Berlin 2003 (Directmedia), 1 CD-ROM, Sert.: Die digitale Bibliothek 86, ISBN 3-89853-186-4

[Sen] Rikyidi (1521-91; F/]3E)

Urasenke-Traditionslinie des Cha-do

Rikyu, dessen urspringlicher Name Yoshiro lautete, wurde in Sakai geboren.
Sein Vater war der Lagerhausbesitzer Tanaka Yohei. Rikyu gebrauchte jedoch

den Familiennamen Sen (T°) nach seinem Grovater Sen'ami. Wihrend seiner
ugend praktizierte er Zen im Nanjuji in Sakai bei Dairin — dabei nahm er den
Namen Hosensai Soeki an. 1585 diente er als Chajin bei einer speziellen Tee-
)zeremonie am kaisetlichen Hof, woraufhin ihm der Shogun Toyotomi Hi-
P deyoshi per kaiserlichem Dekret den Titel Rikyu Koji verleithen lie. 1591
Abbildung 3: Sen Rikya  mufte er als Folge der Daitokuji-TorAffire seppuku

begehen. "Rikyit hat die Tee-Formen mit dem Werke Hyaku-j6-seiki (F S

M) geschaffen und fiir immer bestimmt." Er ist der Begriinder der Urasenke-
Traditionslinie des Cha-do, die heute in der 16. Generation besteht. Die
Familie diente wihrend der Tokugawa-Ara iiber Generationen hinweg den
turstlichen Familien Maeda und Hisamatsu.

Rikyus Sohn Sotan (1578-1658), begriindete die wabi-Teetradition, die auf der
Theortie fulit, daB3 Tee und Zen eins seien (Cha Zen ichimi; » Koéan 1). Er Abbildung 4: Sen Sotan
erwendete auch die Namen Gempaku und To- (Gempaku)
tsutotsusai. Insgesamt teilte sich die Familie in drei 'Stimme": Fushin'an,

onninchian, und Kankynan (benannt nach dem jeweiligen, 42 cho [E] grof3en,
ee-Raume).

ugensai Itto (1719-1771), der Familienvorstand der 8. Generation verfalite
Shichijishiki Cha-no-yn Ubungsanweisungen. Die minnliche Linie wire mit der
10. Generation ausgestorben, besteht jedoch dank Adoption fort. Nachdem die
Familie in der Meiji-Restoration ihre Pfriinde verloren hatte, gelang es Ennosai
Abbitdung 5: Konnichian  Tetchu (1872-1924) den Cha-do6 wieder zu stirken, u.a. durch Biicher und die


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#05
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a01
mailto:payer@payer.de?subject=K. E. Neumann
http://www.payer.de/neobuddhismus/neobud0303.htm

Zeitschrift "Konnichian Monthly News" und die Aufnahme des Cha-do in den Lehrplan an
Berufsschulen fiir Miadchen. Heute besteht ein Verein namens Tankokai, der sich der Férderung des
Cha-do6 verschrieben hat. Weitere Einzelheiten in: The Urasenke Chado Tradition Catalogue, [?Kioto] 2003
(Urasenke Foundation).

An dieser Stelle wire eine Bibliographie des Cha-do angemessen. Jedoch ist die erschienene Literatur
derart umfangreich, daf3 dies nicht moglich ist. Nachfolgend einige Titel, die dem Autor ntitzlich er-
schienen (ohne jedoch wertend zu sein):

*  Blaser, Werner; Tempel und Teehaus in Japan; [Arch.] Olten-Lausanne 1955

*  [Anon.]; Chado shukan; Tokyo 1983-90, 12 Bde.

» Furuta Oribe (1544-1615); Cha-do hiden; ["Geheimnis des Teekults"] Tokyo 1935
* Hayushiya Tatsusaburo; Murai Yasuhiko Zuroku chad6 shi; Tokyo 1962

* Kuwata Todachika; Chado jiten; Tokyo 1972

* Sadler, Arthur; Cha-no-yu [engl.]; Tokyo 1962 (Tuttle); Orig.: Kobe 1933 (Thompson), 265 S; mit Stammtafeln der
Traditionen

* Sen Rikyu (1521-91); Rikyu daisu kazari yo noki;; Tokyo 1935

» Sen Rikya (1521-91); Rikyt no tegami; Tokyo 1985, ISBN 4096992410
+ Shinsha; Chado-zensha; Tokyo 1954-56; 9 Bde.

*  Sue Soko; Chajin no kenkyu; [Biographien] Tokyo 1981; 2Bde.

* [Anon.]; Zuhai chado jiten; Tokyo 1978, 539S

Sotei Akaji
Der Verfasser des Werkes dessen Ubersetzung Bohner vorlegt, war offensichtlich ein Chajin in der Ura-
senke-Tradition, der in der ersten Hilfte des (christlichen) 20. Jahrhundert gelebt hat. Leider war es

bisher nicht mdglich, tber die Andeutungen Bohners in der Einleitung hinaus, biographische
Informationen zu ermitteln.

©opyright

Urheberrechtlichte Vermerke

Webseitendesign und Anmerkungen des Verfassers

Das Design dieser Seite und die Anmerkungen des Verfassers (innerhalb der Textseiten in dieser Farbe
dargestellt) unterliegen einer Creative Commons License (CPL):

Namensnennung-NichtKommerziell-Weitergabe unter gleichen Bedingungen

SOME RIGHTS RESERLED

©ESaMShs

Die detaillierten Bedingungen kénne auf der Homepage von Creative Commons abgerufen
werden.

Lizenzgeber und verantwortlich i.S.d. TDG und MdStV:
'Adolph Meyerhofer'


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#RIK
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#RIK
http://creativecommons.org/about/licenses

eMail: zenwort[AT]freenet.de

Mit Urteil vom 12. Mai 1998 hat das Landgericht Hamburg entschieden, dal man durch die Ausbringung eines
Links die Inhalte der gelinkten Seiten ggf. mit zu verantwortern hat. Dies kann nur dadurch verhindert werden, daf3
man sich ausdricklich von diesem Inhalt distanziert.

Der oben bezeichnete Verfasser dieser Homepage weist darauf hin, daf3 ausschlieB3lich er - und insbesondere nicht
der Betreiber des Servers - fir den Inhalt dieser Seite verantwortlich ist. Der Verfasser distanziert sich jedoch
hiermit ausdriicklich von den Inhalten von hierzu verlinkten Seiten, da er keinen Einfluf3 auf deren Inhalt hat. Des-
weiteren wird darauf hingewiesen, daf3 ein Verweis ("link") aus 2 Teilen besteht:

1; der Erwihnung des fremden Inhalts (formuliert im Verweistext) und
2; einer Meta-Information, nimlich zum Fundort des fremden Inhalts ("URL")

Den Zugang zum fremden Inhalt stellt aus technischer Sicht nicht der Anbieter des Verweises her, sondern der
Anwender (=Leser), indem er/sie durch Anklicken des Verweise sich bewult zu der Seite mit dem fremden Inhalt
bewegt. Solches Verhalten liegt auBerhalb der Kontrolle des Verfassers, eine Verantwortung daftir kann daher
keinesfalls akzeptiert werden. Insbesondere distanziert sich der Verfaser auch von der totalen Uberwachung, die
die deutsche Regierung mittels Verfassungsschutz und Polizei im Rahmen der Telekommunikation und des
offentlichen Raumes zu praktizieren beginnt. Die Staatsform mag sich in den letzten 100 Jahren mehrfach gedndert
haben, die Methoden subtiler geworden sein, das Ziel der Unterdriickung und Ausbeutung des Volkes durch die
herrschende Clique zu ihrer Bereicherung ist gleichgeblieben.

Text von 'Zen-Worte im Tee-Raume'

Die 'Mitteilungen der deutschen Gesellschaft fiir Natur- und Vélkerkunde Ostasiens' als deren Supple-
ment (Band XX) der vorliegende Text 1943 erschienen ist (Druckdatum: 25. Dez., vertrieben ab 30.
Dez.), werden in Tokyo verlegt. Das japanische Urherberrechtsgesetz (Gesetz 49 vom 18. Mai 1978
1.d.F. des Gesetzes Nr. 92 vom 09. Juni 2004) schreibt in Art 6 zwingend die Anwendung japanischen
Urheberrechts fiir dort inkorporierte Koérperschaften vor, auch wenn das Werk zeitgleich in einem
anderen Land veroffentlicht wurde.

Zum Zeitpunkt der Veroffentlichung betrug die Schutzfrist 30 Jahre (Gesetz 39 vom 04.03.1899). Das
Urheberrecht der OAG ist mithin Ende 1973 etloschen (vor dem Inkrafttreten des heutzutage giiltigen
Schutzfrist vom 50 Jahren). Die Rechte Sotei Akajis an Ubersetzungen waren bereits 10 Jahre nach Er-
scheinen des Originals (2. Auflage) im Jahre 1939 frei (mithin vor Erscheinens der Ausgabe Bohners).

ZEN -WORTE IM TEE-RAUME
W m
O
4+
A
g1 BoF o aR
B 47 =i
i #H : b . {7_ I
ok W -~ =25
o o i
B Lt R H
SN B wH BT &
we X kg GER D g
RIS % B = b
-EZ;&& W ﬁggﬁ 4
= A ;
&.@E?” 5 ..?:#El Bas e
Mo _?ﬁ%- SHEE oM 4k
B e i et |
Talo Boadw oo
SR e 3
D&?ﬁﬁﬂl ~EdE g i

Japanischer Druckvermerk


mailto:zenwort@freenet.de?subject=Zen Worte im Tee Raume
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/ZWRT_copyNipW.JPG

Zitate aus Werken Dritter

Wo, im Rahmen des wissenschaftlich Zuldssigen (i.S.d. {51 UrhG), andere Quellen zitiert wurden, ver-
bleibt das Urheberrecht uneingeschrinkt beim jeweiligen Rechteinhaber. Solche Rechteinhaber bzw.
Quellen sind (auf der zugrundeliegenden Webseite) i.d.R. im einleitenden <HTMIL-tag> als

'title'-Attribut aufgenommen oder im Text besonders erwihnt.
Soweit aus der Ubersetzung des Bi-Ydn-Lu von Wilhelm Gundert zitiert wurde, sind solche Zitate des-

weiteren in dieser Farbe hervorgehoben. Das Urheberrecht dieser Zitate liegt beim Carl Hanser Verlag,
Miinchen und Wien 1960-73. Die meisten Zitate aus Heinrich Dumoulins Mu-mon-kan-Ubersetzung

sind in dieser FFarbe hervorgehoben.
Zitate stammen aus der Ubersetzung von Ernst Schwarz, Miinchen (Késel),

1998.

.pdf-version (April 2006) der Webseite 'Zen-Worte im Tee-Raume'.


http://people.freenet.de/zenwort/

Jen=-Worte im Tee-
NRaume

ERLAUTERT
EINFUHRUNG UND UBERSETZUNG
HERMANN BOHNER

Dieses Buch zur Darstellung im Internet aufbereitet und mit erldu-

ternden Anmerkungen sowie Quellenangaben, versehen, 2006 von
'Adolph Meyerhofet'.

B F o

.pdf-Version der Webseite [Inhalt, Einfiihrung]
http://people.freenet.de /zenwort

N me

wAber es mufSte ihn bekiimmern, dafs seine in Japan erschienenen
Arbeiten in der Heimat bei weitem nicht die Beachtung finden
konnten, welche sie verdienten.” schrieb Wilhelm Gundert im
Nachruf auf Hermann Bohner. Der eigentliche Anlal3 zur
Erstellung dieser Webseite aber war der Wunsch dauerhaft
eine Kopie zum Eigengebrauch zur Verfiigung zu haben,
da das vorliegende Exemplar in einem sehr schlechten Zu-
stand ist, auf sehr siurehaltigem Papier gedruckt wurde
und damit brichig. Der Buchriicken ist so schwach, daf3
man das Exemplar kaum 6ffnen mag. Dies erklirt sich
kriegsbedingt (Erscheinungsjahr 1943). Ein gutes Beispiel
der "Verginglichkeit aller Dinge', wie sie der Erleuchtete
lehrt.

Aus den gewonnenen Scans eine funktionierende Webseite zu schaf-
fen war ein kleiner Schritt, der dazu beitragen soll, auch anderen den
Zugang zu diesem tiefsinnigen Werk zu schaffen. Jedoch war der Auf-
wand, insbesondere fir die Biographien und Anmerkung, sowie den
Eingabe der Kanji deutlich gréBer als gedacht. Es gilt aber, dal3 das
Verbreiten des Buddhawortes fiir verdienstvoll (Schon fihle ich die
"Stécke der Barmherzigkeit" simtlicher Zenmeister auf mich niedet-
prasselnl). [Wie erst nach Vollendung dieses Projekts bekannt wurde,
plant der Redaktionsausschul der OAG in Tokio seit 2003/4 ecine
Neuauflage dieses Werkes, das aber bis dato noch nicht vorliegt.]

WoB N Y FEm

Hermann Bohner sah seine Hauptaufgabe darin japanische Quellentexte in Ubersetzung zuginglich
zu machen. Diese teilweise etwas magere Informationen werden auf dieser Seite zusitzlich durch
Besispiele und Hinweise auf die zugrundelegenden Sutren usw. erginzt. Hauptsichlich wurde dabei
auf ch'an und Zen-Grundlagenwerke verwiesen. Diese finden sich meist im Mu-mon-k[w]an in der
Ubersetzung von Heinrich Dumoulin. Hiufig wurde auf Zitate aus der Ubersetzung des Bi-yin-lu
Wilhelm Gunderts zuriickgegriffen, um zum Verstindnis beitragen. (Obwohl 'Zen' und "Verstindnis'
im westlichen Sinn sich eigentlich gegenseitig ausschlieBen.) Gundert arbeitete mit chinesischen Origi-
nalquellen. Leider blieb seine Ausgabe unvollendet. Vereinzelt wurde daher auf andere Ubersetzungen
zurtickgegriffen (die meist japanische Quellen benutzen, mithin eine weitere Ubersetzungsstufe dazwi-
schen haben).
Im Abschnitt B> Biographien wurde versucht, erginzende Informationen zu einigen
Beteiligten/Erwihnten zu sammeln. Es handelt sich hierbei um keine Edition die wissenschaftlichen
Anspruch erhebt. (Die eingefiigten Bemerkungen dienen dem Zweck des Webseite-Verfassers, der
hauptsichlich darin besteht Zusammenhinge zu Quellen herzustellen.) Es wurde auch versucht, eine
» Bibliographie detr von Hermann Bohner ver6ffentlichten Werke zusammenzustellen. Seine 1955
im Selbstverlag herausgegebene Zusammenstellung war leider nicht verfiigbar.



file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#BOH
http://people.freenet.de/zenwort
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#BOH
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#GUND

Der Ersteller dieser Seite ist technischer Fachiibersetzer fiir japanisch und kann die von Bohner in sei-
ner Finleitung gemachten Anmerkungen hinsichtlich Schwierigkeiten der Ubertragung gut nachvoll-
ziehen. Heutzutage kommt noch erschwerend hinzu, da3 die japanische Schrift 1948 vereinfacht
wurde. Somit wird eine Vielzahl der Zeichen (gerade mit buddhistischem Bezug) nurmehr durch
Nachschlagen verstindlich. Weiterhin zeugt die Zen-Literatur von sehr feinem und tiefem Sprach-
empfinden, das nicht im Asthetischen steckenbleibt, sondern immer wieder auf "Mystik' und Philoso-
phie weist.

Beim Erstellen dieser Seite wurde versucht, den Text so originalgetreu wie méglich wiederzugeben.
Jedoch wurden offensichtliche Druckfehler verbessert. Am Wortanfang aufgeldste Umlaute wie 'Ae'
sind durch A dargestellt. Weiterhin wurde der circumflex konsequent durch den macron ersetzt, um
den langen japanischen Vokal darzustellen (z.B.: 6 zu 6). Wo im Text der japanische Objektanzeiger w

o vorkam, wurde dieser durch o [%] wiedergegeben. Vereinzelt konnten im Text gesetzte klassische
under untbliche Kanji [japanische Schriftzeichen] nicht wiedergeben werden. Auch wurden Bohners
FuBnoten, sofern sie nur Kanji enthielten, im Text an den entsprechenden Stellen eingefiigt. Um das
Buch Internet-gerecht darstellen zu konnen, wurde die Seitenfolge des Originals nicht beibehalten,
sondern die Koans in Zehnergruppen zusammengefa3t. Dadurch wurde es n6tig, Bohners Ful3noten
umzunumerieren. Sie finden sich weiterhin am Ende des jeweiligen Koans, sind jedoch durchlaufend
mit @, b, ¢ ... gekennzeichnet. All dies ohne sinnentstellend zu sein. Das Original-Inhaltverszeichnis
(S. 113-16) liegt gescannt vor, und kann Uber das B> Inhaltsverzeichnis aufgerufen werden.
Die japanischen Uberschriften der Leitspriiche (Kéan) wurden fast alle als Bilder eingearbeitet.
Mangels japanischer OCR-Software wurden die Kanji im Text mittels der freien Software JWPce von
Glenn Rosenthal neu geschrieben. Abweichend von Bohners Original werden dabei nur vereinfachte
(Toyo)-Kanji verwendet. Diese sind komplett in Unicode (HEX) codiert (Ein fur diesen Zweck niitzli-
ches automatisiertes Konvertierungs-Script wurde leider erst zu spit entdeckt). Somit ist sichergestellt,
daB auch beim Abspeichern dieser Seite als 'plain text' oder Versand tber ein 7-bit System keinesfalls
mojibake entstehen kann. Die deutsche Rechtschreibung folgt (von Tipfehlern [sz] abgesehen) der 20.
Auflage des Duden (ISO-Sprachcode: "de-DE-1996")

In der HTMI.-Version, wurde, um einen Kompromi3 zwischen heutigem Internetstandard und absehbaren Entwick-
lungen zu schaffen, die Seite konsequent in XHTML 1.0/CSS 2 geschtieben. Eine Bildschimauflosung von mindestens
800x600 ist notwendig, 1024x768 ist empfohlen. Als Browser sollten 'gecko'- bzw 'KHTML'-basierende, wie Mozilla/Fire-
fox ab Version 1, Safari, Konqueror oder Opera (werbefrei ab 8.5) verwendet werden. Um den Gestaltungsaufwand
vertretbar zu halten, wurde auf die inherinten Schwichen der 'rendering engine' des Internet Explorer bis Version 6 und
Netscave Ver. 4.2 keine besondere Riicksicht genommen. Die Seite erfiillt die wesentlichen Kiriterien der Zuginglichkeit
fir Sehbehinderte (Sec. 508) und kann auch ohne JavaScript- und CSS-Funktionalitit genutzt werden, jedoch liegt kein
Audio-Stylesheet vor. Verweise sind derartig dargestellt, solche zu externen Zielen 6ffnen ein neues Fenster.

Es ist nicht geplant, diese Seite relmiflig zu pflegen. Deshalb wurden kaum Verweise auf
externe Webseiten gesetzt. Deren Verginglichkeit ist bekanntermal3en noch gré3er als die
von Gedrucktem. [Diese pdf-Version wurde im April 2006 erstellt.]

Anmerkungen des Webseitengestalters sind mit arabischen Ziffern numeriert und her-
vorgehoben.  [Nachtriglich  eingefigte nur  durch (Sternchen)  gekennzeichnet.]
Zitate aus Wilhelm Gunderts, Bi-yin-lu — Niederschrift von der smaragdenen Felswand, sind in dieser
Farbe dargestellt und nach dem japanischen i-ro-ha-System (B> _Iroha aus: Nelson, 1962) numeriert.
Es wird — im Rahmen des wissenschaftlich zuldssigen Zitierens gem. § 51 UrhG — der Bandzahlung
und Paginierung der Ausgabe des Hanser-Verlags (1960-73) gefolgt. Dies in der vorliegenden Re-
printausgabe des Marix-Verlags, Wiesbaden 2005, ISBN 3-8659-031-5. Schema: BYL [Band in rém.
Ziffern], S [Seitenzahl]. Zitate aus der BYL-Ubersetzung von Ernst Schwarz (Miinchen 1999 [Késel],
ISBN 3-466-20443-7) werden dargestellt, oder wie Ublich unter Quellenangabe im
Normaltext eingefiigt. Zitate aus dem Mu-mon-kan folgen der (endgiiltigen) Ubersetzung von Hein-
rich Dumoulin. Diese sind meist in dieser Farbe dargestellt.


http://isthisthingon.org/unicode/index.phtml
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_inh.htm
http://people.freenet.de/zenwort
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/index.htm#
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/index.htm#
http://www.marixverlag.de/
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/iroha_150w.JPG

Bibliographische Nachweise
Das vergleichsweise seltene Werk ist wie nachfolgended|
bibliographisch erfaf3t: ;
ZEN .WORTE IM TEE-RAUME
Akaji, Sotei; Zen-Worte im Tee-Raume 7 o
erlautert (Chashitsu-kakemono Zengo- HH
Tstkai) Einfithrung und Ubersetzung 1;
von Hermann Bohner; Tokyd Deutsche 0 o ¥ = w A
Gesellschaft fiir Natur- und Wooom & ek
Vélkerkunde Ostasiens; Leipzig: Kom- | ook -8 S
missionsverlag von O. Harra§sow%tz Wk m o~ —?3-“—1“;
1943, 116S, 24 cm; Sert.: Mittei- ‘B W E‘
lungen der Deutschen Gesellschaft fur emM g W tHye 5T @@
Natur- und Vélkerkunde Ostasiens; P A R T Y i
Suppl. XX = zg-'{ 1 o
yg‘; T g w_fi"ﬁm 4 A
 mzE,, #E cug ow B
und konnte in folgenden Bibliotheken nachgewiesen Pt : s T 5 Foiee
D o o o
werden: h on'fh _
' ekt - i o1 B
in Deutschland: e : ;
*  USB Koéln (38): 12B941

* LB Speyer (107)

* TIB Hannover: RA 894
* UB Humboldt, Betlin

* UB Marburg (4)

Sie von der OAG 2004 angekiindigte Neuausgabe lag im April 2006 noch nicht vor.

in Japan:

«  DOITSUNIHONKEN B 7416

«  JIYOUCHIDAI GT:2910:A38:1943 003106028
«  OUTEMON 00049285

«  NICHIFUTSU VILC/4/3 BMF]19203

«  HOKUDAI dc20:294.3927/ak13 0171489128

« Bibliothek der OAG [2 Ex. ?]

aullerdem

* Library of Congress: GT2910.A38
* UB Cambridge, UK

*  Chinese National University, Taiwan

Diese Liste ist nicht abschlieBend, es steht zu vermuten, dal3 spezialisierte Japonica-Bibliotheken weitere Exemplare
besitzen. Der Arbeitskreis Japan-Bibliotheken hat Verzeichnis Japanbezogene Bibliothekenn im deutsschsprachigen Raum

herausgegeben, das gegen Riickporto bei der 'Bibliothek des Japanisch-Deutschen Zentrums, Saargemiinder Str. 2, 14195
Berlin; shuwabara[AT]jdzb.de' angefordert werden kann.

Das japanische Original findet sich in:
Akaji Sotei; B HEMIHFEIEFR Chashitsu-kakemono Zengo-Tsiikai, 64 S.

*  Nummern der japanischen Nationalbiographie: 43013754, 44040619

* 1917 [Taisho 6]: NDL 327-932
HANSHIDAI 791//AKA J-13789
SHINSHITO Q780=6=38 00200471654

e 1929 [Showa 3], 87S: NDL Toku 259-591


mailto:shuwebere@jdzb.de?subject=Verzeichnis japanbezogener Bibliotheken
http://www.oag.jp/Bibliothek/Katalog/home_catalog100612.html
http://webcat.nii.ac.jp/cgi-bin/eng/snkproc?id=FA001007
http://webcat.nii.ac.jp/cgi-bin/eng/snkproc?id=FA011463
http://webcat.nii.ac.jp/cgi-bin/eng/snkproc?id=FA007954
http://webcat.nii.ac.jp/cgi-bin/eng/snkproc?id=FA005358
http://webcat.nii.ac.jp/cgi-bin/eng/snkproc?id=FA014530
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/ZWRT_copyNipW.JPG

FIEHYHEFEER

Zen—Worte im Tee-Raume

Einfiihrung und Ubersetzung von Hermann Bohner

INHALTSVERZEICHNIS
» EINFUHRUNG
TEXTE

Inhalt Kapitel 1-15
(zum Vollbild)

- » 01. Tee und Zen sind Eines (45 | —#; Cha Zen ichi mi)

- »02.0

- B 03. Eins, zwei, drei (— . —, Ichi, ni, san)

« B 04. Zehntausend Jahre! Zehntausend Jahre! Zehntausendmal zehntausend
Jahre! (J7mk! J77ek! J3 J775%!, Banzail Banzai! Ban-banzail)

« B 05. Fauler Bhikku, warte nicht bis morgen! (Ketai no biku, myonichi o kisezul)

- 06. Nicht Gast noch Wirt. Gast und Wirt klar. (%2 =2 FFEFX, Mu hin shu
— Hin shu rekizen.)

- B (7. Alles Schlechte lassen, alles Gute tun. (& HESL/ESREZS1T Sho-aku
massaku, sha-zen bugyo)

«  » 08. Traum (£, Yume)

- B 09. Figens, ohne Dogmen, wird tradiert. (ZX * B/ CA AR 3LF, Kyogai-
betsuden). Keine (heilige) Schrift ist aufgestellt. (Furyu-monji)

- B 10. Fintracht, Ehre, Reinheit, (stille) Einsamkeit. (Fl & & 5, Wa-kei-sei-jaku)

- » 11. Ohne [besondere] Sachen — das ist vornehmer Mensch. (TEVEZ# A, Buji kore kijin.)

- B 12. Die Weiden griin, die Blumen rot. (Ryt-ryoku kwa-ko)

- » 13. Der Féhre Farbe hat nicht Alt noch Neu. (f2 154 1= 1L, Matsu ni ko-kin no iro nashi)

B 14. Alles griindet in Einem. (J7{£JF—, Die Zehntausend Weisen [ho, Dharma] gehen auf
eines zurtick) (Mamp6 ki-ichi)

- B 15. Die Sonne geht auf, das All erstrahlt (H HiF A8, Hi idete kenkon kagayaku)

Inhalt Kapitel 16-30
(Bild anklicken)

« B 16. Im Spiel mit Blumen fullt ihr Duft die Kleider (Hana o t6-sureba nioi koromo ni mitsu)
« B 17. Zehntausend Meilen Ein Eisenband (Banri ichijé no tetsu)

- » 18. Nicht (2, Mu)


http://people.freenet.de/zenwort/twrt_img/ZWRT_Inh_114W_72.jpg
http://people.freenet.de/zenwort/twrt_img/ZWRT_Inh_113_72.jpg
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a18
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a17
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a16
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a15
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a14
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a13
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a12
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a11
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a10
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a09
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a08
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a07
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a06
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a05
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a04
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a03
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a02
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a01
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_ein.htm
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/ZWRT_Inh_113_72.jpg
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/ZWRT_Inh_114_W.jpg

» 19. Woher kommt der Wind? (AR, Der Wind: Du weiBit nicht, von wannen er
kommt) (Kaze izuko yori kitaru?)
» 20. Der Bambus hat Knoten und damit Oben und Unten. (Take joge fushi ari)

» 21. Nimm Eines und dringe durch! (Mit Einem alles durchdringen) (—% LA%ZZ B Ichio
motte kore o tsuranuku)

» 22 Chiiti's ciner Finger(zeig) (fELE— 2 fi5, Gutei isshi)

» 23. Unmittelbar auf die Menschenperson deuten, die eigne Natur schauend Buddha werden.
(Jikishi jinshin kensho jobutsu)

» 24, Tag um Tag ist guter Tag. (H % J&4f H, Nichi — nichi kore kojitsu)

» 25. Auf roter Glut eine Flocke Schnee. (LAl = — 55, K6-10'j6 itten no yuki.)

» 26. Wo Faryd nicht ist, ist Farya. (Nicht - Farya ist Farya.) (R AL B, Bu-Farya
no tokoro kore Fuaryu.)

» 27. Mit dem Herzen das Herz weitergeben. (LA/(>"C /v, I'Shin den-shin.)

» 28. Fin jedes Jahr hat einen Frithling. (—2 —F 47, Issai isshun ari)

» 29. Der Menschen Dinge alle sind wie das Rof3 des Alten von Sai. (AN M HEY A4S,
Ningen banji Sai-6 ga uma.)

» 30. Eins. (—, Ichi)

Inhalt Kapitel 31-45
(Bild anklicken)

» 31. Verdorrter Baum begegnet keinem Frahling, (Fi AR~ A | Koboku haru ni awazu)
» 32, Fohrenrauschen. (F2 &, Sho-fi)

» 33. Des gewohnlichen Lebens Herz und Sinn — das ist der Weg. (F-AE /L3218, Heiseishin
kore michi)

» 34. Nicht ein einzig Ding urspriinglich. (AR #—47, Honrai mu ichi-butsu.)

» 35. (Monden-)Helle allhinstrahlend, Tau lichtfunkelnd. (B f& % & & % , Mei ten-ten, Ro
do-do.)

P 36. Allzeit ernstlich fege und reinige! (H % %jﬂ’&if’fﬁ, Hibi ni tsutomete hosshiki seyo!)

» 37. Name und Nutzen miteinander aufgeben. ( ¥I|FR, My6-ri ky6-kyii [tomo ni yasumu])
» 38. Kraft zu Kraft. (JJPAT, Riki i-ki)

» 39. Goldhaar-Klinge, haarfeine Klinge. (4 ERIK EH, Kommoken Suimoken)

» 40. Geh, geh! Komm, komm! (& 4 >R % | Kyo-kyo! Rai-rai)

» 41. Ka(tsu)! ("8)

» 42. (Dir) zu Hiupten unendlich Flut, zu den FaBen unendlich Flut. (8 & % JHI 78 4 |
Zujo mamman Kakka mamman.)

» 43. Tausend Meilen gleicher Wind. (T~ EL[A]JE; Senri dofu)
» 44. 7ehner-Ochse. (14, Jagyu.)
P 45. Geh, trink Tee! (B245 2, Ch'ih ch'a ch'i! — Kissakyo!)


http://people.freenet.de/zenwort/twrt_img/ZWRT_Inh_115_W.jpg
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a45
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a44
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a43
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a42
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a41
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a40
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a39
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a38
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a37
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a36
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a35
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a34
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a33
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a32
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a31
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a30
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a29
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a28
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a27
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a26
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a25
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a24
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a23
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a22
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a21
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a20
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a19
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/ZWRT_Inh_115_W.jpg

Inhalt Kapitel 45-60
Bild anklicken

» 46. Schranke des Tores. (B, Kwan)
» 47. Wissen um das Genug. (%12, Chi'Soku)

» 48. Gestern griin in Jahren, heute weiles Haupt. (Hf H &4 4 H HH, Sakujitsu no seinen,
konnichi no hakuto)

» 49. Berg ruft Lebe - hoch! ([LIFE 77 7, Yama o Banzai no koe o yobu)

» 50. DreiBig Priigel. (Eﬁ“ﬁf, Sanjippo)

» 51. Fohre tausend Jahre griin. (A% T-4F3 | Shoju sennen no midori)

» 52. Eine Blume erbliiht, und du weit um den Friihling der Welt; ein Blatt fallt, und du

weil3t um den Herbst der Welt. (Ikkwa hiraite tenka no haru wo shiru, ichi-yo ochite tenka no
aki wo shiru.)

» 53. Berges Farbe reinen-lauteren Wesens. ([LIfAif5 {5, San-shoku-sei-j6-shin.)
» 54. Wedel. (Hossu)

» 55. Gott. (fif, Kami)
» 56. Féhren rauschen an den Mond - erglinzten Wassern. (71 H FIA2 JEL Kogetsu shofu wo

terasu.)

» 57. Mild Wetter weist auf reiches Jahr. (FI5JE B4, Wa-ke cho honen.)

P> 58. Tor aufl Viel fallendes Laub.(ﬁﬁ i = ﬁﬁ, Man o hirakeba, rakuyo oshi)

» 59. Den Felsen durch Kal-Ruf 6ffnen. ("84 ik, Kassekigan)

» 60. Jahr und Mond warten auf den Menschen nicht. (" H N 45§ A, Saigetsu hito wo matazu)


http://people.freenet.de/zenwort/twrt_img/ZWRT_Inh_116_W.JPG
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a60
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a59
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a58
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a57
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a56
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a55
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a54
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a53
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a52
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a51
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a50
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a49
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a48
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a47
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a46
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/ZWRT_Inh_116_W.jpg

Zen—Worte im Tee-Raume

GRAF KARLFRIED VON DURCKHEIM
ZUGEEIGNET

» Biographic

Vorbemerkung:

Das vorliegende Buch ist betitelt mit "Zen-Worten im
Tee-Raume". Das mag fiir diejenigen, die mit der
Teezeremonie nicht allzu vertraut sind,
erkdrungsbediirftig sein. Die '"Zen-Worte' Bohners
beziehen sich auf die Schriftrolle mit Kalligraphie, die

im Teeraum in der dafiir vorgesehen Nische (/RO fH],
Tokonoma) aufgehingt sind, und die vom Tee-Meister
der Jahreszeit und dem Anlal3 gemil3 gewahlt und
gewechselt werde. Diese "Zen-Worte" sind nattrlich
auch immer Ko6ans und haben einen meditativen o g
Hintergrund. Dies insbesonders, da Stille bei der Abbildung 1: Tokonoma (FK D)) mit kakenono
Teezeremonie oberstes Gebot ist. Bohner hat mit seinem Ausdruck "Zen-Worte" die Doppeldeutigkeit
perfekt beschrieben. Der japanische Titel des Originals liesse sich auch viel niichterner mit "Die
Schriftrollen im Teeraum — Bedeutung der Zen-Terminologie" wiedergeben. Hermann Bohner war,

zum Leidwesen seiner Frau, ein Liebhaber und Sammler von kakemono (FH4%).

(Zur Bedeutung von Koans gibt es zwei grundlegend divergierende Ansichten. Einmal Suzuki Daisetz,
der den Widerspruch zu jeder Vernunft propagiert. Zweitens Ruth Fuller-Sasaki die deren "Sinnftlle"
behauptet.*)

An einigen Stellen im Text wurden, Abbildungen von kakemono und anderen Tee-Geriten eingefiigt.
Diese haben nicht immer direkten Bezug zum jeweiligen Koans, sondern sollen zum allgemeinen
Verstindnis beitragen. Die Familie des 'Erschaffers' der Teezeremonie, Sen Rikya hat im Rahmen der
Urasenke-Foundation, dessen urspriingliches Techaus (Konnichian) samt Garten in Kioto zuginglich
gemacht. Fur detaillierte Informationen zum Chado wire diese Stiftung, die inzwischen auch mehrere
internationale Ableger hat, der geeignete Ansprechpartner. Auf dem Gelidnde in Kioto besteht auch
eine spezialisierte Chado-Bibliothek (nur japanisch).

*) Suzuki, D. T.; Essays on Zen Buddbism; 1933 Vol 2 [dt.: Der Weg zur Erlenchtung; Baden-Baden 1957]
Miura Issht; Fuller-Sasaki, Ruth; Zez Dust; New York 1966

Vorauszuschicken ist aulerdem noch Bohners letzte Fulinote (urspriinglich nach Koan
00): Abschliefend sei bemerkt, daff in der Aussprache- und 1Leseweise der Koan den personlich
gegebenen Angaben des japanischen 1 erfassers des Buches gefolgt worden ist. Was das Auffinden

von Textstellen in anderen Quellen nicht unbedingt erleichtert.


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#RIKYU
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#DUER

EINLEITUNG

Alle Sinne, sagt ein bekanntes Wort, empfangen in dem Tee-Raume: das Ohr hort das
Wasser sprudeln und kochen, welches in dem Kessel iiber dem Feuerbecken fir den Tee

bereitet wird; in diesem Laute ist fiir den Cha-jin 1 A\ (den Tee-Meister, den Menschen des

Tee, den 'sich mit Tee Befassenden") das Ganze des Cha-di (7518 des Wegs des Tee, des
Tee-Wesens) zusammengefasst enthalten; wer in die reine friedliche Stille des Tee — Raumes
tritt und dies Quellen und Ténen vernimmt, der, heil’t es, fihlt sich schon aller gemeinenW
Welt entriickt; dem Rauschen der Lebensbaume, der Fohren, wird dieser Laut verglichen. —Widmung
Was alles aber wird dem Auge dargeboten! Eine Welt des Augensinnes ist der Tee-Raum,

sind die Handlungen und Vorginge darin: innigstes In-sich-Sein, Mufe, Schau,Zo/lbid)

Konzentration, das, was wir den Pavillon nannten (chinesisch: #&-, T'ing-tse Pinyin: ting-z{) am See,
tberm Strom am Hang, hoch im Gebirge — Einsamkeit und In-sich-Sein und zugleich weiteste Schau;
alles, was unser Pavillon will, zumal in seinen schénsten Formen und Lagen, in den groflen Parks der
Kénige, in der Hitte hoch am Alpenjoch, hat Ursprungsbeziehung zu dem chinesischen T'ing-tse und
seiner groBlen Schau, zu der Weite seines Natur-Schauens, und der Tee-Raum ist in seiner geschichtlich
verfolgbaren Entwicklung letztlich eben solch ein T'ing-tse, eine Genien — Stitte des Schauens.

Zusammen aber fa}t sich diese Welt in ihrer Weihestitte, in der Toko-no-ma (MR [H]) und hier in den
Blumen. In einer Blume tibergab Shakamuni wortlos dem groB3en Jinger das Ganze seines Wollens und
Wissens. — Duft strémt die Blume aus und spendet einem Sinne, der noch Feineres, noch
Unbeschreiblicheres vernimmt als Auge und Ohr. Oft wird auch eigens Wohlgeruch entziindet,
vollends bei ausdriicklich gearteter Teefeier. Wie zwischen Meister und Schiler bei der ersten Zen-
Begegnung Weihrauch angeziindet wird, wiewohl Zen allem rituellen Weihrauchbrennen gleichmiitig
gegeniibersteht, so geschieht Ahnliches oft bei der Tee — Begegnung. Wohlgeruch ist etwas dem T'ing-
tse seit frihestem Verbundenes; wie die Dichter immer wieder davon singen, so wissen die alten
Weisen um jedes Kraut der Berge, um jede Bliite, um Duft und Essenz, um Heilwirkung und
Geschmack. Tee — das ist vor allem sodann Schmecken des Tees. Es ist sehr eigentumlich, wie vor
allem anderen gerade das Schmecken, der Geschmack betont wird. So ihr nicht esset und trinket, so
habt ihr kein Teil daran — in Essen und Trinken liegt wie in kaum einem Anderen unsre Existenz;
beschreiben, durchdenken, begrifflich fassen, 1Bt sich ja letztlich die Existenz nicht, man mul}
teilnehmen. Geh, schmecke den Tee! (Koan 45) das ist Summa des Tee, ist Summa des Zen. Zen und
Tee, heilit es weiter, sind Ein Geschmack (Koan 1). Unser Buch stellt diesen Leitspruch (Koan) als

ersten allen andern voran. Die Bedeutung des in diesem Koan (/A 4%) Gesagten gerade in der
geschichtlichen Entfaltung von Tee und Zen in China und sodann in Japan moge an anderer Stelle
ausfihrlicher erortert werden.

Gefal} fiir Teepulver (Usutcha-)- Wasserschépfer (Hishaku) Tischchen (Tana)
Endlich und nicht zuletzt wird dem Tastsinn das Allermdglichste im Tee-Raume dargeboten und
zugleich damit an ihn die héchsten Fragen und auch héchste Anforderungen gestellt: zu fithlen und
dadurch innerlich zu verstehen, gibt es das Edelste an Formungen, Gefissen, Geriten, Wolbungen,
Glasuren; der japanische Tastsinn ist vor andern ausgebildet; jahrelange Schulung oder auch
urspriingliche Plastiker-Begabung fihrt hier ein; denn dieser plastische Sinn scheint anderwirts weithin
verkiimmert, vernachlissigt, beiseitegeschoben. Beim Tee, vollends bei dem, wie er heute ist, spielt das


http://people.freenet.de/zenwort/twrt_img/ZWTR_TitelNipW.JPG
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a14
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a01
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a45

plastisch-rezeptive Konnen eine ausserordentliche Rolle. Ueber die Geschichte der Entfaltung
desselben sei an anderer Stelle gesprochen.

Alle Sinne, sagt so das bekannte Wort, kommen im Tee-Raum zu ihrem Recht. Und, fihrt es fort, dem
Geiste wird das Schriftzeichen, das Wortbild dargeboten. Meist geschieht dies als Hiangebild (Kake-

mono, }EUTH)) in der Weihestitte. Aber auch die Schriftbilder und Texte auf Gefissen und Geriten
wollen beachtet sein. Die Summa des Tee, ja gerade dieser Teegemeinschaft, der wir beiwohnen, liegt in
dem Schriftbild. Der Gastgeber hat es unter vielen vielleicht eigens gewihlt; ja vielleicht, wenn er ein
Meister der Schrift oder des Tee oder des Zen ist, hat er sogar die Worte ausgesucht komponiert und
sie geschrieben, sie in Schriftzeichen geformt. Vielleicht aber ist das Schriftbild nur ein runder Kreis
(Koan 2), oder es ist ein einzelner kriftiger Strich, Fins bedeutend (Koan 30) — tber dies Eins gibt es
eine ganze Literatur; begreiflicherweise mag dieser einzelne einzige Pinselzug Prifstein sein und
Offenbarung der ganzen Person, und Tausende haben sich schon an dieses Eins gewagt. Daher die
Fille der Literatur, die davon berichtet. Meist aber besteht das Schriftbild aus vier Zeichen; gelegentlich
ist es ein Doppelspruch, Thesis und Antithesis in je vier oder auch je drei Zeichen.

Natirlich wird dies dussere Schriftbild gesehen und aufgenommen von den Augen, mittelst des
Gesichtsinns. Aber wie kaum irgendwo sonst dringt hier durch das Aussere und mit Augen zu Sehende
das an Geist und Person sich Wendende hervor. Bisweilen wird das Aussere der Schriftkunst, dies ihr
wie jeder anderen der bildenden Kiunste Eignende, das ausgesprochen sog. Kiinstlerische, das
Formhafte, Geschickliche mit Absicht von den Schreibenden zurtickgewiesen und kithn vernachlissigt:
ganz unbeholfen, ganz direkt, ohne "Kunst" wird dann geschrieben. Aber in dieser Unbeholfenheit
kommt die groB3te Beholfenheit, kommen Person und Geist selbst mit einer Unmittellbarkeit und
Radikalitit hervor, wie sonst kaum je — eine ganze Geistes- und Religionsgeschichte liegt hier wie
verborgen, geht hier paralell ein groles Studium mag an diese Schriftbilder, und zwar an die Schrift
derselben, verwendet werden. Auch Epigonen, mittlere und kleinere Geister, Unfreie versuchen
natirlich jene Unbeholfenheit (wie wir es nannten) eines Groflen nachzuahmen, kommen freilich damit
nicht weit. Fir den Sehenden liegt hier alles offen zutage; es gibt da keine Beschonigung, die nicht
erkannt wird; es gibt (wiirden wir sagen) kein Erbarmen; das Wahre, das Grof3e tritt hervor. Freilich —

im Sinne des Cha-do [4X1H] fortfahrend — gibt es gerade da das gréBte Erbarmen: das Armseligste,
Duarftigste auch, das sich als solches ehtlich gibt, wird aufgenommen; der Mensch ist immer arm — das

ist ein Grundzug menschlicher Existenz, sagt Cha-do [4%1H] — und wartet eines Anderen, der leeren
Teeschale gleich, die des sich fillenden Tees wartet. — Schon in der Schrift des Schriftbildes als solcher
mag so dem Sehenden Zen-Sinn, Tee-Wesen (Cha-do) entgegentreten.

Ein solches Schriftbild hingt also da in der Weihestitte. Niemand vielleicht spricht davon, niemand
blickt besonders darauf. Aber im Innern ist der Geist darauf gerichtet, ist darin gesammelt, verweilt
darin. Wo Worte dartiber gesprochen werden, bleibt doch ein Ungesprochenes. Das Ungentigen alles
Redens wird sptirbar, wird vielleicht auch einmal besonders hervorgekehrt. Der ernste Teil der Teefeier,
der gemessene, verhaltene, vergeht; es folgt ein zwangloser Teil, vielleicht auch zuerst ein Teil mit nur
halb gelockerter Strenge und dann erst der ganz zwanglose — aber noch immer, gerade jetzt erst recht,
bleibt jenes Schriftbild; der Geist, aus der Weihe herausgetreten, nimmt es mit in die Welt, in den Tag-
um-Tag. Es ist ihm ein Koan, ein Fuhrer, eine Aufgabe, ein thm Gegebenes, das er selber erst voll
durchdringen wird und zur Existenz bringen — wie eine Frucht ist es, ihm gegeben zu Nahrung und
Genub, eine Frucht, von der er immer nimmt, auch wenn er das Tor des stillen Tee-Gemach-Gartens
lingst verlassen hat. Ja, jetzt gerade, wenn scheinbar alles, was der Tee bot, verschwunden ist, mitten im
Berufe wird es Wirklichkeit werden. Das Leben alle Tage, das ist es, das ist der Tee (Ko6an 33); da zeigt
sich, was es um das im Tee-Gemach Aufgenommene ist. Es ist, als sei jemand hoch in den Himelaya —
nahen Bergen gewesen und habe von stiller Warte aus die Stréme durchs Gebirge fluten sehen und
hohe Worte sind thm horbar geworden — und nun kommt er zurtick; aber Berg und Strom sind noch
immer um ihn, ja jetzt erst recht zeigt sich ihre Frische und Macht, und was er vernommen, fithrt ihn.

Ein Buch solcher Fihrungsworte (KKoan) also ist uns im Folgenden gegeben, und jemand hat sich
aufgemacht und spricht etwas iiber sie und zeichnet sogar das Gesprochene auf, dal man es nachlesen
kann. — Sage uns, was du in den Bergen etlebt hast, was dir bei deiner letzten Fahrt die Alpen gegeben


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a14
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a33

haben, die Matten, die Blumen, der Gletscher, der Blick tGber Tal und Strom! — die am meisten und
tiefsten erlebt haben, wissen oft am wenigsten es zu sagen; und doch ubertragen sie es, vielleicht mit
ithren kirgsten Worten. In der Tee-Literatur, die sehr umfangreich ist, beobachtet man oftmals ein
eigentimliches Unvermdégen, davon zu sprechen, eine Inkonsistenz in der Rede oder, wie man es
immer nennen mag; es ist vergleichsweise, wie wenn ein Handwerksmeister, ein in praktischer Leistung
erstrangiger Techniker tiber sein Tun zu sprechen aufgefordert ist. Und doch lernt sich gerade hier
meist weit mehr fir den, der zu héren vermag, als in langen gelehrten, logisch — gerechten Worten.—

Federbesen (chaboki) Teetasse (Chawan)
Was wir zunichst hier sagen bzw. beifiigen miissen, ist, da}, dies Buch ja Ubersetzung ist. Die Sprache,
in die tbersetzt wird, ist oftmals nicht adidquat demjenigen, das iibersetzt wird. Zunichst, in den Koan
dieses Buches, werden Schriftbilder ibersetzt. Bei den Schriftzeichen aber bleibt Einzahl, Mehrzahl,
Kasus, grammatische Verbindung ungefragt; deutsche Uebersetzung kann nicht derart unbestimmt
bleiben; ein Etwas geht verloren. Zweitens ist der Text Ubersetzung aus dem Japanischen. Das
Japanische aber hat Eigenheiten, die wir nicht recht nachmachen kénnen; Einzahl, Mehrzahl bleiben
meist ungenannt; ich, du, er, wir, ihr, sie — die Person bleibt meist unbestimmt. Das gerade gibt einen
besonderen Reiz. Bei Zen, wo das Ich in das Du, in das All leicht iibergeht, tibergehen soll, ist solche
Sprache eigenwertig und eigentiimlich. Die Beziehungsetzung erscheint im Japanischen weithin als eine

adusserst lockere. Als Beispiel sei hier der japanische Kasus absolutus (wa [~1X]) genannt.

Wir kamen eines Tages gerade dazu, als durch eine in einer Schilfhalde am Waldrande lagernde
Jungvolkgruppe Waldbrand entstand. Wir halfen sogleich, so gut es ging, mit 16schen, indem wir aus dem
nahen Bach Wasser beitrugen. Da dies aber nicht wirklich fruchtete, rannte ich ins nahe Dorf, rief die Bauern
zu Hilfe. Die Bauern herzueilend fuhren mich heftig an, hitten wohl noch mehr getan, als der Fihrer der
Junggruppe jetzt energisch dazwischentrat und rief: Der Waldbrand bin ich. Genau war, was er sagte, nur,
daB3 zwischen dem Waldbrand und ihm selber eine Beziehung bestiinde; welche, war in diesem Falle klar. In
sehr vielen Fillen aber ist diese Beziechung undeutlich, vage, bleibt ungesagt.

Bei Erklirung von Zen-Worten ist diese Lockerheit der Beziehung besonders eigenttiimlich. Nicht nur
die einzelnen Worte bzw. Teile des einfachen Satzes sind so locker zueinander gesagt; lange Perioden
sind in gleicher Weise locker aneinander gereiht. Beispielsweise mag der Japaner einen Satz anfangen,
um dann im Verlaufe des lingeren Satzes sich von dem urspringlichen Subjekte gleichsam
abzuwenden; am Schliisse der Satzperiode wird etwa eine Wendung hinzugesetzt wie "ist zweifelhaft"
oder "ist aus alten Schriften" — bis zu welchem Satzgliede der Periode dieser abschliessende Zusatz
reicht und Geltung hat, bleibt bei der Lockerheit der Verbindung oft reichlich unklar. Befragt man
mehrere Japaner bei Texten solcher Art, so mag man auch mehrere, oft sechr voneinander abweichende
Antworten erhalten. Das will nicht sagen, dal es kein strenges klares Japanisch gebe. Es gibt
wissenschaftliche Darlegungen, Auseinandersetzungen, Vortrige, Abhandlungen von gré3ter Prizision,
von vollendeter Konsequenz; aber was unser Buch gibt, ist etwas anderes. Der Verfasser plaudert.
Diese zwanglos hingesprochene Sprache hat vollends ihr Ungewdhnliches. Alle die Erscheinungen, die
wir oben als so eigentiimlich gekennzeichnet haben, sind in besonderem hohem Mal3e vorhanden;
japanisch spricht und hort sich das ganz leicht; Ubersetzung macht schwer, macht umstindlich, macht
z. B. Unbestimmtes bestimmt, Ungesagtes gesagt und anderes mehr. Sie mul} es tun, zumal hier.
Ubersetzung also bittet um Riicksichtnahme des Lesers.

WAS IST EINE GUTE UBERSETZUNG?

"Es gibt drei Arten von Ubersetzungen:



1. philologische,

2. asthetische oder sthetisierende,

3. wirkliche.
Die philologische mag tberall am Platz sein, nur nicht beim Buddhismus, die dsthetische mag bei Kunstwerken am Platz
sein, die wirkliche ist die einzig mégliche beim Buddhismus und seinen Schriften.

Die drei unterscheiden sich folgendermal3en:

« die philologische Ubersetzung hingt ganz am Wort, einzig und allein aus dem Wort soll sich der Sinn ergeben.
*  Die asthetische geht auf den Sinn; aus dem Sinn soll sich das Wort ergeben,
* und die wirkliche ist die, in der Wort und Sinn, Form und Inhalt sich gegenseitig bestimmen.
Das Wort an sich kann hier freilich nie den Sinn ergeben; es ist Diener und dient der Wahrheit wie dem Irrtum, aber
damit ist nicht gesagt, dall nun der Sinn das Wort ergeben soll, anders ausgedriickt: Dafl man vorher, a priori des Wortes
wissen muss, was gemeint ist, um den Sinn des Wortes zu verstehen."
Sagt Paul Dahlke in seinem Verrif3 der Neumannschen Ubersetzung des Pali-Kanon [in: Die Brockensammlung —
Zeitschrift fir angewandten Buddhismus; Berlin-Frohnau (Neu-buddhistischer Verlag), 1926, No. 1, S. 58-60], wohl
auch um seine eigenen Teiltibersetzung unter den Scheffel zu stellen. Was von derartigem Anhaften zu halten ist sagt
uns Koan 9!
Aber, wie schon angedeutet, mag man, zweitens, sagen: das Buch selbst, der Urtext, bittet um
Geneigtheit des Lesers. Manche Erwartungen mogen nicht befriedigt, manche Anforderungen nicht
erfullt werden. Es gibt im Japanischen hochphilosophische Werke tiber Zen genug; es gibt zahlreiche,
hohen kritischen Ansprichen Gentige leistende historische Darstellungen und Erdrterungen; im
Shotoku-Taishi-Werke haben wir einiges referiert. Aber dies Buch ist von anderer Art; der Mann, der
darin spricht, mag wirklich erscheinen wie ein Werkmeister, der aus seinem Fache berichtet, oder wie
jemand, der von der Gebirgswanderung zuriickgekommen, uns mit kargen Worten Bericht gibt. In
solcher Rede gibt es gelegentlich einen regelrechten Sprung, oder es wird eine Sache nur halb
ausgefiihrt, eine Geschichte nur bruchstiickweise erzihlt, Historisches frei behandelt, ein Zen-Wort
ohne das zu ihm unerlisslich gehorige Gegenstiick gegeben; auf vieles wird nur hingedeutet, als miisse
es ja im einzelnen bekannt sein. Auch sucht sich der Verfasser, offenbar aus vielem Umgang mit bei
ihm Lernenden heraus, seinen Horern oder Lesern gewissermallen anzupassen; ein mannigfaltiges
Publikum sieht er vor sich, hoch und nieder, alt und jung, und nimmt Kontakt mit ihm. An dieser Stelle
zum Beispiel, sagt mir ein japanischer Freund, geht der Verfasser ganz auf die zahlreichen jungen
Naturwissenschaft Studierenden ein; er spricht in ihrer Art. Anspassung ist es, was doch so anders
erscheint. An anderer Stelle geniigt seine Ausfithrung gewil} nicht dem Biologen. Dariiber moniert,
wurde der Verfasser sicher die Sache, nidmlich das dort gegebene Beispiel aus dem Leben, ohne
Bedenken etwas anders formen. Wieder an anderen Stellen spricht er, wie man im Osten so oft spricht,
nur andeutend, beim Wissenden Gewulltes nennend. — Der Leser mul3 sich sozusagen letztlich selbst
ermitteln, wie et es mit dem Verfasser halten will.

Da ist aber vieles auch, was in der Weise, wie es gegeben wird, nicht durch den Verfasser und seine Art
allein bedingt ist. Ein so befremdend — eigentiimliches und doch so richtiges Wort wie das vom Balken
im eignen Auge, ein dem Abendlande gewohnt gewordenes Wort, wird der Mensch des Ostens, zum
ersten Mal es horend, vielleicht gar nicht verstehen; er kennt auch die ganze Umwelt des Wortes nicht.
Umgekehrt aber gibt es dhnliche Worte im Osten, die dem Abendlinder zunichst dusserst befremdend
klingen; wie Steinkl6tze sind sie, ihm in den Weg geworfen; er kennt die ganze Umwelt des
betreffenden Wortes nicht, hat das Wort nicht von Kindheit an vernommen, es nicht unzahlige Male
schon gehort. Manche Gleichnisgeschichten aus Volksmund wollen auch nicht akkurat genommen
sein; nur ein einzelner bestimmter Zug interessiert daran. Der Alte von Sai (Koan 29) ist solch ein
Volksgleichnis: Gliick wie Ungliick reilen ihn nicht mit sich fort, verwirren ihn nicht; das allein ist dem
Gleichnis wichtig; die Nebenziige kommen nicht in Betracht. Der mit dem Gleichnisse aber nicht von
frih an Vertraute bemerkt meist zuerst gerade die Nebenziige; sie hindern ihn, das einfach zu sehen,
woflr die Gleichnisgestalt, einem Monumente gleich, steht. Da sind ferner andere Dinge, auf Schritt
und Tritt in diesem Buche, aus anderem Bereiche. Goethe's Ueber allen Wipfeln ist Ruh oder Verse der
"Zueignung" oder die letzten Sitze im "Faust" sind dir seit alters vertraut; man braucht nur an diese
Klaviatur in deinem Innern zu regen, so erklingt eine ganze Welt; du glaubst, bei jedem dndern mii3e es
eben so sein. In diesem Buche sind uberaus zahlreiche Verse, darunter des Ostens allerberithmteste;


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a29
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#09

aber klingen sie bei dir? Du bist ihrer gar nicht gewohnt; du und deine Umwelt haben zunichst gar
keine Verbindung zu ihnen. Fiir den hiesigen Menschen aber sind sie etwas Ahnliches wie dir jene
Verse Goethe's. In einem dem Abendlinder vielleicht zunichst ziemlich unzuginglichen Verse (K6an
56, Anfang) steckt, wie seit alters gesagt wird, das Ganze des Tees, des Cha-do. Spitere Ausfihrungen,
insbesondere auch geschichtlicher Art, mégen das verstindlich machen. [An einigen wenigen Stellen
des Buchs geben wir, den Ausfihrungen des Verfassers parallel, zwecks Verdeutlichung eigene
Ausfithrung, gekennzeichnet als "Andere Form". H. B.] Andre Verse (K6an 58 Schlufl und Mitte)
bergen wie ein Senfkorn in sich eine ganze Religions- und Geistesgeschichte. Dem Abendlinder auch
tritt in ihnen etwas davon nahe; aber wie bekannt-thematisch solche Worte fur Zeitalter um Zeitalter
waren, wie ungezihlt oft zitiert und ausgesprochen, das ist ihm fern und unbekannt. Auch solche
einfacheren Dinge wollen beachtet und verstanden sein, wie etwa wenn von hochster Reinheit,
Schonheit gesprochen wird. Fir uns ist der Schwan mit seinem reinweissen Gefieder Bild hochster
Reinheit, Schonheit; im Osten ist es der Reiher, der Kranich. Die Himmlischen tragen bei den
Germanen Schwanengewand; das Himmlische entschwebt im Schwanengewande zur Hohe;
Schwanengesang singt der ins Himmlische Scheidende. Singend entschwindet im Osten der Kranich
aufwirts, himmlisch werdend. Der Inhalt des Symbols ist beide Male dasselbe; der Ausdruck, das
Vogelbild, ist landschaftsgemal3 verschieden. Licht ist Leben; weil3, die Farbe des Lichtes, das Hochste
an Schonheit. Weiller Reiher auf weilem Schnee (KK6an 506) ist im Volksmunde vergleichsweise wie
jenes Goethe'sche das Unbeschreibliche, hier ist's getan. Und so fort. Laotse sagt: Dreissig Speichen

treffen sich in einer Nabe: auf dem Nichts daran (8 M), auf der LEERE [ZZ, Ki] beruht des
Gefihrtes Brauchbarkeit — ein Wort von auBlerordentlicher Tiefe und oft als Summa des Cha-do
angesprochen; die leere Teeschale (das Gefid3 und sein Nichts, seine Leere) ist Urausdruck dafiir. Wie
nahe Laotse und Tee und auch T'ing-tse zueinander gehéren und wie stetig durch Jahrhunderte der
Geschichte der Einflull Laotse's hier ist, moge an anderer Stelle ausgefiihrt werden. Das Buddhistische,
vor allem Zen, hat ebenso den Inbegriff K# "Leere" In einfacher Weise mag man so sagen: das
gewOhnliche Negative ist das gewohnliche M# (Nicht — oft auch tibersetzt Nicht-sein) im Gegensatz zu

U (75 ; dem Sein); wo aber Mu, das ist: "Nicht-positiv-Nicht-negativ," "Nicht-Leben-Nicht-Tod," wo
alles "Nicht" ist, da ist das absolute Nicht, das tiber alles hinausgehende Nicht, das Kz "Leere" (vgl auch
Koan 34). Abendlindische buddhologische Werke haben hier reichlich Material gegeben. Eine
umfangreiche Scholastik bzw. Scholastik-Geschichte wire hier zu entwickeln. Seit Jahrtausenden ist Mu
und Ka dem Menschen des Ostens vertraut. Auch in der Gegenwart gipfelt des bekanntesten
japanischen Philosophen, Nishida Kitaro's, Denken in diesem M#, dem es Grund alles Seins und darum
selbst Mu (nicht mehr zu nennen, Un-Sein) ist. Der Verfasser des vorliegenden Biichleins gebraucht

dies Mu, dies K7, (phinomenloses Wahres K7, (ﬁi‘ﬁ 1822 | Muso-shinkd) auBerordentlich oft; es ist ihm
und seinen Lesern so vertraut, wie (sagen wir) uns der kategorische Imperativ mit dem damit so eng
verbundenen "Ding an sich". Dabei wird bei uns zunichst auch nicht jeder gefragt, ob er die Tiefe und
Weite des kategorischen Imperativs bei Kant ermesse, tiber dem Kant, nach Wegraumung alles Storen-
moégenden der theoretischen Vernunft und wieder in eigentiimlicher Parallelisierung mit ihr, den
Himmel seiner Metaphysik wolbt; und wer von dem Ding an sich spricht, wird nicht sogleich gefragt,
wie weit er es begreife und wie weit er etwa die gro3e Denkarbeit des Kritizismus, wie sie RIEHL* gibt,
durchdacht und aufgenommen habe; und vollends stellt kaum jemand die Frage, ob (— vielleicht sehr
naiv gesprochen —) es dieses "an sich" "das Ding an sich" iiberhaupt gebe; ebenso wenig wie dem mit
keiner Beziehung mehr zu umschreibenden Mu Nishida's gegeniiber gefragt wird, ob es denn Grund
alles Seins sein kénne.

Der imaginative Buddhismus prigt andre Ausdricke. Gerne spricht er vom Spiegel. Der Spiegel hat
kein Herz fir sich (Jin-noshotoki); alles gibt er wieder, wie es ist. So spricht der Verfasser von dem
GroBen Vollkommenen Spiegel-Wissen, dem A und O alles Buddhismus, besonders desjenigen der
Mantram-Richtung.

Mu bzw. Ki aber bleiben nicht im Bereiche des Denkens stehen; sie wenden sich an den ganzen
Menschen. Der Mensch, sagt einer unserer Zeitgenossen, projiziert sein Erleben. Er schafft Karten des
Firmaments, der Erdkugel, eines Gebirges. Sie geben gute Orientierung; aber die Karte ist doch nicht
das Firmament oder das Gebirge selbst. Es ist, wie wenn der Mensch sich im Spiegel sieht: sehen kann


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_dreis.htm#a34
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_fuenfz.htm#a56
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_fuenfz.htm#a58
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_fuenfz.htm#a56
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_fuenfz.htm#a56

sich der Mensch nur im Spiegel, aber der Mensch selbst ist nicht im Spiegel. Auf der flachen Projektion
sind zudem die Verhiltnisse verschoben. Das mehrdimensionale Ganze 13t sich auf jede Fliche
projizieren; es gibt daher die mannigfaltigsten Projektionssysteme. Von hier aus wird verstindlich, sagt
dieser Mann, warum Wissenschaft so oft dazu sich gedringt fuhlt, zu denken, daf} sie alles umfasse,
alles beherrsche; sie findet ja alles und jedes, was sie benennen kann, in ihre Karte eingezeichnet; es
wird verstindlich, warum es der nur objektive Tatsachen beriicksichtigenden Wissenschaft oft
unmoglich war, religiés bestimmte Zeiten tberhaupt zu verstehen. — Der Verfasser unsrer Schrift,
vielleicht als solcher ein einfacher Werkmeister, steht in einer Tradition, die gleichsam versucht, nicht in
der Flichenprojektion zu bleiben, sondern im Ganzen zu stehen. Luthers aullerordentlich heftiger
Kampf gegen Aristoteles liegt in verwandter Richtung.

Aber solche Haltung fortzufithren, bedarf es besonderer Klarheit. Wenn ein Zeitalter eine grof3e
Gestalt der Vergangenheit wissenschaftlich nun nach allen Seiten hin besonders gut eruiert zu haben
glaubt und theoretisch — wissenschaftlich und auch praktisch in strenger Nachfolge alles getan scheint —
liuft sie nicht oft dann gerade Gefahr, am ILebendigen der Gestalt selbst voriiberzugehen? Uber
Goethe hat Stefan George** gesagt, dal3, wenn er heute kime, er als ein ganz anderer erschiene,
zunidchst kaum erkennbar den Heutigen. Aus lebendigem Dichter-Erleben ruft George es einer Zeit zu,
die nahezu jedes Wort Goethe's katalogisiert hat und ganze Bibliotheken tiber Goethe besitzt. Um es in
Ausdriicken zu sagen, die in Zen und Tee viel gebraucht werden und die uns aus dem Japanischen und

Chinesischen her eines Tags viel beschiftigen mégen: das Tai (4N corpus, das Innerste, ist freilich in

allen Zeiten gleich; aber das Y5 J (der "Gebrauch", die "Anwendung" und damit die duBere
Erscheinung,) ist verschieden. Die Menschen aber, sagt ein bekanntes Wort, meinen, vom Tai einer
Erscheinung ergriffen, es sei das YO und alles komme auf das Ys an, und sie stellen dieses Yo fest und
ahmen das Y6 nach und ahnen nicht, da3 ohne das Tai es auch dieses Y4 gar nicht gibt. Das Tai freilich
ist etwas, wo der Mensch selbst letztlich gar nichts ist; was in ihn hinein gegeben ist, das ist es. — Die
leere Teeschale ist nicht etwas dem abendlindischen Erleben So Fernestehendes, wie dies auf den
ersten Anblick erscheinen mag. Auch das M das Kz nicht.

Der Verfasser bittet im Vorworte, dies sein Buch ja nicht zu "schwer", nicht umstindlich nehmen zu
wollen. Vielleicht mag man sagen: seine Bitte ist, es nicht zu schwer und dann auch wieder nicht zu
leichtgewichtig nehmen zu wollen. Daher sein unablissiges Dringen auf das Uben, das Sich-liutern, das
"die Klinge blank halten" und anderes mehr. Mir personlich gegentiber sagt er, er sei von frithen Jahren
an viel praktisch mit Zen befal3t gewesen und habe frither nie daran gedacht, derart etwas zu schreiben;
aber jetzt,— setzt er dann wie abrupt dazu, und es ist, wie wenn man die Wandlung merkte — jetzt habe
er es geschrieben. Es ist, wie wenn er sagen wollte: Frither lag mir das Schreiben fern. Dann kam eine
Zeit, wo es mir niher riickte, und ich zum Schreiben neigte. Diese Gefahr ist auch vortber. In diesem
Buch habe ich eigentlich gar nicht geschrieben. Von Zen, von Cha-do her ist er immer in diese
schweigend-beredte Richtung gewiesen. Nicht iiber den Apfel sprechen will er; das machen andere; den
Apfel dir zu essen geben, dich mit dem Apfel nidhren will er. Vielleicht ist dabei der, der den Apfel gibt,
selbst nicht, wie du es dir vorstelltest und dachtest; aber der Apfel ist gut und nahrt. Geb! geh! komm!
Komm! (Koan 40) heil3t es da; oder: nimm, was du nehmen willst und kannst, und nihre dich — und alles
andere kiimmere den rechten Sinn nicht.

HERMANN BOHNER
» Biographie und Versuch einer Bibliographie

*) Alois (auch Aloys) Adolf Riehl (* 27. April 1844 in Bozen; T 21. November 1924 in Berlin) war ein Osterreichischer
Philosoph, Vertreter des Neukantianismus. 1868 Promotion zum Dr. phil. an der Universitit Innsbruck. 1870 Habilitation
an der Universitit Graz, zunichst als Privatdozent, ab 1873 als a.o. Professor fiir Philosophie. 1878 Berufung zum
ordentlichen Professor fiir Philosophie. 1882 Ruf an die Universitit Freiburg als Nachfolger von Wilhelm Windelband. 1896
Berufung an die Universitit in Kiel, 1898 nach Halle, ab 1905 als Nachfolger Wilhelm Diltheys auf den Lehrstuhl fiir
Philosophie an der Friedrich-Wilhelm-Universitit Berlin. 1913 wurde Riehl die Ehrendoktorwiirde der University of
Princeton vetlichen. Weiter: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon

*) Stefan George (1868-1933), symbolistischer Dichter. Griinder der "Blatter fiir die Kunst" (1892-1919). "Kinder einer
neuantiken Weltschau." Bohners Vortrag: Goethe und Stefan George, das Li des Ostens und elementares Volkstum; nach
einem Vortr. in der Goethe-Ges. (Kioto) im Kemmu-Chuku-Erinnerungsjahr; in: Goethe-Jabrbuch der japan. Goethe-Ges.


file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.ht#a16
http://www.bautz.de/bbkl
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#BOH
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.ht#a40




	.pdf-Version der Webseite "Zen-Worte im Tee-Raume" Koans 1 bis 20
	茶道掛物禅語道訳
	Zen–Worte€im Tee-Raume
	Kōan 1
	TEE UND ZEN SIND EINES

	Kōan 2

	Ο
	Kōan 3 
	
	Eins, Zwei, Drei
	Andre Form

	Kōan 4
	ZEHNTAUSEND JAHRE! ZEHNTAUSEND JAHRE! ZEHNTAUSEND MAL ZEHN�TAUSEND JAHRE!

	Kōan 5
	FAULER BHIKKHU, WARTE NICHT BIS MORGEN!10

	Kōan 6
	NICHT GAST NOCH WIRT€€€€€€GAST UND WIRT KLAR

	Kōan 7
	ALLES SCHLECHTE LASSEN, ALLES GUTE TUNd

	Kōan 8
	TRAUM

	Kōan 9
	EIGENS, OHNE DOGMEN, WIRD TRADIERT€€€€€KEINE (HEILIGE) SCHRIFT IST AUF�GESTELLT

	Kōan 10
	EINTRACHT, EHRE, REINHEIT, (STILLE) EINSAMKEIT
	ANDERE FORM

	Kōan 11
	OHNE BESONDERES DAS IST VORNEHMER MENSCH
	Yasukuni-jinsha

	Kōan 12
	DIE WEIDEN GRÜN, DIE BLUMEN ROT

	Kōan 13
	DER FÖHRE FARBE HAT NICHT ALT NOCH NEU

	Kōan 14
	ALLES GRÜNDET IN EINEM

	Kōan 15
	DIE SONNE GEHT AUF, DAS ALL ERSTRAHLT

	Kōan 16
	IM SPIEL MIT BLUMEN FÜLLT IHR DUFT DIE KLEIDER

	Kōan 17
	ZEHNTAUSEND MEILEN EIN EISENBAND

	Kōan 18
	NICHT
	Joshus Dog
	Das Kōan Mu

	Kōan 19
	WOHER KOMMT DER WIND?

	Kōan 20
	DER BAMBUS HAT KNOTEN UND DAMIT OBEN UND UNTEN


	.pdf-Version der Webseite "Zen-Worte im Tee-Raume" Koans 21 bis 40
	茶道掛物禅語道訳
	Zen–Worte€im Tee-Raume
	Kōan 21
	NIMM EINES UND DRINGE DURCH!

	Kōan 22
	CHÜTI'S EINER FINGER(ZEIG)
	Das Beispiel

	Kōan 23
	UNMITTELBAR AUF DIE PERSON DEUTEN, DAS WESENo SCHAUEND BUDDHA WERDEN

	Kōan 24
	TAG UM TAG GUTER TAGろ

	Kōan 25
	AUF ROTER GLUT EINE FLOCKE SCHNEE32

	Kōan 26
	WO FŪRYŪ NICHT IST, IST FŪRYŪ

	Kōan 27
	MIT DEM HERZEN DAS HERZ WEITERGEBEN

	Kōan 28
	EIN (JEDES) JAHR HAT EINEN FRÜHLING

	Kōan 29
	DER MENSCHEN DINGE ALLE SIND WIE DAS ROSS DES ALTEN VON SAI
	人間万事サイ翁馬
DER ALTE VON SAI (ANDERE FORM)

	Kōan 30
	EINS

	Kōan 31
	VERDORRTER BAUM BEGEGNET KEINEM FRÜHLING

	Kōan 32
	FÖHRENRAUSCHEN

	Kōan 33
	DES GEWÖHNLICHEN LEBENS HERZ UND SINN – DAS IST DER WEG

	Kōan 34
	NICHT EIN EINZIG DING URSPRÜNGLICH

	Kōan 35
	(MONDEN-)HELLE ALLHINSTRAHLEND, TAU LICHTFUNKELND

	Kōan 36
	ALLZEIT ERNSTLICH FEGE UND REINIGE!

	Kōan 37
	NAME UND NUTZEN MITEINANDER AUFGEBEN

	Kōan 38
	KRAFT ZU KRAFTt

	Kōan 39
	GOLDHAAR-KLINGE, HAARFEINE KLINGE

	Kōan 40
	GEH, GEH! KOMM, KOMM!


	.pdf-Version der Webseite : 'Zen-Worte im Tee-Raume' Koans 41 bis 60
	茶道掛物禅語道訳
	Zen–Worte€im Tee-Raume
	Kōan 41
	Ka(Tsu)!

	Kōan 42
	(DIR) ZU HÄUPTEN UNENDLICHSTRÖMENDE FLUT, 
ZU DEN FÜSSEN UNENDLICHSTRÖMENDE FLUT

	Kōan 43
	TAUSEND MEILEN GLEICHER WIND

	Kōan 44
	ZEHNER – OCHSE'

	Kōan 45
	GEH, TRINK TEE!v

	Kōan 46

	関
	SCHRANKE (DES TORES)w
	Dung-schan's drei Pfund Hanf
	Kōan 47
	WISSEN UM DAS GENUG

	Kōan 48
	GESTERN GRÜN IN JAHREN, HEUTE WEISSES HAUPT

	Kōan 49
	BERG RUFT BANZAI!

	Kōan 50
	DREISSIG PRÜGEL41

	Kōan 51
	FÖHRE TAUSEND JAHRE GRÜN42

	Kōan 52
	EINE BLUME ERBLÜHT, UND DU WEISST UM DEN FRÜHLING DER WELT;
EIN BLATT FÄLLT, UND DU WEISST UM DEN HERBST DER WELT

	Kōan 53
	BERGES FARBE REINEN – LAUTEREN WESENS

	Kōan 54
	WEDEL

	Kōan 55
	GOTT

	Kōan 56
	FÖHREN RAUSCHEN AN DEN MOND-ERGLÄNZTEN WASSERNad

	Kōan 57
	MILD WETTER WEIST AUF REICHES JAHR

	Kōan 58
	TOR AUF! VIEL FALLENDES LAUB

	Kōan 59
	DEN FELSEN DURCH KA! RUF ÖFFNENai

	Kōan 60
	JAHR UND MONAT WARTEN AUF DEN MENSCHEN NICHT48


	Reproduktion der Übersetzung: Sotei Akaji, Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai, ursprünglich er�schienen als Supplementband XX der Mitteilungen der deutschen Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ost�asiens, Tokio 1943
	.pdf-Version der Webseite: 'Zenworte im Tee-Raume' - Biographien
	茶道掛物禅語道訳
	Zen–Worte€im Tee-Raume
	Biographien
	Inhaltsverzeichnis
	Hermann Bohner (1884-1963) (ヘルマ  ボーナー)
	Dōgen Zenji (1200-53)
	Mumon Ekai (Wu-men Hui-k'ai; 1184-1260)€
	Wilhelm Gundert€(1880-1971)
	Karlfried Graf Dürckheim-Monmartin€(1896-1988)
	Kusonoki Masahige€(1294-1336)
	Karl Eugen Neumann€(1865-1915)
	[Sen] Rikyū  (1521-91; 利共)
	Urasenke-Traditionslinie des Cha-dō

	Sōtei Akaji  

	©opyright
	Urheberrechtlichte Vermerke
	Webseitendesign und Anmerkungen des Verfassers
	Zitate aus Werken Dritter


	Zen-Worte im Tee-Raume
	ERLÄUTERT
	EINFÜHRUNG UND ÜBERSETZUNG
	HERMANN BOHNER
	Bibliographische Nachweise

	茶道掛物禅語道訳


	Zen–Worte€im Tee-Raume
	Einführung und Übersetzung von Hermann Bohner
	INHALTSVERZEICHNIS
	茶道掛物禅語道訳

	Zen–Worte€im Tee-Raume
	EINLEITUNG


