
.pdf-Version der Webseite "Zen-Worte im Tee-Raume" Koans 1 bis 20

茶道掛物禅語道訳

Zen–Worte im Tee-Raume
Kōan 1

TEE UND ZEN SIND EINES
Die Leute insgemein gebrauchen gern den Ausdruck Cha-Zen-ichi-mi Tee und Zen sind Ein Geschmack 
(sind Eines) oder sprechen von Cha-dō [茶道] 'Tee-Weg' (Tee-Tao, Tee-tum). Zen ist wesentlich Erwa­
chen (Satori,  悟 Erleuchtung, wahres Wissen), und so mag auch Tee geradezu als Erwachen gefaßt 
werden. Zen ist nichts Äußerlich-Festgelegtes, vielmehr eine Richtung (法門 hōmon, Dharma-Tor) ohne 
eigentliche Beschränkung (fesselnde oder erstarren machende Einengung). Was Zen ist ('der Zen-Ge­
schmack') ist sicher im Tee, ist aber nicht nur im Tee, sondern kann in jedem Lebensgebiet leben und 
in ihm gebraucht werden, in dem des Edelmanns (士 shi, des Kriegers, des Amtsträgers) so gut wie in 
dem des Bauern, des Technikers, des Kaufmanns: wo immer, in welchem Gebiete auch immer, dies 
Satori (Erwachen, das wahre Wissen) fehlt, da ist allerletztlich nur Verkehrtheit (Ge-dō 詏道 , Abweg, 
Außerhalb des Tao, Außerhalb des Wegs), ist wilder-Füchse-Zen. Sagt jener Abt Taikō [大赪] in be­
rühmtem Verse:

Chikagoro no yo – sute-bito ni wa kokoro se–yo!
Koromo wa kite mo kitsune narikeri …
Hütet euch vor den Einsiedlern der neuen Zeit!
Zwar tragen sie Mönchsgewand, aber innen sind sie (reißende) Füchse.*

So kann es auch beim Teewesen dahin kommen, daß nur der Name da ist, die Wirklichkeit aber fehlt.

Sagt man Tee und Zen sind Eines und meint damit nur: Weil die Tee-Formen (Cha-dō) Ähnlichkeit 
haben mit Weisen und Übungen des Zen, deshalb sei Tee und Zen Eines – so ist das völlig falsch; und 
denkt man: Der Zen-Meister Eisai1 (蘄西 ) hat den Tee bzw. den Tee-Samen von China herüberge­
bracht und hat die [grundlegende] Schrift über das Tee-Trinken und die Tee-Kultur (Chicha-yōsei-roku 
智茶養生録 ) geschrieben, und der (Zen-geübte) Edlea  Rikyū [利共 ] hat die Tee-Formen mit dem 
Werke Hyaku-jō-seiki (百丈清槻) geschaffen und für immer bestimmt, und daher ist Tee und Zen Eines 
– so ist das ebenso verkehrt; alles Derartigen wegen hier von dem Einen Schmecken (ichi-mi0) spre­
chen, trifft die Sache nicht. Einzig, wenn man es in sich im Geiste hat und Tee-Zen-Samadhi erfolgt, 
kommt man zu dem Bereiche, da sie beide Eines (Ein Geschmack) sind.
Anmerkungen:

a) 居士 Kulapati jap. Koji Der Titel wurde 1585 per kaiserlichem Dekret verliehen, nachdem er beim Shogun eine Teeze­
remonie gehalten hatte. [►     Biographie  ]. Das Wort bedeutet aber auch "aktiver (buddhistischer) Laie."

0) Dieser Ausspruch geht auf Rikyūs Sohn Sen Sotan zurück (auch bekannt als Gempaku).

http://people.freenet.de/zenwort/twrt_htm/twrt_eins.htm
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#RIKYU


1) Der japanische Mönch Eisai [蘄西], der ein Jahr vor der Etablierung des Shogunats aus China zurückgekehrt war, hatte 
zwei Dinge mitgebracht: Rinzai-Zen und Tee, der bald Nationalgetränk wurde.
Den Zen (ch.: Tschan [PinYin: shàn, chán]) nahm die Elite in Kioto mit weniger Begeisterung auf. Die strengen An­
forderungen, die persönliche Anstrengungen betonten, wirkten im Vergleich zum bekannten Tendai- bzw. Shingon-Bud­
dhismus wie Barbarei. Ensai begab sich, als er die Fruchtlosigkeit seiner Bemühungen in Kioto erkannte, nach Kamakura 
zum Sitz des Shogunats, wo seine 'spitzfindige' Lehre größeren Anklang fand.
Zeittafel zur Andeutung des geschichtlichen Hintergrunds der Zenbewegung: BYL I, S557. Zusammenhängende Darstel­
lung bei Dumoulin, Heinrich SJ; Zen – Geschichte und Gestalt; Bern 1959
*) von diesem auch in der Vorbemerkung zum 2. Beispiel de Mu-mon-kan: "In der Zen-Sprache wird eine Pseudo-Erleuch­
tung oder bloß halbe Erfahrung auch 'Fuchserleuchtung' genannt. Man spricht so von 'Fuchs-Zen'. Der wahr- haft Erleuchtete, 
der die Identität von Leere und Karma-Gesetz begreift, lebt frei das Alltagsleben in dieser dem Karma-Gesetz un­
terworfenen Werdewelt. Er verlangt nicht danach, ein Buddha zu werden, weil 'das Schauen der Selbstnatur' (kensho) gleich 
dem 'Buddha-werden' (jōbutsu) ist (kenshō soku jōbutsu}. Doch tragen viele, die der Welt entsagten, zwar Kleider, sind aber wie 
Füchse. Diese Klage eines alten Zen-Meisters ist bis heute nicht verstummt. Dem Fuchs-Zen huldigen alle Zen-Übenden, 
die nach Außergewöhnlichem trachten und der Bindung des Karma-Gesetzes zu entrinnen suchen. Der Gesang führt in den 
Bereich der übergegensätzlichen Wahrheit, in dem alle Gegensätzlichkeiten zusammenfallen."

Kōan 2

Ο
Was soll dieser runde Kreis? Ein Kreis2 ist gezeichnet und mitten darin der Name des Edeln (居士 , 
Koji) Sōeki oder eines anderen Wegbeflissenen (道人 ,  Dōjin) geschrieben, und außerdem außen seit­
wärts  berühmte  Worte  (desselben).  Dabei  stellt  man gewöhnlich  im Teegemache  den  Butsujigama 
(Kessel für buddhistisches Ritual) zu diesem Bilde auf. Was gesagt werden will, ist: All das Unzählige, 
was lebt und webt, lebt und west darinnen; das Groß-Rund-Spiegel-Wissen (die all-vollkommene alles 
spiegelnde Weisheit,  大円鏡智)ぃ ist dies, der Wahre Leib (hontai) des Wahrhaftigen Leeren Erschei­
nungsform-losen (眞空無相, Shinkū-musū).

Das Kegon-Sutra3, gibt der Vier Dharma-Welten ersten Sinn, und so verkündete Shaka, als er von den 
Schneebergen herniedergestiegen war, zu allererst dies Kegon-Sutra. Allein da es irgendwie zu hoch war, 
konnten die Menschen es nicht verstehen. Und so verkündete er, von unten beginnend, zuerst Agon-
Sutra und, Stufe um Stufe emporführend,  Hōtō-, Hokke- und  Nehan-Sutra. Da ist also etwas, was im 
vornherein schwer erfaßbar ist, ja unerklärbar heißen muß. Bald nennt man es Kami3 (神 , Gott), bald 
Buddha, bald Himmelskaiser (天帝, Tentei), bald Geist, bald Wahres-Wesen-ehe-Vater-und-Mutter-ge­
boren;  das  alles  geht  aber  auf  ein  und  dasselbe.  Verlangt  aber  jemand,  man  solle  zeichnen  und 
beschreiben, was es denn für ein Ding sei, oder, sagt er: zeige uns vor Augen (man denke!) was da war, 
ehe die Welt selbst vor Augen zu sehen war, so ist die Verlegenheit natürlich groß.

So ist es auch mit dem Chajinb (Menschen des Tee): weil und insofern er im Tee steht, ist er Chajin. Da­
vor ist er einfach Mensch. Wird man aber weiter nach dieses Menschen Urwesen (Ursprung,  Moto) 
gefragt, so ist da vollends nicht so einfach, darauf zu antworten. Er ist doch da, als Mensch und so 
kann man schon nicht sagen, daß jenes absolut leer und nichts sei. Nicht-Existenz (無, Mu) ist es nicht; 
Existenz ( 有 ;  U) ist es auch nicht. Wundersam-wunderbar in der Tat. Schriftlich oder mündlich es 
darzulegen, ist wahrhaft schwierig. Um ein Gleichnis zu nennen: fragt einer (der noch nie diesen Tee 
getrunken hat) Wie schmeckt denn der Tee? so mag allerlei Antwort darauf gegeben werden, Der Tee 
schmeckt bitter oder Im Herben ist doch etwas Angenehmes – aber besser als all dieses ist, der Frager 
trinkt einen Schluck von dem Tee, dann weiß er am besten und raschesten, wie der Tee schmeckt. So 
ist es aber auch mit dem Menschen: man mag noch so viel über ihn schreiben, den Kern (肝心 , 'Herz 
und Nieren') kann man doch nicht mitteilen; es bleibt kein anderes Mittel, als in eigener Person selbst 
ihn zu erfassen.



Aber notbehelfsweise will ich den Pinsel ergreifen 
und  Wesenspunkte  zu  nennen  versuchen.  Wenn 
ich zu den Lesern sage, sie möchten mir doch das 
Gefühl  ausdrücken,  das sie  gehabt  haben,  als  sie 
dank  des  elterlichen Ursachenbundes  (In-nen)  aus 
dem Mutterleibe  zur  Welt  kamen,  so  werden sie 
schwerlich  Bescheid  geben.  Daß  es  aber  beim 
Sterben ebenso ohne-Herz (unbewußt, in Ich-Ent­
hobenheit 無心, mushin***) zugehe, läßt sich nicht 
sagen.  Wird  einer  nur  gerade  einmal  krank,  so 
denkt er: Sterbe ich? – im Laufe der Jahre mehrt sich 
in  der  Seele  Verlangen  und  Begier,  und  das 
ursprüngliche Aussehen (Gesicht, memboku) wird 

verändert (verkrümmt, entstellt); das ist der Lauf der Dinge. Dies Wesen Mensch ist ein kleines Stück 
Weltall; es ist mit dem großen Weltall Eines. Trotzdem denkt der Mensch oft: Ich bin doch zum Men­
schen geboren (also vermag ich alles, unabhängig von dem All); aber menschliche Kraft reicht nicht 
aus.

Wenn jemand den Stand erreicht hat, da er mit Himmel und Erde gleichen Grundes (gleicher Wurzel), 
mit den Zehntausend Dingen Eines ist, so ist er der nur-menschlichen Welt enthoben, so hat er den 
Menschenbereich absolviert.

Der junge Mensch denkt: Ich möchte noch nicht sterben (und das ist ganz natürlich); der alte denkt: 
Ich kann jeden Augenblick ruhig sterben (und das ist auch ganz natürlich); innerhalb dieser beiden Tat­
sachen liegt menschliches Leben. Und wo, innig-unverwandt, Tag für Tag, das Leben so gelebt wird, da 
ist Ich-Enthobenheit (die Welt des Nicht-Herzen,  mu-shin); ja da ist die Welt des Vollkommen-Glei­
chen-Leeren (円同虔空, Endō-Kyokū) – Aber so eins zwei drei läßt sich dies Wahrhaft-Leere-Erschei­
nungslose (Shinkū-musō) in seinem wahren Wesen (Hontai) nicht erfassen; dem Zen-Meister folgend for­
schen, ist wohl der kürzeste Weg. Solange jemand dies wahre Wesen nicht genügend erforscht und 
verstanden  hat,  so  lange  wird  er,  mag  er  noch  so  sehr  sich  mit  Tee  beschäftigt  haben,  nicht  ein 
Wissender (Erwachter, satori no hito) genannt werden, und all sein Tee bleibt nur eine ganz gewöhnliche 
(bompu6, laienhafte, inhaltslose) Sache.
Anmerkungen:

b) 1) Bezeichnung eines Buddha-Nachfolgenden, eines Mönchs usf. 2) Bezeichnung eines Tao (Weg) Übenden, eines taois­
tischen Meisters. 3) in weitem Sinne: Meister, Könnender.
Verschiedene Wörterbücher geben: 'Meister der Tee-Zeremonie', Sonderling, Dillettant.

ぃ)Anspielung auf Hui-nëng [683-713; jp.: Roku-so E-nō], den 6. Patriarchen chinesischer Tradition: 
Die Tradition berichtet: Der schlichte Laienpilger Lu hatte etwa sieben Monate bei dem Fünften Patriarchen Hung-jen [602-
75; jp.: Go-do Kō-nin] in der Reisscheuer des Klosters Reis gestampft, als der Meister in der Absicht, einen des Patriarcha­
tes würdigen Nachfolger herauszufinden, seinen Mönchen aufgab, ein Gedicht über das 'Herz', ('hsin') d.h. den Geist, zu 
verfassen. Der begabteste unter ihnen, Schën-hsiu, galt im Kloster bereits als derjenige, auf den die Wahl des Meisters fallen 
werde, und ein Gedicht, das er nachts heimlich an die Wand des Klosterflurs schrieb, bestärkte sie in dieser Erwartung um 
so mehr, als auch der Meister es in Gegenwart der ganzen Bruderschaft lobte. Schën-hsiu [jp.: Shin-shū Jōza; †710, Vater 
des 'nördlichen' Zen] verwendet darin zwei in der buddhistischen Tradition beliebte Bilder: erstens den sogenannten Bodhi-
Baum, unter welchem der Buddha in den Wäldern von Uruvela im Lande Magadha einst die Erleuchtung fand; zweitens den 
chinesischen Spiegelständer, ein hölzernes Gestell mit dem Spiegel darauf, der im Zen nicht, wie bei der Kunstbetrachtung, 
wegen seiner reliefierten Rückseite mit ihren kosmologischen Symbolen interessiert, sondern wegen seiner glatten Oberflä­
che, welche, wie der Geist in sich selber bildlos leer, zwar alle Bilder in sich aufnimmt, von ihnen aber unberührt bleibt. Weil 
Spiegel und Gestell durchweg zusammengehören, ist im Chinesischen der Ausdruck Spiegelständer gleichbedeutend mit 
dem Spiegel selbst. Das Gedicht lautet:

Gleicht der Leib dem Baume der Erleuchtung,
So der Geist dem klaren Spiegelständer.
Wisch ihn fleißig immer wieder rein!
Laß kein Stäubchen Unrat darauf sein!



Von diesem Vers hörte auch der Pilger Lu in seiner Reisscheuer und schüttelte dazu den Kopf. Er empfand sofort das schü­
lerhaft Unfreie des Gedichts, das sich an Bilder klammert und sie weiterspinnt, als käme für die Sache selbst dabei etwas 
heraus. In der Nacht nahm er einen Klosterknaben mit sich nach dem Flur und bat ihn, selbst des Schreibens unkundig, 
neben Schen-hsiu's Vierzeiler den folgenden zu setzen:

Erleuchtung kommt noch immer ohne Baum.
Der klare Spiegel ist auch kein Gestell.
Wo nichts von ewig ist, kein einzig Ding,
Wo hinge sich das Stäubchen Unrat hin

Dieser Vers bezeichnet für die ostasiatischen Zen-Schulen ihre eigentliche Geburtsstunde. [BYL I, S143f]. (Zur 
Entwicklung der beiden Traditionslinien: Dem nördlicher Zen (Shen-hsju's) und des südlichen (Hui-në) BYL2: 24-28 "Sieg der 
Zen-Tradition des 6. Patriarchen"; beide Gedichte und Biographien 18-21, 75-6.)

Eine alternative Übersetzung der beiden Gedichte findet sich in Lowenstein, Tom; Buddhismus, München 1998 
(Knaur), S95:
Der Leib, der ist der Bodhi-Baum
der Geist, er gleicht dem klaren Ständerspiegel
Wisch ihn denn immer wieder rein
laß kein Staub sich darauf sammel!
Hui-neng:
Im Grunde ist der Bodhi gar kein Baum
noch ist der klare Spiegel ein Gestell.
Da alles Leere ist von Anbeginn
wo heftete sich Staub denn hin?

2) Dieser "Kreis" ist auch als "Zen-Sex-Kōan" bezeichnet worden. (Taigens Version "Hier eintreten" [in der Sammlung 
Gervin]). Der Kreis symbolisiere die yoni, in die der lingam einzuführen sei. Vgl. Stevens, John; The Lust for Enlightenment; Bo­
ston 1990 (Shambala), S90
Alternativ die Interpretation des Kreises als "Symbol der Vollkommenheit, des Universums, das Alls" in BYL2 69. Beispiel S 
368-70

3)deutsch: Doi, T.; Das Kegon-Sutra. Eine Einführung; Tōkyō 1957

From the religious point of view the differences are more fundamental. To the West the theology or Buddho­
logy of the Lotus is fantastic, and Mahayana having deserted the historical standpoint of early Buddhism, had 
nothing  but  this  to  put  avoided  pantheism.  No Indian  System of  monism has  been  able  to  escape  it.
But not even the Rev. Yamakami finds the Tendai school final. It is the Avatasaka, he finds which marks the 
final development of Buddhist philosophy. This (and the Tendai) are the last and also the best products of 
Buddhist  thought.
There are also four other schools which seek to realize these the doctrines by experiment and practice, the 
Mantra  (Shingon),  the  Dhyana  (Zen),  the  Sukhavativyuha  (judo),  and  the  Japanese  Nichiren  school.
The Avataaska (Kegon) school takes its name from the Scripture of that school, the Buddhavatasaka-sutra, 
"discourse of the adornment of Buddha." It is really a collection of sutras one of them being the Dashabhu­
mika, which has already been discussed. Mr. Suzuki describes it as "the consummation of Buddhist thought, 
Buddhist sentiment, and Buddhist experience. To my mind no religious literature in the world can ever ap­
proach the grandeur of conception, the depths of feeling, and the gigantic scale of composition, as attained by 
this sutra. It is the eternal fountain of life from which no religious mind will turn back athirst or only partially 
satisfied. Here not only deeply speculative minds find satisfaction, but humble spirits and heavily oppressed 
hearts, too, will have their burdens lightened. Abstract truths are so concretely, so symbolically, represented 
were that one will finally come to a realization of the truth that even in a particle of dust the whole universe is 
seen reflected … not this visible universe only, but a vast System of universes, conceivable by the highest, 
minds  only.
Trivedi, V. R.; Philosophy of Buddhism; New Dehli 1997 (Mohit), ISBN 81-7445-031-9, S150-

4) 'Kami' wird häufiger im Zusammenhang mit Shinto-'Gottheiten' gebraucht. Vgl.: Holtorn, D.C.; The Meaning of Kami; 
Monumenta Nipponica Vol.3 (1940), No.1, S1-27 [online: JSTOR]. Auch Kōan 55
5) 心 ch.: hsin, jp.: shin 'das Bewußtsein, das Innere, der Kern, das Mark, das Geistige [im weitesten Sinne] usw.' wird in 
chinesischen Übersetzungen für das citta des Mahayana gebraucht. Vgl. auch: Grimm, G.; Die Lehre des Buddho, der cittam als 
'Geist, Gemüt, Denken' auffaßt.
6) bompu ist der gewöhnliche, unerleuchtete Mensch [skr.: prthagjana], im Gegensatz zum Erleuchteten ('Edlen').

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#55


Kōan 3 
一二三

Eins, Zwei, Drei
Zuerst hat man nur ein geringes Tee-Verständnis, mählich Schritt für Schritt dringt man tiefer und 
tiefer ein, um zuletzt ein großer Meister in Tee (Dai-chajin) zu werden; einen Weg von tausend Meilen 
muß man mit dem ersten Schritte beginnen – das will dies Wort (Kōan) sagen. Wie es aber in Zen keine 
Bestimmung darüber gibt, (wie, d.i.) von welcher Seite her man an die Sache heranzukommen habe – 
Mu-mon-kwan (無門関, Nicht Tor-Verschluß, Tor-loses Tor) [heißt ja das Zen-Grundbuch7], das ist ja 
Ost-West-Süd-Nord die Vier Himmelsgegenden Oben-unten hell und geöffnet – so besteht also auch 
keine Anweisung, daß man (gerade) von der Teezubereitung herkommen solle; es mag beim Tee die 
Liebe zu den Gefäßen und Geräten sein, es mögen die Gedanken sein, es mag das Gesellige sein; von 
den verschiedensten Seiten mag man herankommen, das ist gleichviel; nur: Schritt für Schritt tiefer und 
tiefer vordringen, das soll man, und das will dieses Wort sagen. Von Eins kommt man zu Zwei, Drei, 
und kann weiter zu Vier, Fünf, Sechs, Sieben, Acht, Neun, Zehn, Zwanzig, Vierzig, Fünfzig, Hundert, 
Tausend, Zehntausend, Hunderttausend (億, Okuc = 100 Millionen) und immer weiter voranschreiten. 
Wenn man dann aber von diesen Tausend, Zehntausend, Oku, Chō [兆 = Trillion] noch einen Schritt 
weiter voranschreitet, und jemand will die allerletzte Zahl, die ganz am Ende ist, genannt wissen, so ge­
rät auch der größte Gelehrte, wenn er Bescheid geben soll, dabei, denke ich, in Schwierigkeiten. Aber 
gerade da, wo kein Bescheid mehr gegeben werden kann, ist, um vom Menschen des Tee her zu spre­
chen, der große Mensch (der große Meister) des Tees (Dai-chajin), solange es noch in Zahlen ausge­
drückt werden kann, ist noch nicht das Vollkommene Höchste erreicht. Wie es im Gedicht bei dem 
Kürbisbilde heißt: Solange man (in dem Kürbis, dem Trinkkruge) drin noch etwas plätschern hört, ist 
noch nicht genug Wein darin, Solange man nicht, wie es dieser Vers will, bis zum völligen (absoluten) 
Status es bringt, ist es noch nicht richtig. Und hier ist wieder die Eins der Urgrund. Sagt Rikyū in den 
Hundert Versen:

Der Unterricht: Lern eins und wisse zehn!
Von Zehn zurück zum Grunde komm: zu diesem Eins!
Keiko to wai ichi yori narai jū o shiri
jū yori kaeru moto no sono ichi.

Auch mit den (berühmten) Kirschblüten von Yoshino ist es nicht anders: spaltet man auch den Baum 
auf, so sind da doch keine Blüten. Kommt es aber zum vierten Monat, so bricht alles auf, und über und 
über sind die Bäume voller Blüten. Alles erscheint seiner eigenen Zeit gemäß; kommt die Zeit, so tritt 
das innere Wesen ganz von selbst hervor. Will man hier von Wunder sprechen, so mag man es tun. Es 
ist mit diesem Zen-Wort Eins, zwei, drei, wie Großmeister Bodhidharma sagte:  Hat die Blüte ihre fünf  
Blätter entfaltet, so kommt die Frucht darnach in natürlicher Folge.

Andre Form
Alles beginnt mit eins, zwei, drei,
und nichts ist hilfloser als die Eins,
und doch ist sie die mächtigste aller Zahlen; denn
Alles beginnt mit eins, zwei, drei,
und steigt von da auf in die Hundert, die Tausend, die Millionen und die Milliarden,
addiert sich, subtrahiert, multipliziert, dividiert, potenziert sich hinauf und hinab,



um zurückzukehren zur Eins –

Alles beginnt mit eins, zwei, drei –
aber solange du überhaupt noch zählen kannst, in die Zahlen es fassen kannst,
ist es noch nicht, was das Wort doch sagen will: Eins, das Eine und auch zwei und auch 
drei
und alle ändern Zahlen sind es dann noch nicht –
Nur das Unzählbare ist, was zählt.

Anmerkungen:

c) Man 'zehntausend' ist ursprünglich die letzte Großzahl; zehntausend Jahre bedeutet soviel wie "ewig", "immer". Hernach 
wird Oku die letzte Großzahl, verstanden meist als 10 Man, später als "Man-Man" 10,000 mal 10,000. Endlich wird Chō [兆]
 diese Großzahl, meist gefaßt als 10 Oku. [Vgl. den Pali-Kanon: '84000' ist die indische Zahl für 'unendlich'.]

7) Als Sammlung von 49 Kōans verfaßt von Ekai, genannt Mu-mon im Jahre 1228 [Wu-men Hui-k'ai (Japanese, Mumon 
Ekai) (1184-1260)], Taisho No. 2005 (Vol. XLVIII, pp. 292a-299c); In mäßiger englischer Übersetzung in: Reps, Paul 
(Hrsg.), Zen Flesh, Zen Bones, Green City NY o.J. [ca. 1965] (Anchor Books; Doubleday & Co. i.V.m Tuttle Pub.); Orig.: 
Gateless Gate, Los Angeles 1934 (John Murray).
dt.: Dumoulin, H. SJ; Wu-mën-kuan, Der Paß ohne Tor; Tōkyō 1953.
Moderne chinesisch-japanische Ausgabe: Shibayama Zenkai; Kunchū Mumonkwan; Kioto 1954. Mehr zum ►     Mumonk  ­  
wan.

Kōan 4

万歳! 万歳! 万万歳!

ZEHNTAUSEND JAHRE! ZEHNTAUSEND JAHRE! ZEHNTAUSEND MAL ZEHN­
TAUSEND JAHRE!
An Neujahr sieht man dies Schriftbild oft. Ein Glückwunsch ist es. Und wenn mich jemand mit diesem 
Rufe beglückwünscht, so freue ich mich natürlich. Aber in Wirklichkeit geht es nicht so, wie der Ruf 
sagt. Bevor ich ja das hundertste Lebensjahr erreicht habe, muß ich doch wohl Abschied von dieser 
Welt nehmen. Wozu und wieso denn nun die  Ban-zai! Ban-Ban-zai!  (Langes Leben!, Ewiges Leben!). 
Nun, wiewohl Rikyū in seinen Siebziger-Jahren starb, nahm doch die nächste und übernächste Genera­
tion seinen Geist (seinen Wunsch und Willen) auf; der Tee wurde blühender und blühender, und in sol­
cher Blütenfülle ist er ja heutigen Tages bei uns lebendig. Wiewohl also Rikyū starb, so ist doch sein 
wahres Wollen ( 正 念 ,  shōnen) fort und fort durch tausend, durch zehntausend Jahre fort lebendig. 
Wenn Japans Nationalheld Kusunoki Masashige im Kampfe für Kaiser und Reich fallend sagte: Er 
werde siebenmal als Mensch wiederkehren, die Feinde des Reiches zu vernichten, – so mag ein Wissen­
schaftler sagen: das ist ja unmöglich, daß er siebenmal als Mensch wieder geboren wird. Man soll aber 
nicht vergessen, einmal, daß Kusunoki Masashige in seinen Söhnen und Enkeln fortlebt, und dann, daß 
wenn sein Geist von ändern aufgenommen und gelebt wird, wahrlich Banzai, Banzai, Ban-banzai Masa­
shige! gilt.

Singen wir doch auch im Nationalliede:

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI


Lang lebe unser Herrscher
tausend Geschlechter,
achttausend Geschlechter.
bis auch der kleine Kiesel
zum Felsen ward und Moos ihn über­
decket!8
►     MP3   [55s], ►     MIDI   [39s]

Daher gilt: solange wir nicht den wahren Geist Rikyūs (bzw. Kusunoki's9) aufgenommen habe und so 
hoch vorangedrungen sind, wir der lebende Rikyū (bzw. Kusunoki) genannt werden können, lange sind 
wir das noch nicht, was Kusunoki, was Rikyū war und ist.
Anmerkungen:

8) Der Text soll auf Ki no Tsurayuki (ca. 872-945) zurückgehen und ist erstmal im Kokinshu (im 10. Jhdt.) als tanka zu finden. 
Die Nutzung als Nationalhymne des geht auf Hauptmann Oyama Iwao (1842-1916 [später Armeeminister und Feldmar­
schall]) zurück, der, 1869 einer Anregung des in Yokohama diensttuenden britischen Militärmusiker John Fenton folgend, 
eine erste japanische Nationalhymne anregte (mit stark abweichender Melodie). Eine vierköpfige Kommission (mithilfe des 
preußischen Militärberaters Franz Eckert) bestimmte 1880 eine 'getragenere' Melodie von Hiromi Hayashi. Diese wurde 
erstmals zum Kaisergeburtstag am 03.11.1880 aufgeführt. Um das Absingen des Kimigayo ist nach dem zweiten Weltkriegs 
ein  ähnlicher  Konflikt  entsatnden wie um das  'Deutschlandlied – erste  Strophe'.  Insbesonders  die  Lehrergewerkschaft 
weigert sich, das Lied bei der am Schuljahresbeginn üblichen Flaggenhissung abzusingen, und wurde daür als 'linksradikal' 
gebrandmarkt. Das Kimigayo wurde erst 1999 (zusammen mit der Fahne 'Hinomaru') per Gesetz zum Nationalsymbol Ja­
pans  erklärt.
9) auch: Bohner, Hermann; Über den jap. Nationalhelden Kusunoki Masashige; Ōsaka 1955 [Regierung]

Kōan 5

FAULER BHIKKHU, WARTE NICHT BIS MORGEN!10

Das ist die berühmte Sache, wie Abt Seigan vom Murasaki no Daitokuji [大徳時] 
dem Gempaku [元伯 ] den Namen Klause Heute (今日庵 ,  Konnichi-an) gab. 
Wie es in den Gesprächen Kungs11 heißt: Tag um Tag neu; kommt wieder ein 
Tag, (wieder) neu. Jedenfalls wenn der Mensch denkt:  Es wäre wirklich gut, 
das und das zu tun; aber sogleich es zu tun, geht nicht; es paßt heute nicht; 
morgen will ich's ganz gewiß tun – so kommt der morgige Tag, und da ist auch 
wieder etwas, warum es nicht gehen will, und so verschiebt es der Mensch auf 
übermorgen (und immer so fort).

Der erste Tag des Jahres –
Der Anfang wieder, daß man so dahinlebt!
Im kommenden Jahre aber soll's ganz anders werden – 
denkt (ein jeder) an des Jahres letztem Tage.12

Ganjitsu ya mata uko-kano hajime kana
rainen wa onore to omou to oho-misoka.

Abbildung 2:  
Konnichian

Abbildung 1: Sen Sotan 
(Gempaku)

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/MASA
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_js/Kimigayo.mid
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_js/kimigayo.mp3


Das ist die Mahnung, die an den Edlen Gempaku erging. Das will sagen: Heute ist da; morgen ist nicht. 
Daher kann auch von uns nicht gesagt werden, daß wir den Sinn des Klause Heute erfaßt haben, so­
lange wir nicht, wenn wir etwas als schlecht erkannt haben, die Gesinnung betätigen, es auf der Stelle 
zu ändern. Auch Kung's  Scheue dich nicht, Fehler zu bessern [Vgl.  Lunyü 18; en.: 'Analects'] weist auf das 
Gleiche hin.
Anmerkungen:

10) Dieses Wort geht auf Bodhidharma zurück. [►     Kōan 52   Anm.]
11) Deutsch als: Wilhelm, Richard, Kungfutse Gespräche (Lun Yü), Düsseldorf, Köln 1955

12) Vgl dazu die Anweisung Chi-chi's (538-597) [Dschï-i, Meister auf dem Tiän-tai-shan] zur Überwindung der Trägheit (als 
'Dritte Bindung' im 4. Kapitel):

3. Die dritte Bindung ist die Fessel der Trägheit und Schläfrigkeit. Trägheit bedeutet, daß unser Denken matt 
und faul wird, Schläfrigkeit bedeutet, daß unsere fünf Sinne nachlassen, unser Körper erschlafft und wir in 
Schlaf fallen. Um Erleuchtung zu erlangen, bedürfen wir eines beweglichen Geistes. So sind dies Ursachen 
und Bedingungen, die uns daran hindern, das höchste Glück im gegenwärtigen wie im zukünftigen Leben zu 
erfahren, ebenso die Freude der Reinen Erde und den unbegreifbaren Frieden des Nirwanas. Dies ist 
vielleicht das gefährlichste Übel, weil wir uns der anderen Bindungen bewußt werden können und wir zu­
mindest den Versuch machen können, sie zu überwinden. Das Band der Trägheit aber und der Schläfrigkeit 
macht diesen Versuch unmöglich. Denn in diesem Zustand gleichen wir einem leblosen Körper, der weder 
Leben noch Wahrnehmungen und Bewußtsein besitzt. Selbst unser Herr Buddha und die Mahasattva-Bodhi­
satt-vas mußten gegen die Schläfrigkeit kämpfen. So heißt es: Stehe auf. Bleibe nicht ausgestreckt, gebunden 
bis ins Herz hinein an einen verfallenden Körper. Unter dem Namen Mensch verbirgt sich nur eine Anhäu­
fung von Auswurf. Du gleichst einem vom Pfeil Vergifteten. Bleibst du im Schmerz gleichgültig liegen, um 
einzuschlafen? Es ist als lägst du in festen Ketten, weil du einen Mord begangen hast. Würdest du in 
Verzweiflung und Angst auch zum Schlaf dich niederlegen? Dieser Dieb, dieser Entführer kann unser Tod 
sein, wenn wir ihn nicht mit aller Kraft zurückstoßen. Du gleichst einem Menschen, der sich neben eine gif­
tige Schlange legt, oder der unbeweglich im Schlachtgetümmel bleibt. Wie kann man sich unter solchen Be­
dingungen eine Ruhepause gönnen?
Du mußt verstehen, daß Trägheit und Schläfrigkeit dich in tiefster Finsternis halten. Sie berauben dich deiner 
Vernunft, zerstören deinen Geist, bedrücken deinen Willen, verdunkeln das wahre Ziel deines Herzens. Wie 
kannst du dich zum Schlafen hinlegen, wenn du solchen Verlust erwarten mußt? Um dieser schweren Ursa­
chen und Bedingungen willen wird der Geist in solcher Weise ermahnt, damit er die Gefahr verstehen und 
sich von Trägheit und Schläfrigkeit fernhalten kann. Es ist seltsam, daß die fortwährende Übung des Dhyanas 
unsere beste Waffe gegen diese Leiden ist, die ihrerseits die großen Feinde der Dhyana-Übung sind.

in: Dhyana – Meditationsanweisungen des chinesischen Meisters Chi-Chi aus Tien-Tai; dt. Übs.: Ursula von Mangoldt (nach fr.: Dhyana 
pour les députants) München 1960 (Otto Barth Verlag); [ch: Dschï-guan; fr. 1951 von Lounsbery, Constant G. Und Yüan Dso]
Tien-Tai: Schule, die in China von Chih-ï am Ende des 6. Jahrhunderts gegründet wurde. Ihr Name stammt von dem Berg, 
auf dem das erste Kloster stand. Sie sieht in den Lehren der anderen Sekten die vielfältigen Aspekte des Dharma und ver­
ehrt die heilige Schrift vor allem den "Lotus des Guten Gesetzes" (Saddharma Pundarika). In Japan heißt diese Sekte Tendai 
und wurde von Dengyo Daishi 805 A.D. [?Saicho, 767-822] gegründet.

Kōan 6

無賓主賓主歴然

NICHT GAST NOCH WIRT      GAST UND WIRT KLAR
Wenn gesagt wird Nicht Gast noch Wirt, so mag jemand denken, es gebe beim Tee nicht Gast noch 
Wirt. Dem ist aber, nicht so. Vielmehr, da Nicht Gast noch Wirt und Gast und Wirt (ungetrübt) klar 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a52


einander  entsprechende  (als  ein  Einziges  zusammengehörige)  Sinnsprüche  sind,  so  ist,  was  gesagt 
werden will, zunächst dies: Wenn zum Tee eingeladen wird, so sei, was die kommenden Gäste und den 
mit Tee bewirtenden Gastgeber anlangt, alles ungetrübt und klar (und nirgends etwas Irritierendes, Stö­
rendes), und so laßt es zu dem Bereiche kommen, da die Gäste das Herz (das Innerste) des Gastgebers 
wissen und kennen und der Gastgeber das Herz der Gäste weiß und kennt. Und wenn so Klarheit der 
Herzen ist, da ist zwischen Gast und Wirt auch nicht das geringste Abwegige (Falsche, Arge, Getrübte); 
sie werden Ein Herz, und es gibt dann nicht mehr Gast für sich und Wirt für sich (von Gast und Wirt 
gilt das NICHT – MU); sie existieren praktisch nicht mehr).

Gast und Wirt müssen aber auch klar und gegen einander abgesetzt sein.13

Um es im Bild zu sagen: Da läuft da eine Elektrische. Wenn nun Fahrgäste damit fahren, so ist das für 
die Elektrische gut; sie befördert Leute, und die Tramgesellschaft hat davon ihren Nutzen. Andrerseits 
nutzen auch die Leute die Elektrische und können auf diese Weise trefflich ihre Zwecke erreichen. Die 
Elektrische ist um der Gäste willen da, und die Gäste sind um der Elektrischen willen da, und alles ist 
so beiderseits in bester Ordnung: das NICHT ist erfüllt.

Der Herr, heißt es, macht das Herz des Knechtes (Vasallen, 家来 ,  kerai) zu dem seinen; der Knecht 
sorgt und überlegt für den Herrn. Das ist eben dies. – So auch beim Tee: Herz muß zu Herz unge­
hemmt strömen (yūzū) und in Eines sich vereinen. Das ist das Wesenswichtige (kanyō).
Anmerkung:

13) auch: Die Lehre von "Gast und Hausherr" des Lin-dji-lu (jp.: Rinzai-Roku bzw. Rinzai Gi-gen †867) in den "Aufzeich­
nungen über Lin-dji", 18 [BYL II 110-]

Kōan 7

諸悪莫作衆善奉行

ALLES SCHLECHTE LASSEN, ALLES GUTE TUNd

Dieser Sinnspruch (Kōan) sagt: Tu das Gute! Tu nicht das Schlechte! und weiter hat er keinen beson­
deren tieferen Sinn. Es fragte ein Schüler den Edeln Rikyū: Was ist des Tees letzter verborgener Sinn? 
Rikyū erwiderte: Im Sommer ist es warm, im Winter kalt; sich danach richten. Der Schüler sagte: Wenn 
es das ist, so brauche ich nicht weiter von Euch besonders belehrt zu werden, das weiß ich Geringer von mir allein. Aber 
wenn Ihr das tatsächlich verwirklicht, sagte Rikyū, so werde ich Ew. Edlen geringer Schüler. Abt Kokei 
(古渔) war gerade dabei und sagte: Das ist ja gerade wie jenes Niao-k'o (島司). Alles Schlechte lassen, 
alles  Gute  tun!  Dieser  Niao-k'o  saß nämlich  immer  auf  einem Baume in  Meditation.  Eines  Tages 
kommt Pai-chü-'i (白居馬; Pinyin: báijumâ, jp.: Hakkyoi) am Baume unten vorbei und fragt: Was be­
treibt Ihr denn auf dem Baume oben im Nachdenken? Niao-k'o antwortete:  Alles Schlechte lassen, alles  
Gute tun! Pai sagte: Das weiß und kennt ja schon ein dreijähriges kleines Kind. Niao-k'o antwortete: Ein dreijäh­
riges Kind weiß das zwar, aber ein siebzigjähriger alter Mann bringt es noch nicht fertig. Ja, ja so ist es wahrhaftig 
sagte der Edle und begriff (gaten) und ward Niao-k'os Jünger. – Das Wirklich Tatsächlich (jissai) hier ist 
außerordentlich schwer; Worte sind leicht, die Ausführung ist schwer. Darauf wird hier hingewiesen.

Diese beiden Sätze sind nicht nur Meditationswort (Zengo); in weitester Weise tun sie des ganzen Bud­
dhismus große Wahrheit kund.



Anmerkung:
d) Mannigfaltiges Schlechtes (Böses, Übles, Arges) nicht tun! Die Schar des Guten ehrfürchtig leisten.

Vgl dazu auch das 23. Beispiel des Mu-mon-kan (Dumoulin, S95f)

Das Beispiel
Einst kam der sechste Patriarch, von Mönch Ming [joza d.h. der vom obersten Sitz] verfolgt, ins Gebirge Ta-
yü. Als der Patriarch den Ming herankommen sah, warf er Gewand und Almosenschale auf einen Stein und 
sprach: Dieses Gewand versinnbildet den Glauben. Soll man mit Gewalt darum streiten? Ich überlasse es dir. 
Nimm' es und geh' weg! Ming versuchte es aufzuheben, aber es war unbeweglich wie ein Berg. Er hielt an 
und zauderte. Furcht und Zittern befiel ihn. Und er sprach: Ich bin gekommen, um die Lehre zu bitten, nicht 
wegen des Gewandes. Ich bitte dich, eröffne und zeige sie mir! Der Patriarch sprach: Denk' nicht, dies ist gut, 
denk' nicht, dies ist böse!* Was ist in diesem Augenblick das ursprüngliche Antlitz des Mönchs Ming?
Da erfuhr Ming sogleich die große Erleuchtung. Sein Leib war über und über in Schweiß gebadet. Tränen 
stürzten ihm aus den Augen, und sich verneigend fragte er: Gibt es außer diesem geheimen Wort und diesem 
geheimen Sinn noch etwas, was noch tiefere Bedeutung hat?
Der Patriarch sprach: Was ich jetzt für dich erklärt habe, ist nicht geheim. Wenn du es beleuchtend auf dein 
Antlitz zurückschaust, so ist das Geheime in dir.
Ming sprach: Als ich in Huang-mei** mit der Jüngerschar zusammen war, hatte ich in der Tat mein eigenes 
Antlitz noch nicht geschaut. Nun hast du mir den Eingang gewiesen. Es ist, wie wenn einer Wasser trinkt und 
selbst kalt und warm wahrnimmt. Jetzt bist du mein Meister!
Der Patriarch sprach: Wenn dies so ist, so haben wir beide, du und ich, in gleicher Weise Huang-mei zum 
Meister. Hab' gut auf dich acht!
Wu-men erklärt:
Man muß sagen, daß der sechste Patriarch hier keinen anderen Ausweg wußte [shutsu kyūke wörtlich "aus be­
drohtem Haus hervortreten"] und wie ein altes Mütterchen freundlich getan hat. Er hat gleichsam die Schale 
einer frischen Pflaume abgeschält, den Fruchtkern herausgelöst und ihm in den Mund gelegt. Er braucht bloß 
zu schlucken.
Der Gesang lautet:
Du beschreibst, aber es läßt sich nicht beschreiben,
Du malst, aber es läßt sich nicht malen.
Kein Preiswort erreicht es.
Laß ab, es ergreifen zu wollen!
Das ursprüngliche Antlitz verbirgt kein Ort.
Mag die Welt in Stücke gehen, es bleibt unzerstört.

Anmerkungen zum 23. Beispiel
*) Diese Weisung betrifft vorab die Ausräumung des unterscheidenden, diskursiven Denkens. Gut und böse 
steht als Beispiel für die Gegensatzpaare der menschlichen Erkenntnis. So erklärt Shaku Sōen: Denk' nicht, 
dies ist gut, denk' nicht, dies ist böse, bedeutet, gut und böse, falsch und richtig, Liebe und Haß, gern und un­
gern und alle gegensätzlichen Dinge denken. Alle Dinge der Welt befinden sich im Bereich der Unterschei­
dung wie gut und böse, Liebe und Haß. Man sagt 'gut' und lobt, man sagt 'böse' und tadelt, liebt oder haßt. 
Dies ist die Form der Verirrung (Mumonkan Kōgi, 188). Auch für Harada Sogaku sind gut und böse, falsch 
und richtig, geboren und ungeboren
Unterscheidungsbegriffe, die es auf dem Erleuchtungsweg zu beseitigen gilt (Mumonkan Teishōroku, 156). 
Diese Begriffe entstehen in der Begegnung mit der Welt. Der ursprünglich lautere Geist erweckt in Berüh­
rung mit den Dingen der Außenwelt, von diesen beeinflußt, Vorstellungen und Gedanken, darunter die Ge­
danken von 'gut' und 'böse'. Asahina Sōgen umschreibt das Wort wie folgt: Nun beruhige deinen Geist! 
Denk' nicht an gut, denk' nicht an böse, und dann merke wohl auf! Was ist dein ursprüngliches Antlitz? 
(Mumonkan Teishō, 178). Ähnlich paraphrasiert Yasutani Hakuun im Hinblick auf die Selbsterfahrung: Du 
hast mich jetzt mit aller Kraft verfolgt; ohne an gut und böse zu denken, hast dich selbst vergessend mir nur 
das Gewand wegnehmen wollen. Du hast über die Schwere des Gewandes gestaunt. Nun zeige in all diesem 
die apriorische Natur deines ursprünglichen Antlitzes vor! (Zen no shinzui - Mumonkan, 172). Daß Hui-
neng's Wort keinen Amoralismus lehrt, zeigt die Erklärung Yamamoto Gempō's, der an dieser Stelle aus­
drücklich zu gutem, tugendhaftem Tun, besonders zur Übung der 'verborgenen Tugenden' (intoku) auf­
fordert (Mumonkan Teishō, 263).
**) Huang-mei, das Zen-Kloster des 5. Patriarchen Hung-jen [Wu-dsu Hung-jën, jp.: Go-so {Kō-nin} Gu-
nin].



Kōan 8

夢

TRAUM

Das Schriftzeichen Traum (夢, Yume) sieht man oft als Wandbild, und gern ist dabei ein schwebender 
Schmetterling. Das ist die bekannte alte  Chuang-tse-Geschichtee. Dieser Traum ist aber durchaus nicht 
etwa der Traum, den man nächtens im Schlafe träumt. In weiterem Sinne ist diese Welt eine Welt, wel­
che Traum ist. Zum Beispiel, dieser Mensch niemand weiß, nach wieviel tausend oder wievielmal zehn­
tausend Jahren es war, daß sich sein In-nen (Ursachenzusammenhang) zusammengefunden hat; er ward 
in diese Welt geboren; er lebt darin fünfzig oder auch siebzig Jahre, und dann muß er wieder in seinen 
Urort zurück, das ist sein Geschick; mit leeren Händen kommend, mit leeren Händen gehend. Aber 
nachdem er zu seinem Urort, woher er gekommen, zurückgekehrt ist, nach wieviel tausend oder wie­
vielmal zehntausend Jahren es dann geschieht, daß er wieder in diese Welt kommt, darüber läßt sich 
auch nichts Klares wissen.

Wahrlich, lang scheint dieses Zwischen (jenen und diesen wievielmal tausend Jahren), und ist doch nur 
ein Augenblick,  ein Traum! Wer aber dieses  mit  Traum Gesagte nicht  durchschaut und in seinem 
Herzen das Haften Raum gewinnen läßt, der erlebt überall Bitternis. Wer nach dem Worte des Medita­
tionsmeisters  Ikkyū14  Von  der  Vergänglichkeit  zur  Unvergänglichkeit  rückkehrend,  einmal  rastend 
dieses Traum verstanden hat, der wird nicht mehr von falschem Wahn gemartert.

Und letztlich ist ja, Freud und Leid, Erzürnendes, Betrübnis für Wirkliches zu halten, doch nur solch 
ein Wahn.

Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft – nennt man im Buddhismus die Drei Welten, und kurz gesagt, 
Vergangenheit ist gestern, Gegenwart ist heute, Zukunft morgen. Ja mehr noch: ein einziger Augen­
blick, ein Fingerschnellen birgt in sich die Drei Welten; Vergangenheit und Gegenwart und Zukunft. 
Und dieser eine Augenblick kommt, ob du auch viel tausend Jahre wartest, so nicht wieder.

Diesen einen Augenblick wirklich zu leben, daß dieses Eine Leben nicht umsonst vergeht, das sei dir 
über alles wichtig. Wie das Sprichwort sagt: Zeit ist Geld. Du mußt sie vollauf nutzen. Und denkst du: 
alles in der Welt ist wie ein Traum … Groß werde dein Geist und lasse sich in Wahn nicht irretreiben.
Anmerkungen:

e) Dschuang Dsï Buch II (übersetzt von Richard Wilhelm) [Dschuang Dse ca 370-280 v.u.Z.]:

Einst träumte Dschuang Dschou, daß er ein Schmetterling sei, ein flatternder Schmetterling, der sich wohl 
und glücklich fühlte und nichts wußte von Dschuang Dschou. Plötzlich wachte er auf: da war er wieder 
wirklich und wahrhaftig Dschuang Dschou. Nun weiß ich nicht, ob Dschuang Dschou geträumt hat, daß er 
ein Schmetterling sei, oder ob der Schmetterling geträumt hat, daß er Dschuang Dschou sei, obwohl doch 
zwischen Dschuang Dschou und dem Schmetterling sicher ein Unterschied ist. So ist es mit der Wandlung 
der Dinge. Dieses Zitat auch in: Die Weisheit Asiens; Kreuzlingen 1999 (Diedrichs Gelbe Reihe, 155)

Derselbe Text bei Gundert [BYL II, S 152]:

Dschuang Dschou, erzählt er von sich selbst, träumte einmal, er sei ein Schmetterling und flattere umher. Er 
fühlte sich beglückt und wußte nichts von Dschou. Plötzlich erwachte er und war nun richtig wieder Dschou. 
Hat es nun Dschuang Dschou geträumt, er sei ein Schmetterling,oder träumt es jetzt dem Schmetterling, er 
sei Dschuang Dschou? Und doch ist zwischen Dschou und einem Schmetterling gewiß ein Unterchied. Das 
heißt Verwandlung der Dinge.

Chuang-tse (Dschuang-dsï) †275 v.u.Z. Verfasser der Lehrschrift von Blüte des Südens; dt.: Wilhelm, Richard; Das whare 
Buch vom südlichen Blütenland; Kreuzlingen 101977 (Diedrichs Gelbe Reihe, 14)
Mehr von Dschuang Dse: BYL2 39f, 81, 93, 261-5, 270, 302, 304, 438, 466, 468



14) Ikkyū (1394-1781; Kōan 26 Anm.) vom Tenru-ji gilt als der Erschaffer der Zen-Kalligraphie (und damit des Objekts 
dieses Buche). Die roh, kraftvoll und spontan wirkende Kalligraphie (durch schnelle, energetische Pinselstriche) wirkt leicht, 
erfordert jedoch jahrelange Übung, die sich dann auch zum eigenen Meditationsstil entwickelte. Aus der Tradition dieses 
Klosters stammt auch der Rinzai-Meister Hakuin (1685-1781), bekannt für seine ironischen Selbstportraits.

Kōan 9

教詏別でん不立文字

EIGENS, OHNE DOGMEN, WIRD TRADIERT     KEINE (HEILIGE) SCHRIFT IST AUF­
GESTELLT

Kyōgai-betsuden (教詏別でん 不立文字) "außerhalb der Lehre in besonderer Tradition", das ist (von 
Herz zu Herz, von Meister zu Jünger wird in Zen die Wahrheitserkenntnis bzw. das Zeichen (印 , in), 
daß die Wahrheit erkannt worden ist, weitergegeben) das Herzens-Zeichen (心印, shin-in) außerhalb der 
Lehre und Lehrerörterungen. Und weiter wird gesagt: Die Wahrheit ruht nicht auf Geschriebenem (Ge­
drucktem, auf einer Schrift).

Um einen Vergleich zu nennen: (Der berühmte Meister) Maruyama Ōkyō malt einen Tiger. Einer der 
Schüler borgt des Meisters Pinsel;  er borgt des Meisters Farben und Farbschalen; er malt auf ganz 
dieselbe Seide, er malt in genau denselben Maßen den Tiger; jede Form und jedes Gebilde malt er, daß 
es gleich sein soll. Wenn man aber dieses Bild neben dem des Meisters sieht und dann vergleicht, läßt 
das Schülerbild gar keinen Vergleich zu, weit bleibt es zurück. Das ist, was mit dem obigen Worte ge­
sagt wird. Zwar malen sie beide, als sei es gleich; bei Maruyama Ōkyō aber ist es so: sein Geist ist selber 
zum Tiger geworden. Beim Schüler aber läßt sich nicht sagen, er sei zum Tiger geworden und male so. 
Überall  aber,  bei  den  Nō-Meistern,  den Schauspielern,  den  Gidayu-Sängern15 ist  es ebenso:  wen die 
ganze Erscheinung (die er darstellend zeigt), falls es eine Frau sein soll, wirklich zu der der Frau macht, 
falls es ein Mann sein soll, wirklich zu der des Mannes macht, der wird von den Leuten als Meister ge­
priesen. Das Herz, dieses Eine (Innerste), ist der Urgrund; auch die (allergrößten) Verschiedenheiten 
Himmel und Erde, Wolken und Dreck sprießen aus ihm auf. Auch der Mensch des Tee bleibt, wenn 
sein Inneres sich nicht, sowohl im Verhalten gegenüber den Gästen als gegenüber dem Wirte, bis ins 
Tiefste vollauf geordnet hat, wie jener Schüler, der auch in den äußeren Zügen ganz das Gleiche malt, 
weit hinter dem Vortrefflichen zurück. Das Innere (der Geist) ist das Problem. Soll man aber sagen: 
was denn nun (für ein Ding) dieses Innerste ("Herz") ist, so ist es, wie's in dem alten Liede heißt:

Das Herz soll ich dir sagen, was es ist?
Im Tuschbild dort gemalt (vernimmst du's nicht?) des Föhrenwindes Tönen.
Kokoro to wa ika naru mono o iu naran
sumie ni kakishi matsu-kaze no oto.

Packen läßt es sich ganz und gar nicht; das eben ist das Eigens, ohne Lehren, wird tradiert; keine Schrift 
ist aufgestellt. Nur durch wirkliches Erfahren und Ringen bis aufs äußerste kann man es sich zu eigen 
machen.
Anmerkung:
15) In Balladenform gesungenes Drama.

"Gidayu, also known as Takemoto, is the style of chanting with shamisen developed by Takemoto Gidayu 
(1651-1714) together with the texts of Chikamatsu Monzaemon (1653-1724). It is the most important style of 
katarimono and even though the word "Joruri" means all styles of theatrical narrative music including genres 
like Tokiwazu, when the word "Joruri" is used, it usually refers to Gidayu, especially in the area around Osaka 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a26


and Kyoto. This is the region where Gidayu music was born and where it is still the strongest. The plays of 
Gidayu were written to be acted by puppets, and usually a single narrator plays all the roles and describes the 
scene and the emotions of the characters. Many of the plays were soon adapted to the Kabuki theater as well 
and the narrator and shamisen player still appeared on stage, even though the lines were spoken by the actors 
and not the narrator."

Kōan 10

和敬清寂

EINTRACHT, EHRE, REINHEIT, (STILLE) EINSAMKEIT
Das ist das berühmte Wort, das Rikyū als das Eigentliche (Hontai) dessen gegeben 
hat, was der Mensch des Tee allem gegenüber zu erfüllen hat. Eintracht (WA, 和) 
will sagen: zwischen dir und mir ist Eintracht (Übereinstimmung, Harmonie); wo 
auch nur das geringste Störende in Sinn und Art noch vorhanden ist, kann diese 
Eintracht nicht sein.

Yoshi-ashi no naka o
nagaruru shimizu kana
Zwischen Yoshi-ashi ("Schilf" "gut-schlecht") mitten dahin strömt das 
klare Wasser!

Dieser Bereich ist es. Oder großhin gesagt: Klar und Trübe schluckt man 
miteinander. So lange man nicht diesen Stand völlig (gründlich) erreicht 
hat, weiß man auch nicht, was es ist.

Sodann: Ehre [敬], das will sagen: gib Ehre! Der Buddhismus, mag man hier anführen, spricht von der 
Vierfachen Huld  (Wohltat,  Gnade),  für  die  man Dank und Ehrung schuldig  ist.  Die  erste  ist  des 
Fürsten Huld, die zweite des Vaters und der Mutter Huld, die dritte des Meisters und Lehrers Huld, die 
vierte aller Lebewesen Huld16. Von der Huld des Fürsten, des Vaters und der Mutter, des Meisters und 
Lehrers tut nicht not zu reden; darüber ist ein jeder seit seinen Volksschultagen belehrt. Aber da ist 
noch die Wohltat aller Wesen. Alle Dinge und Wesen, alles ohne Ausnahme in der ganzen Welt hilft 
und steht sich gegenseitig bei: selbst nur ein Schluck Tee, den ich empfange der Meister hat ihn berei­
tet, ein Stückchen Kuchen, das ich dazu bekomme bis hin zu den Gefäßen, Geräten, den zehntausend 
dazu  notwendigen  Einzeldingen  haben  Menschen  ihre  Mühe,  ihren  Eifer  daran  gewandt.  Es  gibt 
schlechterdings nichts, das wir mit unsrer Kraft alleine dastehend könnten. Daher wird, ein Äußerstes 
sagend, von der Wohltat aller Dinge und Wesen in Feld, Wald und Flur und im ganzen All (shinra-bans­
hō) gesprochen. Wenn also von den Vier Wohltaten gesprochen wird, so bekommt dies hier den Sinn: 
Ehre die ganze Welt!

Weiter: Reinheit [清] das ist: Der klare Spiegel gibt die Dinge, wie sie sind (mei-kyō-nyo-tai). Alle Men­
schen haben ursprünglicherweise, wunderbar genug, im Grunde ihres Herzens die Fähigkeit, Gut und 
Böse, Verkehrt und Richtig zu unterscheiden; sie haben die Scheide – und Urteilskraft. Das reine (laute­
re) Herz ist wie der Spiegel und vermag Gut und Böse, Verkehrt und Richtig voneinander richtig zu 
scheiden; ist aber auch im geringsten falsches (abwegiges, trübes) Sinnen und Wollen da, so ist es damit 
vorbei. Dasselbe ist auch, wenn gesagt wird: Berühmtes Schwert rostet leicht (an dem edlen blanken 



Schwerte sieht man sogleich, wenn Rost sich ansetzt); immer und immer reinige dich (jikō) in deinem 
Wesen (Hontai); es ist dies wie jenes (berühmte) Wort Kungs: Der Edle prüft dreimal sich selbst.f Wei­
ter: stille Einsamkeit ([寂] jaku), das ist leer-einsam (空寂, kū-jaku) oder einsam-abgeschieden (Nirwa­
na-Stille,  滅寂 ,  jaku-metsu) d.i. das Wahre (Absolute) Leere Nicht-Erscheinende (Shinkū-musō). Wo 
Eintracht,  Ehre,  Reinheit  nicht  aus dem Bereiche dieses  Wahren Leeren,  Nicht-Erscheinenden her 
kommen, da sind sie ohne Leben. Dieses Still-Einsame (Jaku) ist der Eintracht, Ehre, Reinheit Urwesen 
(Hontai). Schwer läßt sich darüber auch nur etwas schreiben.

ANDERE FORM
Eintracht, Ehre, Reinheit, tiefe, stille Einsamkeit im Beispiele der Musik.

和 Wa Eintracht, Einmütigkeit

metaphysische Einheit der doch physisch – irdisch Gestuften, Getrennten, Verschiedenen, Un­
einigen. Wo Musik ertönen soll, müssen Hörer wie Spielende, Empfangende wie Gebende eins 
werden; alles nicht zum Garten der Musik Gehörige muß hinausgedrängt, hinausbewogen sein. 
Dann erhebt sich und wird sichtbar hörbar

敬 Kei Ehre ein Hohes, Erhabenes, ein zu Ehrendes,

das wiederum allem und allen Ehre gibt: das ist das Wohlgefallen, in der Musik der Wohllaut, und 
in ihm und durch solches erscheint.

清 Sei Reinheit, Lauterkeit

Was ist in höherem Maße rein, lauter wie wahre Musik? Wie Quelle ist sie, wie höchster Spiegel, 
wie Kristall und indem alles Leben und Gelebte hier wie durchsichtig, wie ins höchste reine Licht 
gesetzt wird, wird offenbar

寂 Jaku (sabishi) Einsamkeit, tiefe, stille Einsamkeit,

das Vergängliche wird gefühlt (wie aueh das Unvergängliche); das, wofür es nur noch Tränen gibt 
(schier jenseits von Freud und Leid) und tiefe, tiefe Stille.

Dies Viererwort ist Kernwort der Meditation; in ihm faßt sich zusammen, was Tee (Cha, Cha-dō) ist und 
sein will. Man mag es hoch, man mag es leicht nehmen: Eintracht mag auch heißen, daß nichts stört, 
daß man sich gemütlich beisammen fühlt und zugleich im Walde so für sich hin; Ehre – daß daraus 
doch nichts Liedriges wächst, oder mag Ehre sich auch auf die Ehrung des Gastes (des Hauptgastes 
und damit der andern Gäste und dadurch des Gastgebers) beziehen; Reinheit ist dann das von allem 
andern Befreite oder auch das Untadlige, das Vornehme (selbst beim Armen); Jaku oder sabi(shi) endlich 
das Los-sein vom Alltag, von der lauten Welt … Alles mag auch sehr tief genommen werden/ Das 
Klassische bei uns ist wesentlich Maß, Strenge, Entbehren, Reinheit und zugleich hohe Einsamkeit.

Die großen Meister aber bleiben bei diesem Letzteren nicht stehen. Sie sehen und beschreiben eine 
Stufe darüber hinaus, wo es gar nichts mehr gibt afs ein Warten auf ein Anderes. Wabi – der Mensch 
hat gar nichts, ist gar nichts; das Andere ist alles. Recht für die Hirten auf dem Felde erscheint dies 
gesprochen.
Anmerkungen:

f) "Ich prüfe täglich dreifach mein Selbst: Ob ich, für andere sinnend, es etwa nicht aus innerstem Herzen getan; ob ich, mit 
Freunden verkehrend, etwa meinem Worte nicht treu war; ob ich meine Lehren (die ich andern gab) etwa nicht (selbst) be­
folgt habe." Kung Gespräche I, 4.

16) Basierend auf Kung. Zu allen Lebewesen vgl u.a. das Bsp. für die Kobra in der 23. Rede der mittleren Sammlung 
(Ameisenhügel). Auch das Konzept der "Achtsamkeit".92. Beispiel



Kōan 11

無咋是貴人

OHNE BESONDERES DAS IST VORNEHMER MENSCH
Vorbemerkung: Dies buji, wörtlich "keine Sache(n)" sagt Verschiedenes in Einem: 
1) Nichts besonderes passiert, also "ohne Unfall", "unversehrt", in der Sprache des Volksmundes "ohne Geschichten" 
(I); 2) nichts Besonderes wird gemacht, ohne Geschichten" 
(II) a) sorglos, ruhig", unbekümmert" b) ohne äußeres Wesen, unauffällig.
Nelson: Safety, security; peace, tranquility; good health; boredom. Hartmann/Wernecke: ohne Vorkommnis, heil, in 
Ordnung, wohlbehalten, gut, glücklich; gesund, munter; nichts tuend; nichts zu tun habend.

Es wird hier gesagt, daß, wer ohne "Besonderes" (ohne Unfall und Schaden) sein Leben verbringe, der 
vornehme Mensch sei, und wörtlich mag man auch wirklich so sagen; nur: so ganz sorglos "ohne daß 
etwas geschieht," geht es auch nicht. Wer es so nehmen und so sein Leben leben will, dem geht es wie 
dem Reiche Han [220 v.u.Z. bis 206 A.D.], das dem Untergange verfiel, oder dem gegenwärtigen China. 
So leben wollen, das würde die unerhörteste Gefahr mit sich bringen. Die starken Mächte der Welt 
rüsten Tag für Tag mit neuen Erfindungen scharfe Waffen, seien es Flugzeuge oder Unterseeboote, 
Torpedoboote  oder  drahtlose  Telegraphie  der  Tag reicht  ihnen nicht  aus,  so eifrig  sind sie  dabei. 
Keinen Augenblick darf man die Sachen leicht nehmen. Mag die Welt auch im tiefsten Frieden sein und 
scheinen, plötzlich ( – so kann es gehen – ) ist man in dieser Welt ins Hintertreffen geraten.

Auf den Tee angewandt: Es ist wirklich eine herrliche Sache, daß 
der edle Rikyū die Tee-Weise (茶法, Cha-hō, Tee-Zeremonie) ein­
gerichtet und bestimmt hat, und daß sie bis heutigen Tages weiter 
vorangeschritten ist;  aber wenn man nun nicht immer über das 
Bisherige weiter hinausschreitet, so wird man vielleicht ist das et­
was im Übermaße gesagt eines Tages am Ende schließlich, weil 
man  gegenüber  dem  Weltwissen  ins  Hintertreffen  gerät,  von 
dieser Welt mit Gewalt gezwungen werden, die (wirkliche lebens- 
und wirklichkeitsgemäße) Teeweise wieder zu lernen. Daher kann 
man auch keinen Augenblick davon ablassen, über das Bisherige 

weiter voranzuschreiten. Was hier mit "ohne besondere Sachen" gemeint ist, ist der freie friedensvolle 
Stand, darin man, mag kommen, was will, durch nichts in Schwierigkeiten gebracht wird, darin man un­
behindert-völlig-frei (mu-gai-jizai) zu allem ist. Wo das "ohne besondere Sachen" nicht aus diesem Berei­
che herkommt, da ist es nichts. Mit andern Worten, es ist der Stand, da es heißt: "Wasser und Mond" 
(die Natur, die Welt überall) ist die "Übungsstätte (die Klause, das Heiligtum), da man strenge (kastei­
ende) Zucht und die Zehntausend (guter)  Werke vollbringen kann (und soll)".  Und wer in diesem 
Stande ist, der ist, kann man sagen, auch wirklich einem vornehmen Menschen gleich. Aber dies "Un­
behindert – völlig – frei" ist gewaltig schwer.

Kannetsu no jigoku ni kayou chashakushi mo
Kokoro nakeneba
Kurushimi mo nashi

Der Tee – Schöpflöffel
in Eises- und in Hitze-Hölle
getaucht, fühlt keine Qual –
er hat kein Herz (– unschuldig, ohne Selbst ist er)

So singt der Edle Rikyū. Aus solchem heraus allein kann und muß dies Ohne besondere Sachen das 



sind vornehme Menschen werden und erstehen.

Wie der Versuch Japans nicht "ins Hintertreffen zu geraten" im 20. Jahrhundert aussah, kann man heute noch u.a. im 
Umgang  mit  der  eigenen  Vergangenheit  im  Staatsheiligtum  Yasukuni-jinsha  sehen.
Auch Hermann Bohner hat damit persönliche Erfahrungen gemacht. Der japanische Kriegseintritt führte ihn Ende 1914 
in über fünfjährige Kriegsgefangenschaft.

Yasukuni-jinsha

Bilder  vom  japanischen  Staatsheiligtum.  Ruhestätte  aller  Seelen  im  Kampf  gefallener  japanischer  Soldaten. 
(Kriegsverbrecher wie  Tojo Hideki inklusive. Diese werden wieder seit ca 1990 jährlich durch den Besuch des 
Premierministers "geehrt".)

Die Einhaltung des Art.9 der japanischen Verfassung von 1946 hatte nur solange in der zitierten Form Bestand, als 
es nützlich war: Art. 9 (1) In aufrichtigem Streben nach einem auf Gerechtigkeit und Ordnung gegründeten internationalen Frieden  
verzichtet  das  japanische  Volk für  alle  Zeiten  auf  den Krieg  als  ein souveränes  Recht  der  Nation und auf  die  Androhung oder  
Ausübung  von  Gewalt  als  Mittel  zur  Beilegung  internationaler  Streitigkeiten.
(2 )Um das Ziel des vorhergehenden Absatzes zu erreichen, werden keine Land-, See- und Luftstreitkräfte oder sonstige Kriegsmittel  
unterhalten. Ein Recht des Staates zur Kriegsführung wird nicht anerkannt.

Kōan 12

DIE WEIDEN GRÜN, DIE BLUMEN ROT
Das heißt natürlich: Die(se) Weiden sind grün, (jene) Blumen sind rot. – Solange aber einer nicht sein 
eigenes Wesen (jikō, no hontai), ja die Welten der Zehn Himmelsrichtungeng als leer erkannt hat und 
daher mit ungetrübten Augen schaut die Weiden grün, die Blumen rot solange er nicht dahin gekom­
men ist, so lange ist es nichts. Mit andern Worten: Leere18, eben das ist die Erscheinung (色, wörtlich: 
"Farbe" "Formh").

Auf den Menschen des Tee es anwendend, mag man so sagen: durch unverwandte Übung kommt er 
höher und höher und zuletzt wird er ein ganz freier Meister ( 関道人 ,  Kandō-jin), der wahrhaft das 
höchste Wissen (絶学 ,  Zetsugaku) und das Nicht-Machen (無為 ,  Mu-i19) erreicht hat, und erst wenn 
man dieser ruhige nichts-machende Mensch geworden ist, kann man den Tee wirklich trinken. Es sieht 
freilich so aus, als sei zwischen solchem Menschen und anderen, die nicht so weit sind, gar kein Unter­
schied; allein im eigensten Kennen und Wissen, Sich-halten und -führen ist doch ein außerordentlicher 

http://www.trial-ch.org/trialwatch/profiles/de/context/p17.html


Unterschied.

Dieses Leitwort (Kōan) ist, wie wenn gesagt wird: Sieht man Berge von der Ferne, so haben sie Farbe; 
hört man Wasser (ganz) aus der Nähe, so hat es keinen Lauti; so einfach ist es nicht, wenn gesagt wird: 
Die(se) Weiden sind grün, (jene) Blumen rot.
Anmerkungen:

g) d. i. alle Welten überhaupt.
h) vgl. 色界, rūpadhūta "Welt der Form(en)," im Ggs. zu 無色界, "Welt ohne Form" (Leere).
18) Vgl. das 2. Kapitel des Diamant-Sutras (skr.: Vajrachedika-Prajñaparamitra-Sutra)
Der Ausspruch selbst geht auf Takuan zurück. Er war gebeten worden, auf einem kakemono, das eine nackte Kurtesane 
zeigte, eine Inschrift anzubringen. Darauf schrieb er Form ist Leere. Leere ist Form./ Weiden sind grün. Blumen rot. [Hiro, 
S.; Zen; Tōkyō 1989 (Shufu tzo Seikatsu-sha), S113]
zu rūpam (körperliche Form) siehe Grimm, Georg (1868-1945; bayrischer Landrichter); Die Lehre des Buddho; Wiedbaden 
1979 (Löwit), S35-; Orig.: 1915. G. glaubte eine Art 'Urbuddhismus' entdeckt zu haben und interpretierte das 'Nirvana' nicht 
als 'endgültiges Verlöschen'.
In der Hinayana-Tradition der Vipassana-Meditation gilt das "Wissen der Auflösung von nāmā-rūpa als das fünfte ñāna 
(Bahnga-ñāna) Stufe auf dem 16stufigen Pfad zur vollen Erleuchtung.
i) ch.: Yuan kuan shan yu se, chin fing shui mu sheng; jp.: enkwan san iu shoku, kinchō sui mu sei.
19) Zum Taoistischen Konzept des mu-i [ch.: wu wei] siehe:
Cooper, C. J.; Der Weg des Tao; München 1977 (O. W. Barth); engl. Original: Taoism. The way of the Mystic', 1972
Fischer, Theo; Wu wei – Die Lebenskunst des Tao; Reinbeck 1992 (rororo), ISBN 3-499-19174-1

Kōan 13

松無古今亡し

DER FÖHRE FARBE HAT NICHT ALT NOCH NEU
Von der Föhre wird auch gesagt:

Yuki assedomo
Kudake-gataki
Kantei no matsu

Von Schnee beladen,
nicht zu beugen
im Schluchtengrund die Föhre.

Im Gebirgstale üppig wächst sie; Schnee häuft sich darauf, so daß sie selber kaum mehr zu erkennen 
ist; gleichwohl, wenn der Schnee schmilzt, kommt frisch lebendiges Grün darunter hervor (und zum 
Vorschein), und, wie immer auch die vier Jahreszeiten im Wechsel dahingehen, sie wechselt ihre Farbe 
keineswegs; wahrhaft ein Bild des Edeln (君子 ,  kun-shi, chin.: chün-tze, Pinyin: junzi), des Weisen ist 
sie. Wahrlich, im Schnee begraben mittendrin vergißt sie auch keine Stunde, keine Minute, zu wachsen 
und zu wachsen, immer weiter, immer höher kommt sie in Entfaltung.

So auch in der Welt der Menschen etwa jener Kanshin (韓信) ob auch ganz gemeine Kerle kamen und 
(endlich gar) verlangten, daß er unter ihren Schenkeln durchkrieche, er nahm sich Geduld und Langmut 
(堪忍, Kan-nin), diese beiden Zeichen [als wesenswichtig] und tat es; sein Geist freilich kroch nicht un­
ter den Schenkeln durch, und so ward er zuletzt ein hochberühmter Feldherr.



Hanekaesu
chikara mo arite 
yuki no take

Zurückzuschnellen in sich trägt – die Kraft
der tief jetzt sich beugende 
Bambus im Schnee –

Das ist es, was auch der Mensch des Tee in sich zur Vollkommenheit bringen muß (und ohne das ist 
keine Meisterschaft).

Kōan 14

万法帰一

ALLES GRÜNDET IN EINEM
(Die Zehntausend Weisen [hō, Dharma] gehen auf eines zurück)

Das ist des Lotusblütensutra:20 Es gibt nur des Einen Gefährtes Weise (hō), nicht zwei, noch drei (Ge­
fährte). Das ist: dieses Eins ist Grund und Ursprung (kompon); für den Menschen des Tee ist der Tee 
das Grundelement (genso) von allem: das wird hier gesagt.

Wenn der Edle Rikyū [nach dem Wesen des Cha-dō [{茶道} gefragt] sagte: Der Tee, das 
ist: immer entsprechend zubereiten, im Winter warm, im Sommer kühl so versteht man, 
warum notwendigerweise hier von den Zehntausend Arten und Weisen (万法 ,  mampō; 
von allen nur erdenklichen Verhältnissen überhaupt) gesprochen wird. Heute sind es drei 
Senke-Schulen,  dazu  Yabuuchi,  Matsuo,  Hisada,  Hayami,  Enshu,  Sekishu  und  zahlreiche 
andere Richtungen; fragt man aber nach Grund und Wesen (moto), so ist es: Tee trinken 
zu  lassen;  und  darin  hat  sich  bis  heutigen  Tages  nichts  geändert.  Nur:  aus  eigenen 
Ansichten  (der  einen  oder  der  ändern)  haben  sich  mannigfaltige  Unterschiede 
herausgebildet; aber derentwegen kann man nicht von Zehntausend Weisen (mampō) sprechen. Fragt 
man, wie man hier das Richtige treffen soll, so sage ich: solange es nicht dahin kommt, daß sich der Tee 
in die verschiedensten Stände und Berufe (d. i. in Stand und Beruf des Offiziers und Beamten, des 
Bauern, des Technikers [Handwerkers],  des Kaufmanns)21  verwandelt und praktisch wird, kann man 
noch nicht von Zehntausend Weisen sprechen. Ja mehr noch, in der Zehn Himmelrichtungen Welten 
(in  allen  Welten)  allüberall  muß er  lebendig-praktisch  werden.  Weshalb  denn der  Taikō  Toyotomi 
Hideyoshi im Teegemache oftmals Kriegsrates pflog auch dies eine gute Umsetzung des Tees in die 
Praxis.  Freilich  ist  beim  Tee  alles  Gewaltsame  (mu-ri, Nicht-Ri,  Nicht-recht)  vom  Ursprung  an 
ausgeschlossen; was der Tee will, ist, das, was von selber, natürlich ist, in seiner Kraft lebendig werden 
zu lassen; das Gewaltsame kann gewiß nicht ewig dauern, und wo der Kriegsrat nicht mit dem Rechten 
(理 , ri) übereinstimmt, kommt seine Sache zum Scheitern. Daß das große Rußland mit einem kleinen 
Reiche wie Japan kämpfend unterlag, das war die Folge davon, daß Japan vom Stande der Rechtlichkeit 
(des "Wegs des Menschen") aus kämpfend außerordentliche Kräfte gewann und Rußland gewaltsam 
(wider Fug und Recht muri-ni) den Krieg heraufgerufen hatte.22 Daher denn die Menschen der alten 
Zeit gegen solche, die dem WEG zuwiderhandelten, den Kampf begonnen haben, mochten sie gleich 
Geistliche (Sōryō) heißen in der Geschichte findet man viel von solchen Mönchskämpfen.23 Wir aber 
müssen  das  Gesagte  richtig  anwenden  und  den  Zehntausend  Weisen  (allen  Verhältnissen)  jeweils 
entsprechend verfahren; vor allem ändern (moto o) aber müssen wir den Tee (chadō to iu tokoro) als Grund 
und Ursprung (moto) nehmen. Und je nach gut oder schlecht wird die Anwendung verschieden sein: das 

Abbildung 3:  
Toyotomi  
Hidetoshi24



Wasser, das die Kuh trinkt, wird zu Arzenei (Milch); das Wasser, das die Schlange trinkt, zu Gift; oder 
wie man auch sagt: Ein Bu, acht Ken j. Wenn es zu den "Zehntausend Weisen" kommt, dann ist größte 
Achtsamkeit not.
Anmerkungen:

j) In einem Bu (Zoll) sind 8 Ken (Häuserbreiten). 1 bu = 3,03 mm; 100 bu = 10 sun = 1 shaku [1 Fuß, 30,3 cm]; 6 shaku = 1 
ken [1,82 m] bzw. 1 hiro ['Faden']. Das ken ist das Grundmaß im Hausbau. So ist der (Standard)-Einbauschrank ikken breit. 
Die Bodenfläche berechnet sich nach der Anzahl der tatami, die traditionell 1 x ½ ken [1 chō] groß sind (findige Tōkyōter 
Bauherrn haben wegen der Raumnot bereits vor einiger Zeit begonnen, ein kleineres Maß einzusetzen).
Der "klassische" Teeraum hat 4½ chō.

20) Sandharma-pundarīka-sūtra, Englische Übersetzungen u.a. von 'The Buddhist Text Translation Society'; Edward Conze, H. 
Kern, Leon Hurvitz, Burton Watson. Teilweise frei im Internet u.a.: 'Substantial Scholarly Sources for East Asian Buddhist 
Texts' und die Taiwan National University.
Historisch gesehen sind einige Texte des Lotossutra in Sanskrit überliefert, einschließlich Fragmenten, die in Nepal, 
Kashmir und Zentralasien entdeckt wurden, weiters auch eine tibetische Version. Sechsmal wurde das Lotossutra ins 
Chinesische übersetzt, wovon drei Ausgaben erhalten sind. Die populärste und ausgereifteste Übersetzung ist Myoho-renge-
kyo in acht Bänden und achtundzwanzig Kapiteln von Kumarajiva (344-413), weshalb man sich in China und Japan beim 
Lotossutra (japanisch: Hoke-kyo) vornehmlich auf Myoho-renge-kyo bezieht. Man spricht auch vom Dreifaltigen Lotossutra, 
womit das Muryogi Sutra (Sutra von der unendlichen Bedeutung), das Lotossutra selbst und das Fugen Sutra (Sutra von 
Bodhisattva Fugen) gemeint sind.
21) Die klassische Teilung der japanischen Gesellschaft während des Shogunats, wobei das Geldverdienen für Angehörige 
'Krieger'-Kaste als unerhaft galt. Abgaben der Bauern waren bis zur Meiji-Restoration in Naturalien zu leisten und wurden 
in koku Reis berechnet [1 koku = 180 l]. Zum Ehrenkodex der Samurai vgl. Yamamoto Tsunetomo, Hagakure; von dem 
mehrere geringfügig voneinander abweichende Versionen tradiert sind: Kurihara-hon, Takashira-hon, Nakano-hon und Mochiki 
Nabeshimake-hon. Auf letzterem basiert die unvollständige engl. Übs.: Wilson, William Scott; Hagakure – the book of the  
Samurai; Tokyo, London 1979 (Kodansha), ISBN 4-7700-2612-9
Eine ungekürzte, unkritische Ausgabe des Hagakure ist inzwischen auch auf deutsch erschienen (München 2002 [Piper]).
22) Vgl. im Gegensatz zu dieser, dem Geist der damaligen Zeit entsprechenden, Darstellung: Hallgarten, George; 
Imperialismus vor 1914; München 1951 (Beck), Vol I, ab S 475 Tiefere Ursachen des Russisch-Japanischen Krieges.
23) Beginnend im 11. Jh. besonders innerhalb der Tendai-Schule und zwischen dieser und der Hosso-Schule. Kriegerische 
Mönche finden sich im gesamten Mittelalter.
24) Sen Rikyū hat scheinbar der Versuchung nicht widerstehen können, die Einsichten, die er als Hof-Teezeremoniemeister 
im erwähnten Kriegsrat gewonnen hatte, zur politischen Intrige zu nutzen (wofür er 'ehrenvoll' durch seppuku aus dem 
Leben scheiden durfte. [Biographie]

日出けん坤輝

Kōan 15

DIE SONNE GEHT AUF, DAS ALL ERSTRAHLT
Wenn die Wolken im Osten sich rot färben und das Sonnenrad hervorkommt, so werden Himmel und 
Erde von einem Ende zum ändern hell das ist, was hier gesagt wird, und das andre Wort Gottes Licht 
erleuchtet Himmel und Erde (shinko tenchi o terasu) hat auch etwa diesen Sinn.

Schaut man vom hohen Berg hinab zu Tal,
Da blühen üppig (überall) Kürbis und Eierfrüchte.

Takai yama kam tanizoko mireba 
uri ya nasubi no hanazakari.

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm
http://buddhism.lib.ntu.edu.tw/BDLM/en/choose.htm
http://www.human.toyogakuen-u.ac.jp/~acmuller/buddhalink.htm
http://www.human.toyogakuen-u.ac.jp/~acmuller/buddhalink.htm
http://www.sgi-usa.org/buddhism/library/Buddhism/LotusSutra/index.html


Wem die  Eigen-Einsicht  geworden ist,  dem wird  die  ganze Welt  zu 
Füßen klar: in diesem Spruch ist die Sonne das Wahre Wesen (Hontai, 
das  Eigentliche);  und wo dies  Wahre  Wesen aufgegangen ist  (erfaßt, 
erkannt, gewußt wird), da ist alles (die "Zehntausend Phänomene",  万
象, banshō) erhellt.

Nun gibt es in der Welt neben der Sonne auch freilich Elektrizität und 
Gas  und  andre  Lampen;  mit  Wissenschaftskraft  lassen  sich  da  bei 
Gaslicht oder elektrischem Lichte Dinge bis zu gewissem Maße sehen 
und unterscheiden; in alledem aber macht sich nur die Kraft geltend, die 
der Mensch mittelst seines (kleinen) Ich hat. Geht aber die Sonne auf, 
so reicht  das alles  (was das kleine Ich macht)  nicht  von ferne daran 
heran. Löst sich aber der Mensch von diesem Ich, d. i. geht die Sicht 
von  dem  Tee-WEG  (Cha-dō,  Tee-SINN)  genannten  Wahren  WEG 
(Hon-dō,  Ur-TAO25)  aus,  so  wird  wunderbarerweise  klare  Sicht  der 
ganzen Welt von einem Ende bis zum ändern möglich; da allererst gilt: 
Namu  Wunderbarer-Licht-Nyorai!  [Anbetungsruf:  Nyorai  der/das 
Unvergleichliche, Absolute]
Anmerkung:
25) Das 'original Dau', ursprünglich daoistische Beszeichnung, von chinesischen 
Buddhisten für 'Dharma' i.S.d. Lehre bzw. 'das wahre Buddha-Wesen' oder 'Absolute' 
gebraucht. Anm. 19 zu Kōan 11.

Kōan 16

IM SPIEL MIT BLUMEN FÜLLT IHR DUFT DIE KLEIDER
Spielt man mit Blumen, wird hier gesagt so geht von selbst (ganz natürlicherweise) ihr Duft auf die 
Kleider über; vom Cha-jin gesprochen heißt dies: nimmt man im Teegemache seinen Sitz ein und emp­
fängt Tee, so geht wundersamerweise der Tee (cha) auf den Leib (die Person) über. Das will sagen: Dies 
Tee genannte Wesen (cha to iu mono) nährt von selbst des Leibes Lebenskräfte (徳 ,  toku); wer daher 
genügsam (mit Tee) sich befaßt hat, der wird in Art und Charakter (jinkaku) wie von selber unversehens 
zum Chajin; es kommt zu dem Bereiche, da es heißt: Wo Moschushirsche sind, da breitet sich von 
selbst der Wohlgeruch. Und die im Teegemach genährten Lebenskräfte tun sich von selber, auch ohne 
daß man darum weiß, kund. So geht alles, ob gut oder böse, auf den Menschen über und wirkt, ohne 
daß man darum weiß. Im Buddhismus gibt es das sog.  In-en  ([zusammen gelesen innen]  因 縁 ),  in 
innerer,  eigentlicher  Grund,  Ursache,  Same;  en  äußerer  Ursachenzusammenhang,  Beziehung, 
metaphysische Verbindung [Karma]). Was In-en wird, das mag wahrhaftig noch so klein sein, es kann 
zur großen Sache werden; z. B. ein Riesenbrand mag, wenn man der Sache nachgeht, von einer Ziga­
rettenhülse oder von Ruß im Kamin herkommen; ein ganz Geringes mag also, zum In-en geworden, 
zum Allergrößten werden. Um von En (縁) zu reden, so ist dies in Wahrheit ein hochwürdiges; wird 
doch gesagt, daß auch Shaka ohne ein  En die Lebewesen kaum erlösen kann. Daher gilt es in allen 
Dingen sehr darauf zu achten, daß ein gutes En entstehe.

Gutes In bringt gute Frucht (果, Kā), böses In bringt böse Frucht. Auch gibt es das sog. Shuku-en (宿縁, 
aufgespeichertes En, von Vorzeiten bzw. Präexistenzen her wirkendes En, Sankhara), und demgemäß 
sieht man oft und viel, daß ein Mensch in der Welt sich mit aller Kraft müht, das Wahre, Rechte zu tun, 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a11


und merkwürdigerweise doch kein Gutes erntet. Das ist durch dies Shuku-en so.

Um ein Beispiel zu nennen: Ein in vermöglichem Hause geborener Sohn mag 
noch so untalentiert sein, so kann er doch das Haus weiterführen; nehmen wir 
umgekehrt  einen  in  schuldenbeladenem  Hause  geborenen  Sohn,  der  die 
Schulden des Vaters übernehmen muß, der aber von dieser Sache gar nicht weiß, 
ja ganz und gar nicht an so etwas denkt. Er arbeitet redlich mit aller Kraft; aber 
da ist das tugendlose Tun seiner Vorvordern; über kurz oder lang kommt ganz 
natürlicherweise die Wirkung (Vergeltung) und wird ihm zum Fluche. Oder in 
anderem Beispiele:  ein  Mann hat  vor  drei  Jahren  etwas  Schlechtes  getan;  er 
arbeitet jetzt in aller Redlichkeit; es kommt aber heraus, was er getan, und von 
der Schuld kann er nicht frei kommen.

Daher gilt es Gutes wirken, das auf Kind und Kindeskinder geht, daß so die 
guten  Kräfte  (toku;  "Wesenskräfte,  Tugenden")  Kind  und  Kindeskindern 
übergeben (abgetreten) werden. Es muß heißen, wie das Wort sagt: Im Hause, da Gutes sich häuft, ist 
ein Überschuß von Glückk. Daß Mengdse's [Menzius] Mutter drei Mal das Haus wechselte,l  kam auch 
von solcher Erwägung her.
Anmerkungen:

k) Eines der berühmtesten Worte des Ostens; vgl. Jinmōshōtōki: Dies hat Meister Kung erläutert und gesagt: In dem Hause, 
da das (Sittlich) Gute sich häuft, ist ein Übriges an Gedeihen." Vgl. Bohner; Jinmōshōtōki I 94, 96, 97, 233, 272; II T 56 n l, 
T 57 n l n 12, T 62 n 96, T 87 n 9, T 95 n 197; vgl. Bohner; Muchimaro-den (Ende, und Vorbemerkung), Monumenta 
Nipponica vol. V 2, 1942. [online bei JSTOR]
Für die Übersetzung dieses Werkes wurde Bohner 1941 eine Professur e.h. verliehen. 
l) Eine der bekanntesten Erzählungen des Ostens, die außerordentliche Achtsamkeit der Mutter in Erziehung ihres Sohnes, 
der hernach auch einer der Größten des Ostens wird, kennzeichnend: jeden schlechten Einfluß, z. B. vonseiten schlechter 
Nachbarschaft, sucht die Mutter zu meiden.

Zum angesprochenen Karma [skr.: Kammam] vgl. u.a. Grimm, a.a.O.: S 189; zur Kausalität S 406f

Kōan 17

ZEHNTAUSEND MEILEN EIN EISENBAND

Das wahre Wesen (眞理, shinri, die wahre Idee, das wahre Gesetz, die Wahrheit) des Alls ändert sich, 
auch in tausend, zehntausend Meilen Entfernung nicht, ist immer ein und dasselbe ungeboren (nicht-
wachsend [不生 nicht-lebend]), nicht sterbend, wird nicht mehr noch weniger dies will das Wort sagen. 
Es gibt in der Welt die mannigfachsten Religionen, Christentum, Buddhismus und andre mehr, sowie 
die mannigfachsten Verkündigungen, ihr Grund und Quell geht auf dies wahre Wesen zurück; in wel­
cher Lehre, in welchem Glauben (宗, shū) auch immer dies wahre Wesen darf nicht weiter ein anderes 
sein.26

Viele Wege sind es, getrennt aufsteigend vom Fuße des Berges,
auf dem gleichen Gipfel den Einen Mond zu beschauen.
Wake noboru fumoto no michi wa ō-keredo 
onaji taka-ne no tsuki o miru kana.

Beim Tee ist es nicht anders: Der Tee (cha) ist letztlich ein Werkzeug (dōgu), den WEG (Tao) zu üben. 
Geht man aufwärts zur Quelle dieses Tees, so führt dies wohl zu dem Einen Band (Einen Weg) Eisen 

Abbildung 4: Menzius

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a12
http://www.jstor.org/


des Ungeborenen-Niesterbenden. Bei diesem Worte tut man wohl, mehr als das "Zehntausend Meilen" 
das "Eine Band" zu beachten; außerhalb dieses "Einen Bandes" (Einen Weges) gibt es auch nicht die 
Zehntausend Meilen. Auch die Zehntausend. Hunderttausend (億) Millionen (兆 [Anm. zu Kōan 3]) 
Meilen sind alle in dem Einen Band.
Anmerkung:

26) Vgl. dazu die Arbeit Aldous Huxleys Perennial Philosophy [beeinflußt von J. Krishnamurti, und Swami Prabhavananda. 
Philosophia perennis findet sich schon bei Leibniz], dessen Konzept und das vedische Konzept des Ātman bzw. Brahman 
In: Grimm  a.a.O.: Einleitung, S 213, 394. Buddhas Ablehnung des Brahmas an einer Vielzahl von Fundstellen im Pali-
Kanon.

Kōan 18

無

NICHT
Die allererste Aufgabe der 48  [49] Aufgaben des Mumenkuan (Mumon-kwan und 
Kōan  31)  lautet  Hat  das  Hündchen  Buddha-Natur?, worauf  Yūeh-chou  mit  Mu 
antwortete.27 Diese  zum  ersten  Anfange  von  dem  erfahrenen  Meister,  dem 
Meditationsschüler gegebene Aufgabe, worüber dieser letztere sich redlich den Kopf 
zerbrechen mag,  wird  jedem,  auch dem Hochgebildeten,  weidlich  Schwierigkeiten 
machen. Bedauerlich ist nur, wenn die meisten meinen: Meditation (禅学 ,  Zen-gaku) 
sei nichts für sie, es sei etwas zu Schwieriges. Es geht eben nicht mit allem so rasch 
wie etwa mit der Herstellung bestimmter Waren. Selbst wenn man rasch verstünde 
und dem alten Meister gut geantwortet hätte, wäre das doch nichts, wenn das damit 
Gewonnene nichts brächte zum eigensten Gewinne. Man muß so werden, daß das 
Wesen (Hontai) in Ding und Sinn (理, Idee) eins wird und man vom Scheitel bis zur 
Sohle wahrhaft echt und ganz ohne Beschränkung das (große) Erlebnis hat und in 
diesem Sinne Mu (Nicht, Nicht-Sein, Nicht-Existenz) antworten kann. Man könnte dann (gerade so 
gut)  U  ( 有 ,  Sein,  Existenz, bejahend) oder auch "TEE" oder auch noch andres antworten. Wenn 
Himmel und Erde ganz TEE werden (so daß man das Ganze mit dem Prinzip des Tee umfassen kann), 
so wirkt  überall  und in allem TEE (da ist  freie Tätigkeit  in allen Dingen).  Doch ich lasse weitere 
Ausführungen. Selber forschen, selber es gewahren, das ist not. Auch ein Buch geheimster Weisheit 
bleibt ohne Wirkung, so sich nicht einer findet, der ihm gewachsen ist. Man hat der Katze Goldstücke 
gegeben, sagt das Sprichwort (und was sind Goldstücke für die Katze?). Ja, was dies Eine Zeichen Mu 
besagt, erlernt sich nicht so rasch.
Anmerkungen:

27) Dieser Kōan ist wohl das bekannteste von allen. Allgemein ist es unter dem Titel Joshus [Dschau-Dschou; Chao-chou] 
Hund Bestandteil fast jeder Kōan-Textsammlung. es soll daher in verschiedenen Übersetzungen zitiert werden:

Englisch Deutsch

Joshus Dog

A monk asked Joshu, a Chinese Zen master: 
"Has a dog Buddha-nature or not?"
Joshu answered: Mu …
Mumon's comment: To realize Zen one has to 

Das Kōan Mu

Ein Mönch fragte Chao-chou:  Hat  ein  Hund wirklich Buddha-
Wesen oder nicht? Chao-chou sagte: Mu.

WU-MENS KOMMENTAR

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a31
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a12
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a03


pass through the barrier of the patriarchs. 
Enlightenment always comes after the road of 
thinking is blocked. If you do not pass the 
barrier of the patriarchs or if your thinking road 
is not blocked, whatever you think, whatever 
you do, is like a tangling ghost. You may ask: 
What is a barrier of a patriarch? This one word, 
Mu, is it.
This is the barrier of Zen. If you pass through it 
you will see Joshu face to face. Then you can 
work band in band with the whole line of 
patriarchs. Is this not a pleasant thing to do?
If you want to pass this barrier, you must work 
through every bone in your body, through every 
pore of your skin, filled with this question: What 
is Mu? and carry it day and night. Do not believe 
it is the common negative symbol meaning 
nothing. It is not nothingness, the opposite of 
existence. If you really want to pass this barrier, 
you should feel like drinking a bot iron ball that 
you can neither swallow nor spit out.
Then your previous lesser knowledge dis­
appears. As a fruit ripening in season, your 
subjectivity and objectivity naturally become 
one. It is like a dumb man who has had a dream. 
He knows about it but he cannot teil it. When 
he enters this condition his ego-shell is crushed 
and he can shake the heaven and move the 
earth. He is like a great warrior with a sharp 
sword. If a Buddha stands in his way, he will cut 
him down; if a patriarch offers him any obstacle, 
he will kill him; and he will be free in his way of 
birth and death. He can enter any world as if it 
were his own playground. I will tell you how to 
do this with this Kōan:
Just concentrate your whole energy into this Mu, 
and do not allow any discontinuation. When you 
enter this Mu and there is no discontinuation, 
your attainment will be as a candle burning and 
illuminating the whole universe.
Has a dog Buddha-nature?
This is the most serious question of all.
If you say yes or no,
You lose your own Buddha-nature.

Die Praxis des Zen verlangt gebieterisch, daß wir die von den alten 
Meistern errichteten Schranken überwinden. Um zur erhabenen 
Erleuchtung zu gelangen, müssen wir die Straße des Denkens ab­
rupt verlassen. Falls wir jedoch die von den alten Meistern 
errichteten Schranken nicht überwinden und die Straße des 
Denkens nicht abrupt verlassen, so gleichen wir Geistern, die sich 
an Büsche und Grashalme klammern.
Was aber ist die von den alten Meistern errichtete Schranke? Diese 
einzige Schranke unseres Glaubens ist eben dies eine Wort Mu. 
Wir nennen sie auch "die torlose Schranke des Zen." Sobald es 
uns jedoch gelingt, diese Schranke zu passieren, treten wir nicht 
nur in ein vertrautes Gespräch mit Chao-chou ein, sondern wir 
wandeln gleichsam Hand in Hand mit den alten Meistern aller 
Generationen unserer Tradition einher, und die Härchen unserer 
Augenbrauen sind mit den ihren verwoben; wir sehen mit den 
gleichen Augen wie sie und hören mit den gleichen Ohren. Ist das 
nicht herrlich? Gibt es wohl irgend jemanden, der diese Schranke 
nicht passieren möchte?
Wir sollten deshalb unseren ganzen Körper in eine einzige Masse 
des Zweifels verwandeln und uns mit unseren sämtlichen 360 
Knochen und Gelenken und unseren 84000 Haarfollikeln auf 
dieses eine Wort Mu konzentrieren. Tag und Nacht sollten wir 
dieses Rätsel zu ergründen suchen. Dabei dürfen wir jedoch nicht 
in den irrtümlichen Glauben verfallen, es handle sich dabei um 
nichts. Auch Attribute wie hat oder hat nicht sind bedeutungslos. 
Das Ganze gleicht etwa dem Verschlingen einer glühend-heißen 
Eisenkugel. Wir bemühen uns verzweifelt, sie herauszuwürgen, je­
doch ohne Erfolg. So reinigen wir uns allmählich und befreien uns 
von mißverstandenem Wissen und falschen Einstellungen, die wir 
aus der Vergangenheit mitgebracht haben. Innen und außen 
werden wir eins. Und wir gleichen einem stummen Menschen, der 
einen Traum hat. Wir kennen diesen Traum nur für uns ganz 
allein.
Plötzlich bricht Mu auf. Der Himmel ist starr vor Erstaunen; die 
Erde bebt. Es ist, als würden wir dem General Kuan sein großes 
Schwert entreißen. Wenn wir einem Buddha begegnen, so töten 
wir den Buddha. Wenn wir Bodhidharma begegnen, so töten wir 
Bodhidharma. Auf dem unendlich schmalen Grat zwischen 
Geburt und Tod entdecken wir die Vollkommene Freiheit. In den 
sechs Welten und den vier Arten der Geburt erfreuen wir uns 
eines Samādhi der Fröhlichkeit und des Spiels.
Wie aber sollten wir mit diesem Kōan arbeiten? Indem wir all un­
sere Lebensenergie auf dieses eine Wort Mu verwenden. In dem 
Augenblick, da wir nicht mehr zaudern, ist es schon geschehen. 
Ein einziger Funke genügt, um unsere Dharma-Kerze zu ent­
zünden.
WU-MENS VERS

Hund! Buddha-Wesen!
Der vollkommene Ausdruck des Ganzen.
Nur ein wenig "hat" oder "hat nicht" genügt,
und der Körper ist verloren; das Leben ist verloren.

Dasselbe Beispiel in der Übersetzung Dumoulins:

Ein Mönch fragt den Chao-chou: Hat auch ein Hund die Buddha-Natur?
Chao-chou antwortete: Mu

Wu-men erklärt:  Beim praktischen Üben des Zen muß man die von den Altmeistern errichtete Schranke 
durchschreiten. Um die wunderbare Erleuchtung zu erlangen, ist es nötig, die Regungen des Bewußtseins 
völlig  abzuschneiden.  Wer  die  Schranke  der  Altmeister  nicht  durchschritten  und  die  Regungen  des 
Bewußtseins  nicht  abgeschnitten hat,  gleicht  Geistern,  die  an (Gräser  und Bäume gebunden sind.  Doch 
sprich: Was bedeutet diese Schranke der Altmeister? Nur dieses eine Schriftzeichen: Mu, die eine Schranke 
des  Tores  der  Schule.  Deshalb  heißt  es  die  Schranke  ohne  Tor  der  Zen-Schule.



Wer hindurchzuschreiten vermochte, kann nicht bloß mit Chao-chou freundschaftlich verkehren, er wandelt 
auch Hand in Hand zusammen mit den Altmeistern der Generationslinie von Geschlecht zu Geschlecht; 
Augenbrauen und Haar einander berührend, schaut er mit gleichen Augen, hört mit gleichen Ohren. Ist dies 
nicht beglückend? Möchtest du nicht diese Schranke durchschreiten? Dann erwecke mit den 360 Knochen 
und Gelenken und mit den 84 000 Poren aus Leibeskräften diesen Zweifel und versenke dich in das eine 
Wort Mu! Trage es mit dir bei Tag und Nacht! Verstehe es nicht als leeres Nichts oder als Nichts in bezug auf 
Sein! Es ist, wie wenn jemand einen glühenden Eisenball verschluckt hat, er möchte ihn ausspeien, kann ihn 
aber nicht ausspeien. Wirf alles bisherige böse Wissen und alles unnütz Erlernte weg! So kommt es nach 
geraumer Weile, wenn der Zeitpunkt reif ist, von selbst äußerlich und innerlich zu einem Zustand der Einheit. 
Es ist  wie beim Traum eines Stummen - er kann ihn nur für sich selbst wissen11. Wenn es plötzlich in 
Handeln ausbricht, kannst du den Himmel erschrecken und die Erde zittern machen. Es ist, als ob du dem 
Feldherrn Kuan das große Schwert entrissen und es ergriffen hättest [Gemeint ist das 'Drachenschwert' des 
ch. Generals Kuan Yü]. Wenn dir so ein Buddha begegnet, du tötest den Buddha, wenn dir ein Patriarch 
begegnet,  du  tötest  den  Patriarchen.  Auf  der  Felsscheide  von  Leben  und  Tod  [d.i.  Der  Kreislauf  der 
Wiedergeburten] besitzest du die große Freiheit; inmitten der sechs Wege und vier Geburten erfreust du dich 
vollkommener Sammlung. 

Doch wie soll man es (= das Mu des Kōan) bei sich tragen? Gib dich nur mit Anstrengung aller Kraft diesem 
Mu hin!  Wenn du nicht  ablassest,  wird es  sein,  wie  wenn eine Dharma-Leuchte  [das  'Licht  des  Selbst'] 
angezündet wird.

Der Gesang lautet:
Hund – Buddha-Natur: 
Der gültige Befehl ist vollkommen aufgezeigt. 
Wer zwischen Sein und Nichtsein verbleibt, 
Verliert Leib und Leben

Samadhi: Zustand der tiefen Meditation. Es gibt mehrere Arten des Samadhi oder des Zustandes der Versenkung, von den 
Zuständen an, in denen man noch ein Gefühl der Unterscheidung besitzt (savikal-pasamadhi) bis zum vollkommenen 
Versinken in die unterschiedlose Einheit (nirvikal-pasa-madhi).
Im Hintergrund des "Mu", steht Nāgārjunas 'Metaphysik der Leere' (śūnya; jp: ku).

Zu Dschau-dschou Tsung-Sën [778-897 {?alternativ BYL II, S166}; jp.: Jō-shū Jū-shin] finden sich im BYL eine Vielzahl 
von Zitaten (Schwerpunkte: 2. {S 57-59}, 9. und 30. Kōan).
BYL I: 61ff, 70ff, 199ff, 208f, 240, 310, 367, 389, 399, 407, 442, 489-496 [Biogr.], 522, 525; II: 72, 81, 159ff, 166ff, 241ff, 
247ff, 281, 286; III: 29ff, 50, 73, 75, 77ff, 81f, 94, 95f; BYL2: 60f, 95-7, 135, 154, 175, 199-202, 265-9, 286-9, 317-9, 334, 
336f, 341f, 344, 354-7, 360, 404f, 407, 472, 476-8.
Joshus Hund wird im BYL nicht behandelt.
Yü-wen Wen-Yän [= Wu-Men; jp.: Um-mon Bun-nen] (864-949) BYL I, 160. Mehr zum Mumonkwan

Dieser Kōan für diejenigen, die diese Seite mit einem  betrachten: Hat der/die/das  
Buddha- oder irgendeine Natur?

Kōan 19

風来伺処

WOHER KOMMT DER WIND?
(Der Wind: Du weißt nicht, von wannen er kommt.)28

Man sagt: Woher kommt der Wind? Hat der Wind sich gelegt, so weiß man nicht das Geringste von ihm. 
Erhebt er sich und wird zum Sturme, so hat er eine so furchtbare Kraft, daß er auch das größte Schiff 
zum Kentern bringen mag; hat er sich dann wieder gelegt, so scheint es, als sei überhaupt kein Wind in 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI


der Welt:  nirgends ist  er,  und doch erfüllt  er Himmel und Erde; das ist  der Punkt,  der schwer zu 
begreifen ist.

Und so der Mensch des Tee (Chajin, Teemeister) tritt er in den Teeraum, trinkt Tee und ist er dann 
wieder hinausgegangen und etwa wieder in seinem Berufe und man fragt: Wo ist nun Cha-dō (das Tee-
Wesen) und was ist es nun mit dem Chajin? Vom Kopf bis zu den Füßen ist dieser Mensch von Tee 
erfüllt, und auch nicht das Geringste ist davon verschwunden, und daß es so ist, wird sich schon be­
merkbar machen. Es ist wie mit dem Winde: du denkst, er sei nicht da, und er ist doch da, Himmel und 
Erde erfüllend.

Zu der Frage nach des Windes Woher gibt man seit alters diese Geschichte: Einst fragte Kusunoki Ma  ­  
sashige einen Zen-Mönch:  Was ist denn überhaupt diese Meditationslehre für eine Sache? Der Mönch fragte: 
Wie ist Ew. Edlen Namen? Worauf die Antwort: Ich bin Kusunoki Masashige. Da rief der Mönch: Kusunoki  
Masashige! Masashige antwortete: Ja! Da fragte der Mönch: Ihr habt geantwortet, aber von welchem Orte (Eurer  
selbst) habt Ihr geantwortet? Das machte, wird erzählt, dem Herzog Kusunoki mit einem Male nicht wenig 
zu  schaffen,  und  solchen  Ursachenzusammenhangs  (in-nen)  halber  erlangte  er  außerordentliches 
Erwachen. Ein zweites, Sekundäres mag hier beigefügt sein: Alles Buddhistische ( 仏法 ,  Buppō) wird 
bezeichnet als Lehre (法門, Hōmon), da etwas gegenüber ist; in jedem Falle steht mir etwas gegenüber. 
Das wahre Wesen (本身本体, Honshin-hontai) ist eigentlich leer; doch so ihm jemand ruft: Holla! Höre!, 
so  kommt  aus  dem  aller  Ichheit  Enthobenen  (Mitte-losen,  Ohne-Herzen  無 心 ,  Mushin) 
wunderbarerweise Antwort in gleicher (grober) Art:  Was gibt's? Wenn aber einer höflich bescheiden 
anruft: Verzeihung! Ist die Frage gestattet? so antwortet das Gefragte gleicherweise bescheiden und sanft. So 
konkretisiert sich die wundergleiche Wahrheit (眞理 ,  Shinri, der wahre Logos). Wer selbst mit dem 
Innersten  Guten  dem  Gegenüber  begegnet,  dem  wird  von  drüben  her  mit  im  Innersten  Guten 
begegnet; wiederum, wer mit im Innersten Bösem begegnet, dem antwortet Böses. Wird die Trommel 
stark geschlagen, so tönt sie stark.

Uteba naru tatakeba
hibiku kane no hachi.

Wie man schlägt, so klingt es,
wie man haut, so schallt es,29

Das metallne Becken.

Wahrlich, das wahre Wesen (die Wahrheit) ist unparteiisch (stracks, gerecht, gerade, redlich). Denkt 
einer, er habe etwas in aller Verborgenheit getan, niemand wisse darum – so ist dem doch nicht so: das 
wahre Wesen des Alls richtet auch dies und bringt es in Ordnung: auf wunderbarste Weise erhält jener 
bösen Lohn. Dieses wahre Wesen oder der Wind, die Welt erfüllend, auf die verschiedenste Weise je 
nach verschiedensten Berührungen sich kundtuend, ist es, wovon unser Wort spricht.
Anmerkung:
28) Anspielung auf die Stelle im 'Sutra des 6. Patriarchen' in dem zwei Mönche über die Herkunft des Windes diskutieren 
(zur Bedeutung siehe Chan Wing-tsit; The Platform Scripture; New York 1963, S9-). Im Mumonkan das 29. Beispiel:

Zum Beispiel
"Wo wird der Patriarch erblickt?" Diese Frage Wu-men's nach dem wahren Geist des Patriarchen bietet den 
Schlüssel zum Verständnis des Köans. Die zwei Mönche, die über die Bewegung der vor ihren Augen im 
Winde flatternden Tempelfahne diskutieren, bleiben auf der Ebene der sinnlichen Wahrnehmung und sind 
meilenweit vom Erleuchtungswissen entfernt. Des Patriarchen Wort: "Der Geist bewegt sich" schreckt sie 
auf, so daß sie sich nach innen, dem eigenen Selbst, zukehren. Doch darf die Aussage des Patriarchen nicht 
nach ihrem Wortsinn an der Oberfläche vom Standpunkt des die Außenwelt leugnenden philosophischen 
Idealismus verstanden werden. Wu-men offenbart den wahren Geist des Patriarchen. Sein Wort der totalen 
Verneinung weist auf die transzendente Wirklichkeit hin, die über Bejahung und Verneinung hinausliegt. Von 
diesem Standpunkt her kann man ebensowohl sagen, Wind, Fahne und Geist bewegen sich, wie auch sagen, 
sie bewegen sich nicht. Alle unterscheidenden Worte sind für falsch befunden. 
Das Beispiel
Einst wehte die Tempelfahne im Wind1. Zwei Mönche stritten miteinander. Der eine sprach: "Die Fahne 
bewegt sich." Der andere sprach: "Der Wind bewegt sich." So ging es hin und her, ohne daß sie zur 
Übereinstimmung kamen. Der Patriarch sprach: "Es ist nicht der Wind, der sich bewegt, es ist nicht die 
Fahne, die sich bewegt, euer Geist bewegt sich." Die beiden Mönche erschauderten.

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a16
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#MASA
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#MASA


Wu-men erklärt:
Es ist nicht der Wind, der sich bewegt, es ist nicht die Fahne, die sich bewegt, es ist nicht der Geist, der sich 
bewegt. Wo wird der Patriarch erblickt? Wenn einer dies fest erfaßt, so weiß er, daß die beiden Mönche Eisen 
kaufen wollten und Gold erhielten. Der Patriarch vermochte sein Mitleid nicht zurückzuhalten und hat sich 
lächerlich gemacht. 
Der Gesang lautet:
Es bewegt sich Wind, Fahne, Geist.
Im gleichen Urteil sind sie für schuldig erklärt.
Er weiß nur, daß er den Mund öffnet, Aber merkt nicht, wie er beim Sprechen fällt.

29) Oder, wie der Bayer sagt: Wia ma in Woid neischreit …

Kōan 20

竹有上下節

DER BAMBUS HAT KNOTEN UND DAMIT OBEN UND UNTEN
Der Bambus ist innerlich hohl (und damit Eines) und hat Knoten, und damit Oben und Unten: Diese 
Welt ist durchweg Eines in (völliger) Gleichheit; wird darinnen aber nicht Oben und Unten geschieden, 
so kann keine Gemeinschaft sein und bestehen, selbst nicht die im wildesten Barbarenlande. Im Heere 
braucht es Generale und Divisionskommandeure, in der Gesellschaft oberste und stellvertretende Lei­
ter; sie nehmen die obersten Stufen ein, und von da geht es abwärts Stufe um Stufe geordnet, und erst 
dann kann alles funktionieren und kann etwas erreicht werden. Auch Danjuro, der große Schauspieler, 
kann nicht alles allein machen, sondern unter ihm (und immer weiter hinab) müssen Leute sein, die 
mitspielen. Freilich wenn es nur lauter Untere, lauter "gewöhnliche Leute" wären, so würde die Sache 
vollends nicht zuwege zu bringen sein. Oben wie Unten sind unentbehrlich. In fremden Ländern redet 
man zwar von Gleichberechtigung von Mann und Frau oder von Demokratie,  wo alles gleich und 
gleich sei – aber hat man nicht auch dort einen Präsidenten und in jedem Verein einen Vorsitzenden?

Auch für den Menschen des Tee gilt das Gesagte: vornehm und gering, arm und reich, alt und jung, 
Mann und Weib, alle mögen den Weg des Tees erlernen und hiezu zusammenkommen; allein, es gibt 
solche, die durch Jahre hindurch gewonnen haben; es gibt solche, die einer ältern Generation zugehö­
ren; wenn man sie als Hauptgäste empfängt und unter ihnen (Stufe um Stufe hinab) alle andern will­
kommen heißt, so geht alles und jedes aufs vortrefflichste; und es können nun Gäste und Gastgeber 
miteinander ohne Sondermeinung (kokoro-oki naku) des Tees sich erfreuen; es ist dann, wie dies Wort 
(Kōan) sagen will: das Herz wahr – gerade wie der Bambus; das Wesen (der Geschmack) darin ohne 
Besonderung (kū, "leer"); Oben und Unten in seiner Unterscheidung richtig funktionierend.
Anmerkung:
Der Verfasser scheint hier die japanische Gesellschaftsordnung der damaligen Zeit unterstützen zu wollen. Dies steht im 
Gegensatz zu den Prinzipien Bodhidharmas und Hui-nëngs, deren Art von Zen gerade die Gleichheit aller Menschen (die 
sämtlich Buddha-Natur besitzen [oder auch nicht]) betont. Vgl. auch das Treffen Boddhidarmas mit Kaiser Wu-Di in: BYL 
1. Kōan

.pdf-version (April 2006) der Webseite 'Zen-Worte im Tee-Raume'. 
Reproduktion der Übersetzung: Sotei Akaji, Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai, ursprünglich erschienen 
als Supplementband XX der Mitteilungen der deutschen Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ost­
asiens, Tokio 1943

http://people.freenet.de/zenwort/


.pdf-Version der Webseite "Zen-Worte im Tee-Raume" Koans 21 bis 40

茶道掛物禅語道訳

Zen–Worte im Tee-Raume
Kōan 21

一を以を之貫

NIMM EINES UND DRINGE DURCH!
(Mit Einem alles durchdringen)

Ein Herz werdend, das Ziel erreichen,m sei's in welcher Angelegenheit auch immer – dies will das Wort 
sagen. Werde hart und fest und führe die Sache durch! Freilich dies hart und fest ist nicht, wie's dir 
scheinen könnte, etwas so Steifes, Unbewegliches, sondern es ist wie die Verse sagen:

Yo no naka wa
mame de shikaku de 
yawarakaku 
tōfu no yō na
hito ni nare hito 
Uka-uka to 
kurasu yō de mo 
hyōtan no 
mune no atari ni 
shime-kukuri ari

In dieser Menschenwelt
werde wie Bohnenkäse,
der, obwohl eckig, doch schwappelig
und (zu dem allem) mame [Bohne:-treu]n ist!
Sieh den Flaschenkürbis! 
Hängt er so sorgenlos pendelt und pendelt, – 
so du genau ihn besiehst, ist um die Brust er 
festen Bandes umgürtet.

So nur geht es in der Welt. Und jener Stehauf-Dharma30: so freudig wackelt er hin und her, fällt und 
fällt und rollt gutherzig, wohin man will, doch am Ende steht er immer wieder aufrecht da. Im tiefsten 
Herzen darf auch keinen Augenblick der Grundwille, das eigne Ziel zu erreichen, verloren gehen. Frei­
lich, um ein Beispiel hier zu nennen: In Japan schreibt man von rechts her, das Buch macht man von 
rechts her auf und liest von rechts weiter und weiter und kommt so allmählich von rechts zum Ende 
des Buches. Bei den Abendländern schreibt man von links her. Öffnet von links her das Buch und das 
Ganze geschieht von links – aber letztlich kommt Rechtsher und Linksher doch auf ein und dasselbe 
heraus. Die Krabbe läuft querwegs, und sie mag querlaufend zehntausend Meilen [Kōan 17] zurück­
legen (und ihr Ziel ebenso erreichen); das ist ihre Eigenart. In allen Dingen gilt: Das Ziel als das Eine 
vor sich haben und immerzu darauf zugehen, dann kommt man zum Ziele: das will dieses Wort sagen.

http://people.freenet.de/zenwort/twrt_htm/twrt_eins.htm
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a17


Beim Tee ist es ebenso, und eigentlich ist dabei nichts Besonderes: Geh immerzu Schritt für Schritt 
voran in dem, was du übst, so erreichst du zuletzt das Eine des Ziels.
Anmerkungen:

m) In Zen und z. B. in dem damit verbundenen Bogenschießen wird oft gesagt: Ist Herz und Ziel eines, so wird das Ziel er­
reicht, ohne Willen. Vgl.: Herrigel, Eugen (1884-1955; jp.: Bungaku Hakushi]); Zen in der Kunst des Bogenschießens; 1948. 
Die vielen Ausgaben dieses Klassikers basieren auf einem Vortrag gehalten in Berlin 1936, und der in Nippon veröffentlicht 
wurde. Die Nachkriegsausgaben sind um "Völkisches" bereinigt. 
n) Wortspiel: mame hat diese und jene Bedeutung. 'Bohnenkäse' = Tofu
30) Gemeint sind Steh-auf-Männchen, den Boddhidharma darstellend. Sehr populär im Japan der ersten Hälfte des 20. 
Jhdts.

Kōan 22

倶底一之指

CHÜTI'S EINER FINGER(ZEIG)
Sehr oft sieht man ein Bild gemalt: ein Mann nach Art des dicken Hotei deutet auf den Mond, und sein 
junger Diener daneben deutet ebenso auf den Mond. Das ist: der chinesische Abt Chüti (倶底, jp.: Gu­
tei, Dschü-Dschih, Chü-chih) hob, wenn jemand zu ihm zu Gast kam, alsbald einen Finger und deutete 
stracks gen Himmel; sein Diener, der immer um ihn war, nahm in der Folge auch unwillkürlich die Ge­
wohnheit an, gen Himmel zu deuten, wenn er mit jemandem zusammenkam. Der Abt vernahm davon, 
rief ihn, ließ ihn vor sich Platz nehmen, und sogleich hob der Diener wieder den Finger und wies nach 
oben. Der Abt, dies sehend, brach ihm auf der Stelle den Finger. Darüber kam der Diener zum großen 
vollen Erwachen – dies ist, was diese Aufgabe (Kōan) zum Inhalte hat.

Beim Menschen des Tee gibt es Geräte und Gefäße, die da vor Augen gestellt und gebraucht werden; 
es gibt gewisse Fertigkeiten (temai) damit verbunden; der wahre Sinn der Gästebewirtung (beim Tee) ist 
jedoch letztlich nicht  Teeschale,  Teeschöpfer  und anderes  mehr  zu  gebrauchen,  sondern des  Tee-
Gastherrn Herz lasset die Gäste den TEE genießen. Viele freilich werden ganz von den Gefäßen und 
Geräten hingenommen; das ist das gleiche wie mit dem Finger dort. Chüti weist zwar mit dem Finger 
auf die Sache, aber der Finger ist doch nur das Gerät (das Werkzeug); wenn Aug' und Ohr von diesem 
Finger besessen werden, so ist das eitler Wahn. Solange man sich nicht von dem Finger trennen kann, 
kann man den wahren Mond nicht erblicken. Buddha zu verehren, ist ganz gut; aber wenn man selbst 
zu Buddha wird, braucht es keine weitere Buddha-Verehrung mehr. Das wird hier gesagt.  Auf den 
Mond mag man zeigen: zum Monde geworden, braucht es keinen Finger mehr – das sagt dies Wort 
(Kōan).

Der Kōan [19., BYL I, 341ff]:
Es steigt ein Stäubchen in die Höhe: die ganze Erde ist darin befaßt. Es geht ein Blümchen auf, und eine Welt 
entsteht.
Die Frage ist nur nach so etwas wie dem Zeitpunkt, an dem das Blümchen noch nicht aufgestiegen, das 
Blümchen noch nicht aufgegangen ist: wie bekommt man diesen in den Blick?
Darum heißt es: Wie man einen Strang mattdunkelgrüner Seide zerschneidet: ein Schnitt, der ganze Strang ist 
ab. Wie man einen Strang von Seidenfäden in das Färbebad mattdunkelgrüner Miscanthushusgräser taucht: 
einmal eingetaucht, ist schon der ganze Strang gefärbt.
Nur daß es jetzt gilt, das Gewirr von Schlingranken zu durchhauen, den im eigenen Haus verborgenen Schatz 
herauszuholen, damit er allerorts dem Hohen wie dem Niedrigen entspreche, nach vorne wie nach hinten 
nichts verfehle, und so in jedem Fall an jedem Menschen sich offenbar bekunde.
Falls es bei dir etwa noch nicht soweit gekommen ist, so sieh dir, was nun folgt, so an, daß du es fassen 



kannst!

Das Beispiel

Wir legen vor:
Der Ehrwürdige Djü-dschi [Chü-ti; jp.: Gu-tei Chi-kan; Zwischenbemerkungen zum Beispiel
'Der ehrwürdige Djü-dschi, so oft ihn jemand etwas fragte' – Was wird, der [auf eine Frage] zu erzählen 
haben! – Solch schwachsinniger Stümper!
' … hob nur den Finger auf.' – Dieser alte Chinese! Tut gerade so, als lle auch er den Menschen in der weiten 
Welt die Zunge abschneiden. – reißt sie ihnen wahrhaftig aus!

Djü-dschi hatte in seiner Klause einen Knaben, der ihm diente. Diesen fragte draußen einer aus, wie denn 
sein Meister andere zu unterweisen pflege. Zur Antwort hob der Knabe seinen Finger aufrecht in die Höhe. 
Beim Meister zurück, erzählte und beschrieb er ihm die Szene. Da nahm Djü-dsch'i sein Messer und schnitt 
ihm diesen Finger ab. Der Knabe schrie laut auf und lief hinaus. Djü-dschi rief ihm einen Ruf nach, und der 
Knabe drehte den Kopf nach ihm um. Djü-dschi aber hielt den Finger aufrecht in die Höhe. Da wurde es in 
dem Knaben weit und offen und er sah alles ein. – Sagt mir einmal: Was für vernünftige Zusammenhänge hat 
er denn gesehen?
Als Djü-dschi im Begriff stand, in die Verwandlung einzugehen, sagte er zu seiner Bruderschaft: Ich habe von 
Tiän-lung das Zen des einen Fingers überkommen, habe es tagtäglich ausgeübt und nicht erschöpft. Möchtet 
ihr es gern verstehen? Damit hob er den Finger aufrecht in die Höhe und verschied. [BYL I, 345]

Die Geschichte des 'Dieners/Knaben' und des Verlöschens des Meisters (zitiert hier nach Hui-kan's 3. Kōan des 
Mu-mon-kwan; dt.: Dumoulin; Der Paß ohne Tor; Tōkyō 1953, S45-). 
Dazu Mumon's Kommentar [Reps; Zen Flesh …, S93]: Enlightenment, which Gutei and the boy attained, has 
nothing to do with a finger, Tenryu will be so disappointed that he will annihilate Gutei, the boy and the clinger all 
together.
Gutei cheapens the teachings of Tenryū [Tiän-lung]
Emancipating the boy with a knife.
Compared to the Chinese god who pushed aside a mountain with one hand
Old Gutei is a poor imitator.
Dazu das Gedicht von Dan-Hsja Tjän-ran (739-824; jp.: Tanka Tennen):
Lehre, die keine Lehre
Wort, ungehört als Wort
Hast du den Mond gefunden
dann tu den Finger fort,
Der Heimgekehrte fragt nicht nach seinen Heimatort.
S 145

Zur Person des Chü-chih:

Chü-chih, ausgezeichnet durch seinen Eifer in der Rezitation des Saptakoti-buddha-mātr-dhārani und nach 
dem Titel dieser sakralen Formel (die chinesischen Schriftzeichen für koti werden chü-chih gelesen) benannt, 
ist einer jener einfachen Zen-Meister, die frei von aller intellektuellen Ambition ihr ganzes Leben lang das am 
eigenen Leib erprobte Erleuchtungsmittel bei der Führung ihrer Jünger gebrauchten. Chü-chih übernahm die 
Methode von seinem Meister T'ien-lung [jp.: Kōshū Tenryū, Tiän-lung], der auf die Frage nach dem Wesen 
der  Wirklichkeit  immer  nur  den Finger  hob.  Diese  Zen-Schule  wurde  als  Ein-Finger-Zen bekannt.  Das 
Beispiel bringt anschaulich zum Verständnis, daß keine bloß mechanisch angewandte äußere Methode mit 
Sicherheit die Erleuchtungserfahrung hervorbringen kann. Bloßes Nachmachen, ohne innere Wirklichkeit, ist 
nutzlos.  Dem Knaben,  der  voller  Verehrung  für  den  Meister  diesen  nachahmt,  wird  dies  zum greifbar 
schmerzlichen  Erlebnis,  als  Chü-chih  ihm  kurzerhand  den  Finger,  den  er  wie  sein  Meister  aufhob, 
abschneidet. Als er sich anschickt, wieder wie der Meister den Finger aufzuheben, wird ihm das Nichtdasein 
des  Fingers  zum  Anstoß  für  die  nicht  zu  teuer  erkaufte  Erleuchtung.
Aus der strengen Schule des Chü-chih sind wenige, aber ausgezeichnete Zen-Meister hervorgegangen.



Kōan 23

UNMITTELBAR AUF DIE PERSON DEUTEN, DAS WESENo SCHAUEND BUDDHA 
WERDEN
Eine Schriftrolle mit dieser Schrift wird gern bei einer Teezusammenkunft buddhistischer Art aufge­
hängt, Großmeister Bodhidharma's Wesenspunkt (Groß-Augenmerk) zeigend. Fragt man nun, wie sich 
darüber etwas Näheres sagen lasse, so mag man sagen: Wo ist Buddha? Der Fragende, das ist Buddha, 
und weiter wo besonders ist (Buddha) nicht. Wie der Kurzvers  Hokku(-Vers) sagt:  Er sucht um sich 
herum die Fuki-Blüten [Petasites japonica], auf denen er mit seinen Füßen steht.

Das ist es. Vielleicht ist dies mit Folgendem am leichtesten zu verstehen: 
Der Neujahrsmorgen kommt herauf; die Nacht ist der Helle gewichen; 
die Raben rufen, die Sperlinge zwitschern; selbst der Schöpfeimer des 
Ziehbrunnens  weckt  mit  dem  ihm  eignen  Laut  ein  glückbringend 
festliches Gefühl. Haben Raben, Sperlinge, Ziehbrunnengeräusch eigens 
zum Neujahrsmorgen ein Besonderes gebracht? Gewiß nicht. Nur du in 
deinem  Herzen  bist  zur  Neujahrswelt  geworden,  und  daher  das 
Neuempfundene  in  Ohr  und  Herzen.  Alle  die  unzähligen 
Erscheinungen sind Eines (Ein Herz, 万法一心). Buddha, du selbst bist 
Eines (Ein Wesen), nicht zwei; so ist er (samt dir) auch nicht irgendwo besonders. Das wird hier gesagt. 
Dieses Wahre Innerste (本心, Honshin, eigentliche Herz, Ur-Herz) ist wahrhaft ganz leer; daher mag es 
zum Buddha werden, zum Dämon (Teufel) werden, zur Schlange auch, zur Katze auch, zu irgend etwas 
werden.

Kairaishi
kubi ni kaketaru 
ningyōbako
hotoke dashitari 
oni wo dashitari

Sieh mal den Puppenspieler da! 
Aus seinem Puppenkasten, der 
am Hals ihm niederhängt, nimmt er 
den Buddha jetzt, und jetzt den Teufel.

Der Mensch auch, der es wie Vogel und Getier treibt, ist zwar der äußeren Gestalt nach ein Mensch, im 
Innern  aber  ist  er  Vogel  und Getier  geworden.  Um noch  einen  Schritt  weiterzugehen,  zugespitzt 
gesprochen: Es sieht ein Mensch die Pflaumenblüte in des Nachbars Garten und möchte sie; er streckt 
die Hand nicht aus, er pflückt sie nicht, doch seinem Herzen nach hat er schon Diebesuntat begangen 
und verfällt der Welt der hungrigen Dämonen. Diese Aufgabe (Kōan) gibt Hinweise, wie man ver­
stehen muß, dies Buddha in eigner Person.31

Anmerkungen:

o) die Natur, die (eigene) Natur.
.31) Vgl. Beispiele 30 und 33 des Mumonkwan.

Abbildung 1: Fuki-Blüte



Kōan 24

日ゝ是好日

TAG UM TAG GUTER TAG ろ

Tag um Tag wahrlich ist ein herrlicher Tag, sagt dies Wort (Kōan): solange jemandem alles vortrefflich 
nach Wunsch geht und er vergnügt und munter ist, ist ja keine Frage, daß Tag um Tag ein guter Tag ist. 
Allein in eines jeden Leben, sei er hoch oder nieder, arm oder reich, gibt es böse Tage, die drücken, und 
solche gibt es gar viele; es stimmt also nicht damit, daß nur lauter herrliche, schöne Tage seien, denkt 
man. Aber dem ist doch gewiß auch nicht so. Gerade auch diese schlechten Tage werden gute Tage ge­
nannt. Um im Bilde zu reden: der Mensch atmet ein und aus, solange er lebt; und solange er ein- und 
ausatmet, währt sein Leben; hört das Ein- und Ausatmen auf, so stirbt er. Gibt es einen Atem, der aus­
geht, so gibt es – das ist eben der Punkt – gewiß auch einen Atem, der eingeht; und gibt es ein Einat­
men, so gibt es ein Ausatmen. Gibt es den Morgen, so gibt es den Abend; gibt es den Himmel, so gibt 
es die Erde; gibt es vorn, so gibt es hinten; gibt es Freude, so gibt es Leid: alle die unzähligen Wesen 
und Dinge sind in dieser Art gebaut; hier ist ein Himmelsgesetz, dem nichts sich zu entziehen vermag. 
Nichts hindert also, Leid für Freude und Freude für Leid zu nehmen. Vergleichsweise gesagt: Eine Last 
von hundert Kwan (375 kg) drückt schwer; legt man sie ab, so fühlt man sich sehr erleichtert und hat 
seine Freude; aber eben in dem schweren Drücken war die Erleichterung und Freude mitenthalten; 
wäre der Druck nicht gewesen, hätte man auch das schöne Gefühl der Erleichterung nicht erlebt. Wie 
der Edle (Koji) Tesshū (鉄舟) singt:

Harete yoshi kumorite yoshi Fuji no yama 
moto no sugata wa kawarizarikeri.

Ob heiter klar, ob auch umwölkt der Fujiberg –
die eigentliche Gestalt, sie ändert nimmer sich.

Vom Wesen her gesprochen, ist es eins, ob gutes Wetter ist, ob schlechtes; oder anders gesagt: Leid 
und Freud zusammen verschlungen (geschluckt), werde Tag um Tag guter Tag. Auch beim Tee führt 
nur Übung (Mühe, hartes Ringen) zum Erfolge; und Erfolg führt wieder zur Übung; vom Wesen aus 
gesagt: beides vereint, das ist der gute Tag!
Anmerkungen:

ろ) 6. Kōan im BYL [I, 147; ab 158 ausführliche Biographie Yün-men Wen-yän; 864-949, = Wu-men; jp.: Um-mon Bun-en; 
wird im BYL am häufigsten aller 'Alten' zitiert; 78-84]

Yün-men's fünfzehn Tage
Wir legen vor:

YÜN-MEN richtete bei der Unterweisung folgende Worte an seine Hörer: Nach den letzten fünfzehn Tagen 
frage ich euch nicht.  Zu den nächsten fünfzehn Tagen kommt mir mit einem Sätzchen daher und redet.
An Stelle der Gefragten sagte er dann selbst: Tag um Tag ist guter Tag.

Zwischenbemerkungen zum Beispiel
Yün-men richtete bei der Unterweisung folgende Worte an seine Hörer: 'Nach den letzten fünfzehn Tagen 
frage ich euch nicht.' – Halb südlich . Stroms, halb nördlich. [Merkwürdige Grenzziehung, will Yüan-wu 
sagen, paßt auf, er führt euch auf den Leim!] – Wir können doch solch alten Kalender gar nicht auftreiben! 
[Versteckter Spott auf die Afterweisheit des chinesischen Kalenders, der jedem Tag seinen genauen Ort im 
Spiel der kosmischen Kräfte anweist, wonach es sich für jeden Tag genau berechnen ließe, ob er Glück bringt 
oder Unglück, und wieviel von jedem.]
Zu den nächsten fünfzehn Tagen kommt mir mit einem Sätzchen und redet! – Da ist auch nichts anderes zu 
sagen, als daß sie am Morgen anfangen und am Abend zu Ende gehen. – Aber nur ja nicht damit her-
iommen, daß der nächste Tag der sechzehnte ist! – Die Tage und die Monde, die fließen so dahin! [Was soll 



man da ausgerechnet zu den nächsten fünfzehn Tagen sagen?] An Stelle der Gefragten sagte er dann selbst: 
Tag um Tag ist guter Tag. – Das heiße ich zusammengefaßt! – Da mögen die Krabben noch so Sprünge 
machen, aus diesem Scheffel kommt keine heraus. [Diesem Auspruch kann sich keiner entziehen; jeder sollte 
so sagen können.] – Wer hätte auch ein Haus, das nicht der Mond beschiene und reiner Wind? umwehte – 
Oder weißt du doch ein solches? – Der Meergott [sagt man ja] kennt alle seine Schätze und weiß nicht, was 
sie wert sind.

Kōan 25

紅櫨上一点雪

AUF ROTER GLUT EINE FLOCKE SCHNEE32

Anfang Winters,  wenn man erstmalig  wieder  wärmendes  Feuer  braucht,  wird  eine  Schriftrolle  mit 
diesen Schriftzeichen gerne gebraucht. Im gewöhnlichen Sinne gesprochen ist es dies: Beim wärme­
nden Feuerbecken trinkt man den Tee und draußen wirbeln die dichten Schneeflocken. Vom Tee aus 
gesprochen, ist jedoch der Sinn viel tiefer.

Das Feuer im Becken ist zur roten Glut geworden, und darauf fällt eine Flocke Schnee: völlig machtlos 
ist sie. [Menschliche Kraft ist wie solche Flocke]. In Beispielen [die vielleicht seltsam sind] gesprochen: 
Der größte Räuber und Mörder kann doch nicht alle Menschen töten. Und: da ist einer, der bezahlt 
immer seine Rechnungen, er rettet die andern, hilft vielen; er ist im Kleinen gut; aber so er im Großen 
schlecht ist, ist er doch letztlich ein schlechter Mensch.

Auch der beste Mensch, Tag um Tag wirkend – lauter Gutes kann er doch nicht tun. Von hervor­
ragenden Menschen, wahren Helden und großen Staatsmännern bringen die Zeitungen davon man­
cherlei.

Allein, wenn Herz und Mitte des Wesens das Große Gute wirken, dann erlischt gewissermaßen all das 
Kleine.  Leute, die zwei Augen haben, finden ganz natürlich, daß alle zwei Augen haben. In einem 
Lande aber, wird uns erzählt, wohnten lauter Einäugige. Einer dachte, solch Einäugigen lebendig zu 
fangen und mit sich zurückzubringen und zur Schau zu stellen und großen Gewinn zu machen, und 
machte sich nach jenem Lande auf. Als er aber dorthin kam, wo nur Einäugige lebten und diese den 
Zweiäugigen sahen, riefen sie: Was für eine Rarität!, liefen herbei, fingen ihn und stellten nun umge­
kehrt ihn, den Zweiäugigen, zur Schau.

Das kleine Gute wird zunichte vor dem großen Schlechten. Mag ich auch noch so viel Gutes tun (noch 
so große Leistung vollbringen) daß immer mir vor Augen steht das Nao (das [unendliche] Noch)p, dies 
will dies Wort, dies eigentümlich tiefe, sagen.
Anmerkung:
p) Welches sich praktisch natürlich immer zunächst im Gefühl des Noch nicht auswirkt.
32) Der Ausspruch selbst geht auf Tao-chi zurück. Tao-chi Lu-Yu Dai Nihon Zoku Zōkyū Vol. 121



Kōan 26

教風流処是風流

WO FŪRYŪ NICHT IST, IST FŪRYŪ
(Nicht-Fūryū ist Fūryū)
Wort und Terminus Fūryū mag man in verschiedenster Weise wiedergeben: einmal ist es 
Geschmack, Geschmacksrichtung; dann in den Künsten etwa Schule, Schulrichtung, und 
weiterhin Stil, Art , ja Kunst überhaupt; man mag es auch als das Poetische im Gegensatz 
zum Unpoetischen, Prosaischen umschreiben, ja endlich als das Schöne überhaupt. Man 
kann Fūryū auch noch weiter und anders wiedergeben – der Leser mag sich selbst die 
Verdolmetschung finden und dieselbe im Folgenden einsetzen.

Eine Schriftrolle mit diesem Worte finden wir sehr häufig aufgehängt. Es 
will sagen: auch der Fūryū;-Mensch, wenn er nur sein Fūryū hat, genügt 
noch nicht; mit diesem Fūryū ist es nicht genug. Zum Nicht-Fūryū muß es 
werden. Freilich, wollte man mit dem Nicht-Fūryū anfangen, so wäre das 
vollends verkehrt. (Das wäre wie der Vers sagt):

Ikkyū33 no mane shite 
tera wo oi'dasare
Wollt' es machen wie Ikkyū – 
warf man ihn zum Tempel 'naus.

Natürlich ist schon recht und gut, wenn einer am Ende, wie der in diesem 
Liedchen, wie Zen –Meister Ikkyŭ werden will; wo aber die Kraft fehlt und es wie in dem Liedchen ist, 
da geht es eben nicht. Nur das über das Fūryū hinausgeschrittene Nicht-Fūryū kann die Sache leisten. 
Solange man in dem [Stand des] Fūryū ist, kann man nur als Fūryū-Vertreter wirken; erst wenn man zu 
Nicht-Fūryū gelangt ist, kann man alles andre mit einbegreifend (anvermählend), 和して in Harmonie 
verbindend) umfassend wirken. Welche Richtung (風, ryū) auch immer jemand erlangt, so kann er nur 
in dieser Richtung (Schule 風派, ryūha) erfreulich, vereinend wirken; andrer Richtung gegenüber will ein 
Zusammengehen (eine Gemeinsamkeit,  Verkehr, Austausch) nur schwer gelingen. Erst wenn er die 
eigne Richtung (ryūgi,  Sinn,  Begriff,  Lehre der Richtung) abwirft  und Sinn und Wollen der ändern 
Richtungen miteinbegreift, kann er völlig die Sache führen. Daher gilt es, zuallererst fest und völlig in 
der eigenen Schule (修業, shūgyū, Praxis) sein, darnach darüber hinausgehen (sie wegwerfen) und allen 
begegnen.

Oder anders gesagt: einer lernt in der Schule allerlei und hat jetzt viele Kenntnisse und ist ein sehr guter 
Schüler; aber wenn er jetzt nicht darüber hinaus ins Leben tritt und im Handel oder der Industrie sich 
[bzw. das Gelernte] ganz frei und selbständig (jiyū jizai) betätigt, so ist gar nichts erreicht.

Man muß in den Lebensstand kommen, wo es heißt (wie das alte Wort sagt): "Wo kein Wasser ist, ist 
doch Wasser." [Man muß zu dem (schöpferischen bzw. praktisch lebendigen) Stand kommen, da man 
Wasser schöpft, wo gar kein Wasser vorhanden erscheint.]
Anmerkung:

Das 6. Beispiel des Mu-mon-kan:

Die Geschichte des  Beispiels  findet  sich ausführlicher,  unter Berufung auf  ein  dem chinesischen Kanon unbekanntes, 



apokryphes  Sutra  Daibontennō  Mom-butsu  Ketsugikyō  (Bd.  3),  im  ersten  Teil  der  "Gemischten  Chronik  der  (Zen-)
Schulen" (Shumon Zatsuroku), die als Bd. 5 und Bd. 6 der Zen-Schrift Ninden gammoku (zuerst herausgegeben in der 
zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts) beigefügt wurde. Gemäß der Erzählung des Sutras war die Blume, die der Buddha vor 
der Jüngerschar emporhielt, eine goldfarbene Lotosblume, die ihm der Brahma-König dargebracht hatte. Die Erzählung 
erscheint  im  Zen-Schrifttum  wahrscheinlich  zuerst  in  der  Schrift  Tenshō  Kōtōroku  (1036).  Vgl.  über  die  apokryphe 
Tradition bezüglich der Entstehung der Zen-Schule Issh b; Miura; Ruth Fuller-Sasaki; Zen Dust, 151 f.�

Buddha zeigt eine Blume

Als einst der Welterhabene auf dem Geierberg [Neumann: 'Geierkulm'] weilte, hob er mit den Fingern ein 
Blume empor und zeigte sie der versammelten Schar (der Mönche). Damals schwiegen alle. Nur der 
ehrwürdige Kāshyapa verzog sein Gesicht zu einem Lächeln. Der Erhabene sprach: Ich habe das wahre 
Dharma-Auge, den wunderbaren Geist des Nirvāna, die formlose wahre Form, das geheimnisvolle Dharma-
Tor, das nicht auf Worten und Buchstaben beruht, eine besondere Überlieferung außerhalb der Schriften. 
Diese vertraue ich dem Mahākāshyapa an.
Wu-men erklärt:
Gautama von goldfarbenem Gesicht hat ganz unverschämt Gute in Niedrigkeit zwingend, einen Schafskopf 
ausgehängt und Hundefleisch verkauft. Man kann schon sagen: Etwas sonderbar. Wenn in der großen 
Versammlung alle gelacht hätten, wie wäre dann das wahre Dharma-Auge (in der einen Linie) überliefert 
worden? Wenn aber Kāshyapa nicht gelacht hätte, wie wäre das wahre Dharma-Auge (überhaupt) überliefert 
worden? Wenn einer sagt, das wahre Dharma-Auge kann überliefert werden, so ist dies, wie wenn der Alte 
mit goldfarbenem Gesicht am Dorftor betrügt. Wenn aber einer sagt, es kann nicht überliefert werden, wie 
wurde es dann allein dem Kāshyapa Übermacht?
Der Gesang lautet:
Als er die Blume emporhob,
Erschien der Schwanz.
Käshyapa verzog sein Gesicht im Lächeln,
Menschen und Himmel wußten nicht, was tun.

'Fūryū' Nelson: 'taste, elegance, refinement'. [Radikal 182, nicht 16.] "Das nicht auf Worten beruhende" i.S.d. chinesischen 
Redensart "nicht bis 3 zählen können."
32) Siehe Bohner, Ein Tag im Leben Ikkyūs; Beiträge z. Ostasienkunde; 1,1 1954 
Ikkyū werden nicht nur homosexuelle Aktivitäten im Kloster nachgesagt, sondern auch eine Liebschaft mit der blinden 
'Minnesängerin' Mori. Vgl.: Stevens, John; Lust for Enlightenment; Boston, London 1990 (Shambala), ISBN 0-87773-416-
X; S 96-103. Seine 'romantischen' Gedichte auch in: Ikkyū Oshō Zenshū; Tōkyō 1894 (Koshokukan); Covell, J.; Yamada S.; 
Zen's Core: Ikkyū's Freedom; Seoul 1980 (Hollym Int.) 

Kōan 27

以心でん心

MIT DEM HERZEN DAS HERZ WEITERGEBEN
[Oder Von Herz zu Herzen (Vom Wesen zum Wesen, Vom Innersten zum Innersten)]

Man schreibt oft nur die ersten beiden Zeichen: I-shin Mit dem Herzen oder die letzten beiden Zeichen 
Den-shin Weitergeben das Herz, (das Herz tradieren); dem Sinn nach will dies immer dasselbe sagen. 
Einst versammelte Shaka alle großen Jünger (Dai-Rakan); schweigend hielt er eine Kompira-Blüte vor 
sich. Aber die Menge der Jünger verstand den Sinn davon nicht. Nur Kas'yapa [Pali: 'Kassapo'] sah sie 
und lächelte. Shaka gewahrte solches und übergab daher ihm "Sinn und Wesen (das Letzte, Innerste) 
des Buddhismus. Das ist dies Mit dem Herz das Herz (das innerste Wesen, den Kern) weitergeben. Sagt 
auch der Edle Gempaku:

Cha no michi wa 
kokoro ni tsutae 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#IKK


me ni tsutae 
mimi ni tsutaete 
ippitsu mo nashi.

Den Weg des Tee –
tradiere mit dem Herzen
tradiere mit dem Aug'
tradiere mit dem Ohre –
doch nicht mit einem einzigen Pinselstriche!

Etwas leichter (einfacher) mag es so gesagt sein (mit dem Volksspruche):

Ki ga areba
me mo kuchi hodo ni
mono o ii
Hat man etwas in dem Herzen,
spricht das Auge es, als sei's der Mund.

Für die großen Wortfechter, Theoretiker und die Vielstudierten ist das vielleicht schwierig. Wäre es et­
was aus der Prüfung für das höhere Beamtentum, so würden sie wohl trefflich Red'  und Antwort 
wissen. Aber mit diesem I-shin Den-shin Mit dem Innersten das Innerste hat es andre Bewandtnis: ge­
rade darin, in dem Nichts-Sagen ist der Sinn, der unsagbare, unerschöpfliche; wird dieser weitergege­
ben, dann ist das wahrhaft das Mit dem Innersten das Innerste. Nicht leicht ist's; ohne Meditieren (za­
zen) und praktisch darum Ringen, ist dies Wort (und das in ihm Gewollte) schwer erfaßbar.
Anmerkungen:

'Weitergabe der Lehre' (Initiation) innerhalb einer Traditionslinie (vgl. auch Govinda, Blofeld für die Vajrajana-Tradition). 
Kassapo war der einzige der Anwesenden, der das (schweigende) Drehen der Lotusblume in der Hand Shakyas als "das Rad 
der Lehre" richtig interpretierte. Aufgrund der geschilderten 'Weitergabe' gilt er als der '2. indische Patriarch' im 
chinesischen Verständnis ['3. Patriarch' wurde dann Ananda, der Vetter Shakyas, bekannt für seine Rezitation der gesamten 
Lehre beim 1. buddhistischen "Konzil der Fünfhundert" {nach 483 v.u.Z.}]. Vgl. auch 6. Beispiel im Mu-mon-kan [26 
Anm.]. 
isshin-denshin: Nelson: "telepathy, sympathy, quiet understanding;" Kodansha: "direct communication from mind to mind, 
telepathy;" Hartmann/Werenke: "das stillschweigende Einverständnis."

Die Lehre des Meister aufnehmen
Das Verständnis des Gesetzes und die Erlangung des Weges hängen von der Kraft des Meisters ab. Wir müssen 
nur wissen, daß wir, wenn wir einen Zen-Meister befragen und ihm zuhören, seine Anweisungen nicht an unseren 
persönlichen Vorstellungen messen dürfen. Derjenige, der das täte, wäre nicht in der Lage, die Belehrungen des 
Meisters zu verstehen. Wenn wir einen Meister nach dem Gesetz befragen, müssen wir Körper und Geist reinigen 
und Augen und Ohren still werden lassen, damit wir einfach zuhören und seine Belehrungen empfangen, ohne 
irgendeinen anderen Gedanken damit zu vermischen. Körper und Geist müssen ein und dasselbe sein mü) denen 
des Meisters, so wie Wasser, das von einem Gefäß in ein anderes gegossen wird. Nur wer in der Lage ist, sich in 
dieser Weise hinzugeben, wird die Lehre des Meister aufnehmen können.
Vgl. "Weitergabe der Leuchte" entstanden ca. 1004-7, Biographien und Kōans von 600 Meistern: Dau Hsüan [jp: 
Dōgen] Dsching-De Tschuan-Deng-Lu [Djing-dö Tschuan-dëng-lu]; jp.: Ketoku Dentō-roku, 30 Bde. [Kioto o.J. 
{pre-1960}], wobei jedoch die geschichtliche Treue nicht allzu akurat sein soll. Der Verfasser ist nicht zu 
verwechseln mit Dogen Zenji.

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#DO
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a26


Kōan 28

一才一春有

EIN (JEDES) JAHR HAT EINEN FRÜHLING

Das Wort will offenbar sagen: Mit jedem Jahre kommt gewiß der Frühling, da alles licht und fröhlich 
wird. Ein simples Wort ist dies. Man mag auch für gut finden zu sagen: im 
Menschenleben seien gewisse Jahre der Frühling, darnach die mittleren Jahre der 
Sommer, die Jahre des beginnenden Alters der Herbst, das eigentliche Alter der 
blätterentblößte Winter; man mag sagen: innerhalb eines Tages sei der Morgen der 
Frühling, der Mittag der Sommer, der Abend der Herbst, die Nacht der Winter; im 
großen, im kleinen walten diese vier Gezeiten – worauf es uns aber ankommt, das ist: den 
Frühling und seine Zeit beachten! Was nämlich das Wesen des Tee ist das lebt der Bauer, 
auch ohne daß er darum weiß, alle Tage; niemand ist dem Tee gemäßer als der Bauer. Im 
Frühlingswetter sät er den Samen; den Kornregen nutzend, pflanzt er die Setzlinge aus; 
wird es Sommer, so jätet er Unkraut; des Herbstes Reifen wartet er ab – vortrefflich alles 
und jedes (unbewußt gleicht er sich der Jahreszeit an).

Beim Tee ist es nicht anders: Von dem Teebusche, dessen Tee der Chajin trinkt, werden 
Anfang des Sommers die Blätter gepflückt und in die Teebüchse getan; und Anfang des 
Winters wird diese geöffnet und des Jahres Tee erstmals gekostet.

Bei günstigem Winde zieht man die Segel hoch, bei widrigem Winde rafft man sie: geht 
man auf den Grund all solchen Handelns, so ist es der, dem unser Wort gilt: Im Frühling 
sät man den Samen; diesen Einen Frühling nutze gut! Wer dieses Frühlings Frist 
ungenutzt vorüberziehen läßt, dem geht das ganze Jahr verloren. Für des Menschen 
ganzes Leben gilt dasselbe: wer des Lebens Frühling ungenutzt vorübergehen läßt, hat für 
das ganze Leben unwiderbringlichen Schaden: dies ist, was unser Wort sagt. Des Einen 
ganzen Jahres Gestaltung liegt im Neujahrstage; des ganzen Tages Gestaltung in der 
Frühe des Morgens.

Kōan 29

人間万事サイ翁馬

DER MENSCHEN DINGE ALLE SIND WIE DAS ROSS DES ALTEN VON SAI
In Sai(shang) in Tangq lebte einst ein Alter, der hatte ein treffliches Pferd. Eines Tages lief ihm das 
Pferd auf und davon: der Alte von Sai war nicht im Geringsten bestürzt. Tage darnach kam das Pferd 
in Begleitung eines andern hochvortrefflichen Pferdes zurück: der Alte war darüber auch nicht weiter 



erfreut. Nach einer Reihe von Tagen ritt der Sohn des Alten auf dem vortrefflichen Renner, stürzte und 
kam schrecklich zu Schaden. Aber der Alte war darüber auch nicht weiter betrübt. Da geschah es, daß 
die Hunnen einfielen. Die jungen Männer spannten die Sehnen und kämpften; neunzig Tote hatten die 
Männer von Sai. Der Sohn des Alten von Sai allein aber mit seinen gebrochenen Schenkelnrkonnte 
nicht in den Kampf; Vater und Sohn blieben sich einander erhalten. Dies ist nun zwar gar nicht, wie es 
japanischer Volksgeist will; aber das sei hier nicht weiter beachtet. In dieser flüchtig treibenden Welt ist 
es mit allem, wie mit dem Roß des Alten von Sai; nichts ist allemal so und nicht anders [一定 ,  ittei, 
ganz und gar bestimmt, eindeutig, entschieden]'. Sagt man ja auch: Ist Dunkel (Yin), so ist auch Licht 
(Yang). In keinem Augenblicke kann man sagen: das ist das Ganze. Darauf weist dies Wort.

人間万事サイ翁馬
DER ALTE VON SAI (ANDERE FORM)
Freud und Leid reißen den Menschen mit sich fort. Der Jubel des Sieges betäubte ganze Völker und 
zog sie mit sich – zu ihrem Untergang. Daß das Leid, dieses Negative, unter das Dasein Hinunter­
neigende, den Menschen mit sich fort in die Tiefe reißt, braucht, (denkt man) kaum gesagt zu werden. 
Und doch, sind nicht wir es, die in den Brunnen des Leids hinabstarren, der traurigen Süße, der lo­
ckenden, lauschend? Sind nicht die Massen, die Völker selber es, in der Trübnis und Wirrnis der Trau­
rigkeit gegen das eigenste Selbst wütend, es zerfleischend, den Mephisto-Satz denn alles was besteht ist 
wert, daß es zugrunde geht kreischend jubelnd, das Leid erst wahrhaft zum Leide machend? – Der Alte 
von Sai ist nicht so. Der edelste Renner, den er mit Lebenssorgfalt gezüchtet, läuft ihm davon, scheint 
für ihn verloren. Der Alte von Sai ist wohl innerlich davon betroffen und bewegt. Aber selbst dieser 
größten Kostbarkeit mag er verlustig gehen – ihn selbst letztlich trifft das nicht. Nach einigen Tagen 
kommt das Pferd zurück und hat, O Wunder! ein anderes Pferd mit sich gebracht, wie es trefflicher 
kaum zu denken. Den Alten von Sai bewegt dies Geschehen, und, die Freude rührt an sein Herz. Aber 
sie reißt ihn nicht mit sich fort. Und wieder geschieht ein hartes Unglück: der Erbsohn stürzt vom 
Pferde und verletzt sich aufs unglücklichste.  Aber den Alten von Sai zerschmettert dies Leid nicht. 
Nicht lange, so entbrennt ein heftiger Kampf mit herandrängender wilder Horde. Und sieh, gerade 
durch jenes Unglück, das der Erbsohn erlitten, bleibt er bewahrt. Der Alte von Sai aber bleibt im In­
nersten ruhig wie zuvor. – Die Griechen sprachen von Sophrosyne, zu Deutsch von der Besonnenheit, 
aber  solange  das  gleichsam nur  ein  Moralwort  ist,  solange  nicht  das  Nicht-Leben-Nicht-Tod  hier 
hineinreicht,  solange treffen wir es nicht.  Die Menschen des Ostens sagen gern von ihren Helden: 
Nicht Freude noch Leid bewegte sie; nicht Zorn noch Jubel war auf ihrem Antlitz zu schauen fast zu 
stehenden Redensarten sind solche Worte geworden;  und im Abendlande hat man auch oft davon 
gesprochen, daß der Mensch des Ostens nie seine innere Erregung oder Bewegung zeige. Sicher mit 
Unrecht. Soziale Schichtung, wechselnde Zeitalter haben große Beherrschtheit vielen im Osten aufge­
zwungen; die Sitte hat vieles geformt. Aber wo das vorgenannte Wort von großen Helden gesagt wird, 
da weiß ein jeder: Freude und Jubel haben diese bei der Verwirklichung ihres Lebens bis ins Tiefste er­
griffen, und alle Bitternis der Pein haben sie geschmeckt. Da sieh den edelsten der Menschen zittern 
und zagen vor Qual und Schmach; und es  ist  nach uralter Anschauung des Ostens,  wie  sie Kung 
(Gespräche letztes Buch) ebenso lebt, der König der Könige, der die tiefste Schmach trägt – aber da ist 
etwas über Freude und Leid hinaus, und das erblicke! und sieh das Gleichnis des Alten von Sai! Da ist 
hier die amorphe Masse Quarz und dort der klare leuchtende strenggeformte Bergkristall das von den 
Steinen aus aufwärts hinauf hebe ins Menschliche, in das Volk, in die Völker und über sie hinaus!
Anmerkungen:

q) Die Geschichte findet sich bei Huai-nan-dsï [Huang-lung Hui-nan {Schulze zum gelben Drachen}, jp.: Ō-ryŭ E-nan; 
1002-69; BYL I 204f, 215, 355 {nicht zu verwechseln mit dem in derselben Tradition stehenden: Huang-lung Sï-hsin, jp.: Ō-
ryŭ Shi-shin, †1139}]: "Als beim Davonlaufen des Pferdes alle Leute den Alten bedauern, sagt er: Sollte das nicht ein Glück 
sein? und als sie ihn beim Zurückkommen des Pferdes beglückwünschen, sagt er: Sollte dies ein Unglück bedeuten?"
r) Unser Text gebraucht nur das Zeichen ??? [Nelson 4552: lameness, lame person, and odd (shoe), one of a pair] 
Huainandsï zufolge ist damit gemeint, daß der Sohn sich die Schenkel brach.



Kōan 30

一

EINS
Das Zeichen Eins,  gleichen Sinnes wie Nicht (Mu)  worüber wir oben geschrieben, will  sagen:  Das 
ganze eigene Sein (Zenshin) in Eines zusammenfassen, EINS werden, ist not; das ist der erste Anfang 
von allem.  Wenn wir  Japaner eine Rechnung oder derlei  schreiben und Punkt für Punkt notieren, 
schreiben wir immer dies Schriftzeichen Eins und dann wieder Eins. Immer kommt Eins als Erstes 
hervor. Das Ungeboren-Unvergängliche wahre Wesen (Hontai, das Nicht-Leben-Nicht-Tod-Wesen) ist 
das Eins gewordne große Urelement.

Der Mensch, in diese Welt hervorgeboren, bekommt seinen Geschlechts-, Familien- und Vornamen.s 
Das wahre Wesen dieses Eins ist Grund und Anfang, aus dem Zwei und Drei folgen. Man kann aus 
diesem Eins, indem man es vervielfältigt, Zehn und Hundert machen, und kann aus jeder Zahl durch 
Teilung Eins erlangen. Auch beim Tee gilt solches: (Der Tee ist Eins) Anfang und Urgrund (moto) ist 
der Tee; mag man auch das einzelne Gerät oder Gefäß lieben, – es ist doch so geschaffen und gewählt, 
daß nicht der Mensch des Tees allein es nutzt und brauchen kann, sondern daß es für jederman im Tag-
für-Tag-Gebrauch willkommen-unentbehrlich wird. Man mag es nur frei und ungehindert gebrauchen, 
so folgen tausendmal zehntausend Wandlungen daraus hervor. Dies Leitwort (Kōan) Eins ist das Aller­
erste, und alles andere fließt aus ihm; in diesem Sinne ist es geschrieben.
Anmerkungen:

s) Haus- bzw. Laden-, Firma-Namen 何屋 [Nelson: nan(demo)ya = 'Jack of all trades']; es folgt im Texte dann "welcher 
-beei" (Benennung alten Stils); endlich 何某, nanibō.

Kōan 31

VERDORRTER BAUM BEGEGNET KEINEM FRÜHLING
Verdorrter Baum treibt keine Blüten, selbst wenn es Frühling wird – das ist wie das Wort: Des Mörders 
Klinge,  des  Lebendigen  Klinge (Leben  und  Tod  gibt  das  Schwert;  die  Bösen  strafen,  die  Guten 
schützen, ist des Schwertes Werk). Solange der Baum lebendig ist, mögen auch im Winter die Blätter 
von ihm fallen, – sowie der Frühling kommt, sproßt und blüht der Baum neu.

Man darf nicht beim Steinspiel [Go] Steine zwecklos setzen; denn soviele man auch solche setzt, diese 
sind und werden alle tote Steine; keinem Frühling wird da begegnet. Darum setze mit aller Sorgfalt und 
Entschlossenheit lebendige Steine; jeder einzige Stein hat Kraft und wirkt gewaltig. Auch der Mensch 
des Tees (Chajin) muß sehr auf dies Ein Zug, eine Bewegung (Jeder Zug lebendige Bewegung) achten. 
Die Ausländer sagen: Wenn ein Japaner einer Angelegenheit halber einen Bekannten besucht, so gibt es 
erst eine lange Begrüßung, man fragt nach dem Wetter und redet von allen möglichen und unwichtigen 
Sachen,  und zuletzt,  so  kommt es  vor,  geht  der  Besucher  wieder  nach  Hause  und hat  vor  lauter 
anderem Reden ganz vergessen, die Angelegenheit, derentwegen er gekommen, zur Sprache zu bringen. 



Im Auslande,  dem aufgeklärt  ("in  der  Sache  klar")  genannten,  hat  sich  die  Sitte  gebildet,  solches 
Unnötige (Überflüssige) abzukürzen (bzw. ganz wegzulassen); die Zeit ist beschränkt; man bringt also 
das Wichtige allein vor und geht dann wieder nach Hause. Im Südklausenbericht (Nambōroku) wird 
gesagt:  Tee  solle  nicht  über  zwei  Stunden  dauern;  ausgenommen  freilich  den  Fall,  da  das 
Zusammensein (das Gespräch) in Eintracht, Ehre, Reinheit erblüht.

Etwas unsorgfältig (achtlos, gedankenlos, somatsu) behandeln, das ist, wie wenn man einen toten Stein 
setzt: selbst wenn der Frühling kommt, kann es da kein Blühen geben – das ist, worauf im obigen 
Worte hingewiesen wird. [Wa-kei-ui-Dan, Kōan 10]

松風

Kōan 32

FÖHRENRAUSCHEN
[wörtlich: Föhrenwind] Tritt man in den Teeraum und das Wasser siedet im Kessel, so macht es ein 
Geräusch wie das Rauschen in den Föhren – man fühlt sich alsbald im Genienbereiche; ein schönes 
Gefühl ist das. Dies Wort Föhrenrauschen finden wir nicht nur auf Schriftrollen geschrieben; auch auf 
Teeschalen, Teeschöpfern und so fort finden wir es. Rauscht der Wind in den Föhren – ah! tönt es; und 
dies On (dieser Ton), das ist  In (因 , Ursache). Die Welt ist ein Komplex von In. Wenn zwei Sachen 
einander gegenüber kommen, so erwächst sogleich ein In. Trifft der Wind auf die Föhre, so gibt es das 
On (den Ton), zugleich liegt darin ein In. Das Sprichwort sagt:  Der Nichtsahnende ist Buddha (eine 
gute Seele).  Dann sind die meisten Leute Buddha; sie ahnen nichts. Wer aber die Dinge tief sieht, 
gewahrt sogleich, wie die Dinge zum In werden. Und das In entfaltet sich nach den mannigfachsten 
Seiten, fort und fort wirkend. Zum Beispiel: ein Mensch des Auslands und einer Japans schließen die 
Ehe; das Kind wird eine Verbindung (Mischung) beider. Geht aber in der Folge die Eheschließung nur 
nach der japanischen Seite hin, so wird die dritte Generation wieder japanisch; geht sie umgekehrt fort 
und fort nach der ausländischen Seite hin, so werden die Nachkommen wieder ganz und gar Ausländer. 
Das ist: dies In ist von so großem Gewichte. Auch böse [oder: schlecht, arg, übel] Natur, die immer 
fort mit dem Guten zusammen sich verbindet, wird ins Gute verwandelt; und selbst der Gute, der 
immerfort nur mit Bösen sich mischt, wird natürlicherweise zuletzt böse. Daran ist nichts zu ändern. 
Deshalb  ist  not,  dies  In,  welches  bei  dem Föhrenwind  On (der  Ton34) ist,  zu  einem guten  In  zu 
gestalten.
Anmerkung: 

34) Vgl. dazu die Ausführungen Govinda Anagarikas zum "OM", das, als universelle Silbe, den gesamten Tonumfang der 
menschlichen Stimme, von ganz offen bis ganz geschlossen, umfaßt.

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#10


平生心是道

Kōan 33

DES GEWÖHNLICHEN LEBENS HERZ UND SINN – DAS IST DER WEG
(Was das tägliche Leben ausmacht – das ist der Weg)

Des gewöhnlichen (alltäglichen) Lebens Herz und Sinn (kokoro) entspreche dem WEG (Tao), sagt der 
Spruch; das ist: was du allezeit tust, das ist und werde gerade das, was ein Mensch des Tees (Chajin) will. 
"Herz und Sinn," das will sagen: der Geist (seishiri); das ist in Wahrheit die im Grunde des Herzens 
eines jeden wohnende Kraft, Gutes und Schlechtes, Verkehrtes und Rechtes zu scheiden. Wo Verstand 
und  Willkür  diese  Scheidekraft  (handanryoku)  zu  ihrem  [besonderen,  eigennützig-eigenwilligen] 
Gebrauche an sich heranziehen, da wird der Geist in der Folge umwölkt (getrübt). Darum gilt es, kraft 
des (ungetrübten) Geistes des innersten Herzens, das Verkehrte, Schlechte ganz und gar auszufegen. 
Das freilich ist  überaus  schwer.  Der  Spruch sagt  also – um es  einmal  leicht  zu  sagen:  Wer  nicht 
erzürnte, der lacht; wer nicht geirrt hat, ist der Wissende (Erwachende, satori no hito); wer Böses nicht 
tut, ist gut – das Tag um Tag zu verwirklichen, darauf habe acht! Das übe!

本来無一物

Kōan 34

NICHT EIN EINZIG DING URSPRÜNGLICH

Dieser Spruch sagt: Ursprünglich (und im Grunde) hast du nicht ein einzig 
Ding (nicht das Geringste) [oder auch: Ursprünglich hast du ein einzig Ding 
Nicht; denn ehe du geboren worden, galt dieses Nicht; und wohin du mit 
dem Tode gehst, gilt dieses Nicht; und solange du nicht begreifst, daß auch 
während der Spanne, da du lebst, dieses Nicht das Eigentliche (Hontai) ist, 
hast du überhaupt noch nichts begriffen. Wer nicht in diesem Nicht-
Bereiche ist, bleibt immer ein Irrender. Darum gilt es vor allem ändern 
dieses Nicht-Bereiches (無地, mu -chi) Wesen (Hontai) zu lernen (kenkyū-
suru). Wer jedoch bei sich selbst um dieses Nicht weiß, der mag (wohl etwa 
auch) aufs äußerste beschimpft, beleidigt, geschmäht werden; da er doch 
dieses Nicht im Herzen hat, ist das alles, als schieße man in den blauen 
Himmel; er spürt das gar nicht; daß er gar zornig würde, kommt gar nicht in 
Frage. Singt der Edle Tesshu:

Trinkt man Wein, so wird man bald so frühlingsfroh!
Selbst des Gläubigers Geschrei "Geld her!" wird 
Nachtigallenruf



Sake nomeba itsuka kokoro mo harumekite
Shakkin – tori mo uguisu no koe

Das ist die Weise, auf die die Sache zugeht. Wenn bei jemandem dieses elende Ding Geld (kane to iu 
yatsu) eben nicht ist, dann mag auch der gewaltigste Rechtspraktikus noch so sehr streiten, sich ereifern 
und herauspressen wollen, es kommt eben kein Geld zum Vorschein. Ein so gewaltiges Ding ist dieses 
Nicht, das mag man daran sehen. Nichts ist stärker als dieses Nicht. So auch der Krieger: hat er, zur 
Schlacht gehend, Leben und Tod vollkommen in das Nicht gestellt, so kann er im noch so heftigen 
Kugelregen unbekümmert still und gelassen bleiben; sowie aber nur auch im – geringsten Leben und 
Tod da sind in seinem Denken, so fehlt es ihm als Kämpfendem an vollkommener Treue – Leistung.

Auch für den Menschen des Tees gilt solches. Sang Abt Mu-gaku (無学, "Doktor Nicht"):

Möcht' ich dir so gerne etwas geben!
Doch in Dharma's Schule haben wir ein Ding Nicht!
Nanimono ka sashiagetaku wa omoedomo Dharuma –
shū ni wa ichi – motsu mo nashi.

Im Sinne dieses Liedes muß man den Tee schmecken.

明展々露堂々

Kōan 35

(MONDEN-)HELLE ALLHINSTRAHLEND, TAU LICHTFUNKELND
Der  Mond  strahlt  hell  und  klar,  allüberallhin  dringt  Licht;  die  schönen  Tautropfen  auf  den 
Lotusblättern, auf den Gräsern funkeln – das ist, was der Spruch sagt. Das will sagen: Da ist nichts 
verborgen zwischen mir und dir; wenn alles wie der helle Mond, wie Tautropfen rein ist, läßt sich das 
Gegenüber deutlich und klar sehen und verstehen.

Daher,  heißt  es,  ließ  es  vor  Zeiten  Ōoka,  der  Statthalter  von  Echizen,  bei  Untersuchungen  von 
Schuldigen nicht zu, daß diese ihm selbst vor Augen kamen, sondern schloß die Türen (襖, fusuma) und 
untersuchte so Gut und Böse, Falsch und Recht.35

Auch ein noch so großer Arzt kann, selber das Gesicht des Kranken sehend, nicht sofort daraufhin die 
richtige Behandlung bestimmen.

Herz (und Sinn) recht und (sach)gerecht, und aus solchem Innern heraus die Dinge schauen und dann 
handeln, das heißt offenbar die Sache wahrhaft verstehen.

Allein, wenn nun einer denkt: Ich bin ganz rein und klar wie der Tautropfen, hell wie der Mond, und 
alles ist in bester Ordnung (ich bin der große Könner), da eben befindet er sich im größten Irrtum. 
Nimm als Beispiel weißes Papier: ist es nur ein Blatt, ja dann ist dies Papier zweifellos (ganz) weiß, aber 
nimm noch ein anderes dazu, ein zweites, und vergleiche die beiden, da ist sogleich eines dieser ganz 
Weißen nicht mehr so weiß. Auch wenn du denkst:  Ich bin der Groß-Teemeister – so wird es damit 
wohl sein eigen Bewenden haben. Vorerst ist diese Aufgabe (Kōan) da, die zuruft: Werde ganz lautern, 
hellen und klaren Geistes wie der Tropfen Tau, wie der strahlende Mond!



Anmerkung:
35) Insbesondere in Birma ist es üblich, daß der Lehrmeister sich hinter einem Schirm verbirgt, um durch seinen Anblick 
nicht den Geist der Schüler vom wahren Inhalt der Lehrrede abzulenken.

日々勤払拭

Kōan 36

ALLZEIT ERNSTLICH FEGE UND REINIGE!
Dies Wort sagt: Fege und reinige Tag um Tag den eignen Geist!36 Warum fegen und reinigen? Das ist 
wie bei berühmtem Schwerte: blank ist es zwar, aber Rost mag sich jeden Augenblick ansetzen. Ist das 
Schwert nun sehr angerostet, so bemerkt man nicht, wenn weiter Rost dazu kommt; ist es aber gut 
gewetzt und geschliffen, so erscheint Rost gar leicht. Eben deshalb gilt: Laß nie und nimmer Rost sich 
ansetzen! Das ist: Werde nicht müde, den eignen Geist zu fegen und zu läutern !

Für  den Menschen des  Tees  gilt  dies  ebenso:  Hat  er  etwas  gelernt  und gemerkt,  so  muß er  sich 
unentwegt darin üben (feilen, sich darin schleifen). Sagt doch das Sprichwort: Hat man hundertmal eine 
Stelle vor sich hingelesen, so wird ihr Sinn von selber klar. Ist man (andrerseits) nachlässig gegenüber 
dem, was man gelernt und gemerkt hat, so mag man noch so viel gewonnen haben, es geht wieder 
verloren. Das ist es, wovon dies Wort redet.
Anmerkung:
36) Vgl. dazu Koan 6 und die darausfolgende Lehre, daß wahre Erleuchtung solange nicht erreicht werden kann, solange der 
"Spiegel" noch gereinigt werden muß. Achtsamkeit ist also auf dem WEG stehts vonnöten.

Kōan 37

NAME UND NUTZEN MITEINANDER AUFGEBEN

Aus diesem Worte "Nutzen" (Ri) und "aufgeben" (kyū) hat der Edle Ri-kyū [利共] seinen Namen.

Man kann von dem Menschen freilich nicht verlangen, dieses Achten auf 
Namen und Ruhm, auf Nutzen und Vorteil gänzlich beiseite zu lassen; es 
müssen doch alle etwas von diesem Namen, von diesem Nutzen haben und 
erlangen. Nur: den vor Augen liegenden Namen und Nutzen muß der Geist 
aufgeben, das ist es. Die Welt strebt nur nach dem Eignen, ihr vor Auge und 
Munde Liegenden, und das ist verkehrt; wer Tag um Tag sich übend müht, von 
diesem kleinen Namen und Nutzen loszuwerden, der kommt wunderbar zu 
dem Erlebnis des großen, wahren (natürlichen) Namens und Nutzens. Denken 
wir beispielsweise an einen Mann wie den Amerikaner Edison. Ein Mann wie 
Edison hat wahrlich viele Erfindungen gemacht; aber dabei hat er doch nie an sich selbst gedacht; alles 

Abbildung 2: Sen Rikyu

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a06


hat er der Gemeinschaft, Reich und Staat zugute erfunden, daher kommt auch sein großer Name und 
Ruhm und, das will sagen, der für die Gemeinschaft (shakai) gar nicht zu Ende zu beschreibende 
Nutzen und Gewinn. Es will also hier dementsprechend nicht etwa gesagt werden: Gib ganz und gar 
dies Trachten nach Namen und Nutzen auf! Nur: des großen Namens und Nutzens halber gib den 
kleinen Namen und Nutzen auf; das ist es, was das Wort sagt.

力囲希

Kōan 38

KRAFT ZU KRAFTt

Den Dingen wohnt eine rhythmische Reihe (ein Takt. Man ist versucht zu übersetzen: ein Potential) 
inne (und man muß es mit dieser halten, wenn man mit den Dingen zustande kommen will); bei allem 
Transportieren von Dingen, und seien sie noch so schweren Gewichtes, werden die Dinge, wenn man 
es mit dieser rhythmischen Reihe hält, wunderbar leicht. Will man mit einem Ding zu Rande kommen, 
so setze man zuerst (gleichsam vorschußweise) ein wenig Kraft ein und füge dann Kraft hinzu und 
bringe noch immer weiter Kraft hinzu: nichts Abgründig-Unerschöpflicheresu gibt es dann als eben 
diese Kraft. Eines Mannes Kraft z. B. hebt einen Stein von zwanzig Kwan Gewicht; kommt aber noch 
ein Mann hinzu,  so heben die beiden zusammen fünfzig Kwan, und unerwartet leichter kommt es 
ihnen vor, als da einer allein zwanzig Kwan hob. Sind sie aber zu dritt, so heben sie auf einmal mit 
Leichtigkeit achtzig Kwan; in dem Verhältnis, wie sie mehr werden, mehrt sich die Kraft. Nichts ist so 
stark,  als  wie  diese  zusammen  vereinte  (versammelte)  Gemeinschaftskraft  (danketsu-ryoku).  Die 
Gemeinschaftskraft der Japaner, ihr Treuesinn und ihre Vaterlandsliebe ist so (außerordentlich) fest 
und stark; daher sind sie noch nie, auch vonseiten des Auslandes nicht, in Schmach versetzt worden.

Auch  die  Kraft  des  Wissens  und  der  Weisheit  ist  eine  solch  eigentümliche  Kraft.  Es  gibt  nichts 
Abgründig-Unerschöpflicheres,  nichts  Rätselhafteres  als  diese  Wissens-  und  Weisheits-Kraft.  Im 
Körper gibt es doch keine besondere Stelle, wo etwa Wissen und Gedanken (sozusagen) aufgespeichert 
wären (und ihren Sitz hätten); wenn ich aber jemandem begegne, den ich vor drei Jahren gesehen, so 
weiß ich doch, er ist der und der; und was ich vor drei Jahren gelernt, das kommt mir im Denken 
wieder hervor – so außerordentlich wundersam ist diese Kraft. Es ist auch dieser Kraft gleichsam keine 
Grenze gesetzt. Diejenigen z. B., die nur einmal auf einen Sprung Tōkyō in Augenschein genommen 
haben, mögen von sich sagen: Wir kennen Tōkyō. Und diejenigen, welche auf die mannigfachste Weise, 
von einer Ecke bis  zur  andern,  Tōkyō sozusagen studiert  haben,  können auch sagen:  Wir kennen 
Tōkyō. Vergleicht  man  freilich  die  beiden  miteinander,  so  findet  man:  Die,  die  nur  einmal 
vorbeigekommen sind, wissen doch in allem noch nicht so recht Bescheid, sie sind unfrei,  vielfach 
behindert; die ändern, die sich gründlich umgeschaut haben, sind in der allerbesten Lage, wissen überall 
Bescheid,  fühlen sich ganz unbehindert.  Das rührt  davon her,  daß sie Kraft  eingesetzt  und immer 
weiter Kraft hinzu verwendet haben.

Darum muß auch der Mensch des Tees, mag er noch so weit schon gekommen sein, doch immer noch 
genug hinzulernen – und zwar mehr als genug; daß er immer über das Bisher hinaus (Kraft einsetze,) 
Kraft hinzufüge und übe und übe – das ist des Edeln Rikyū hohe Mahnung.
Anmerkungen:

t) Kraft zu Kraft fügen, Kraft auf Kraft häufen. (Kraft vereinzelt tut es nicht.)
u) soko no shirenai bodenlos.



金毛剣吹毛剣

Kōan 39

GOLDHAAR-KLINGE, HAARFEINE KLINGE
Man schreibt bald Kommoken, bald Suimōken, und das will sagen: schärfe und schleife den eignen 
Geist, so daß die Schneide, wie die Spitze eines Haares, (eigentlich) nicht mehr zu sehen ist. Mit einem 
berühmten Schwerte mag man völlig frei und unbehindert (jiyū jizai) jegliches schneiden und zerhauen; 
die Bewegung der Schneide freilich kann man dabei nicht eigentlich sehen, so göttlich-wundersam ist 
ihr Wirken. Auch bei einem Meister des Tees (Chajin) kann man nicht weiter unterscheiden: ist es ein 
Narr oder ist es ein Weiser; aber in seinem Wirken der Welt gegenüber zeigt er einen Bereich völliger 
Freiheit und Unbehindertheit (jiyū jizai). Das ist es eben freilich, was man erst nach Mühen über Mühen 
(shugyō) in sich hat.

去々来々

Kōan 40

GEH, GEH! KOMM, KOMM!
Das will sagen:  Wenn du gehen willst, geh! Willst du kommen, so komm! Bei aller Zen-Praxis ist das 
Selbst der eigentliche Standort (die Mitte) und alles, was getan wird, hat als Fundament das Selber-
Wollen, -Können, -Tun (jiriki); keinerlei Vorschrift ist da, die mit Gewalt dich zwingen will und sagt: 
Das mußt du tun! Jenes mußt du tun! Vielmehr du selbst übst Zen aus dir selbst, und zu dir selbst kehrt 
zurück,  was du gewinnst;  keinesfalls  gibt es ein Mit-Gewalt-etwas-aufdrängen.  Wer fragen will,  der 
komme! Wer gehen will,  niemand hält ihn auf. Daher, auch beim Tee: will  einer sich dazugesellen, 
wohl, der komme! Mag er es nicht, so bleibe er weg! Bis ins letzte frei und ungehindert (jiyū jizai), froh 
und unbekümmert (kiraku), das ist, wovon dies Wort spricht.

.pdf-version (April 2006) der Webseite 'Zen-Worte im Tee-Raume'. 
Reproduktion der Übersetzung: Sotei Akaji, Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai, ursprünglich erschienen 
als Supplementband XX der Mitteilungen der deutschen Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ost­
asiens, Tokio 1943

http://people.freenet.de/zenwort/


.pdf-Version der Webseite : 'Zen-Worte im Tee-Raume' Koans 41 bis 60

茶道掛物禅語道訳

Zen–Worte im Tee-Raume
Kōan 41

喝

Ka(Tsu)!

Zu diesem Schriftzeichen (喝, Ka(tsu) [vgl. Kōan 59]) ist auf dem Wandbilde (oft) mehreres andere Ge­
schriebene hinzugefügt, oder auch steht das Zeichen für sich allein. Dieses Ka(tsu) gebrauche ich, wenn 
ich einen, der mir gerade da vor Augen ist, schelte (heftig anfahre), wie wenn man etwa sonst japanisch 
im gewöhnlichen Leben Koriya yai! ruft. In der Rinzai-Richtung37 (des Meditations-Buddhismus) gibt es 
die sog. Vier Ka(tsu), vier verschiedene Gebrauchsweisen [dieses Ka(tsu)]: zu einer Zeit ist  Ka(tsu) wie 
des Diamant-Königs-Schatzschwert (金剛王宝剣, Kongō-ō-hōken) wieder zu einer andern Zeit ist es wie 
der kauernde goldmähnige Löwe (Kyochi-kommō no shishi) zu einer andern Zeit ist es wie Sondierstab und 
Schattengras (Tangan-eisōt), wieder zu einer ändern Zeit ist das Ka(tsu) das unausgesprochene (nicht-ge­
brauchte) Ka(tsu), in diese vier Arten (Wege) wird (Katsu) geteilt. So ist es in Rinzai ein sehr wichtig ge­
haltenes Kōan.  Wie das Diamant-Königs-Schatzschwert, das ist  im Kōan: das eigne Wahre Wesen 
(Hontai) strackgerade, wie jenes Diamant-Königs-Schatzschwert ganz scharf, ganz stark. Weiter, wie der 
kauernde goldmähnige Löwe, das ist mit andern Worten: wie die Katze, die die Maus fangen will, sich 
gerade am Boden duckt, um jetzt loszuspringen, oder wie wenn man, den Feind vernichtend zu treffen, 
ungeheuer Munition zusammenbringt38 – das heißt also für den Menschen des Tees (Chajin): Übung 
aufs äußerste anhäufend.  Dann "wie Sondierstab und Schattengras",  das ist,  wie wenn man mitten 
drinnach etwas sucht (sondiert); also wie wnn man im Stockfinstern nach einem Grashalm sucht; beim 
Tee (Chadō) bedeutet das: den Dingen auf den Grund zu kommen streben und im Draufzugehen die 
Sache zu fassen kriegen. Und wieder zu einer Zeit "das unausgesprochene (nicht-gebrauchte) Ka(tsu)", 
das ist  der Bereich, da die Übung zur Vollendung geführt hat,  keine weiteren besonderen Vorrich­
tungen (shudan, Mittel und Wege, Manipulationen) mehr not sind, die Dinge aufs beste geschehen; mit 
ändern Worten: die Schule ist absolviert, das Studium des Nicht-Handelns (des vollen Könnens ohne 
äußeres "Machen") ist erreicht.

Nur wo diese Vier Ka(tsu) recht gebraucht werden, dringt man in dieses Kōan [Ka(tsu)] ein.
Anmerkungen:

t) 探竿影草, tangan eiso - ein Ausdruck, der auch im Taiheiki verwendet ist; nach ??? ist tan-gan ein Fischgerät: Kormoranfe­
dern werden gebündelt an eine Rute gebunden ; sie ziehen die Fische an, so daß man sie mit dem Netze fangen kann; eiso 
ist ein anderes Verfahren: gemähtes Gras läßt man ins Wasser; die Fische scharen sich um dessen Schatten, und so kann 
man sie fangen.

37) Rinzai-Zen, basiert auf dem Studium der Kōans (von denen etwa 1700 im Umlauf sind). Bekanntere Sammlungen sind 
das Bi-yän-lu und Mu-mon-kwan.. Beispiele daraus, dienen auch im vorliegenden Band als Anregung [z.B. 18]. Die Meditati­
on über Kōans soll die Rinzai-Schüler durch stetig sich vertiefende Erfahrungen zur 'plötzlichen' Erleuchtung ( 悟 Sa-tori) 
führen. Der Schüler wird angehalten, das Denken aufzugeben und sich bis zur Erschöpfung einem oft offenkundig bedeu­

http://people.freenet.de/zenwort/twrt_htm/twrt_vierz.ht
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#18
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#59


tungslosen Rätsel zu widmen. So werden ihm die Grenzen des Denkens deutlich und er öffnet sich einer Realität, die nicht 
in Worten auszudrücken ist.  Die Vision ist aber nur dann befriedigend, wenn sie von einem Rinzai-Meister (Roshi) be­
glaubigt und das Verständnis durch schwierigere Kōans vertieft wird. In China wurde die Praxis der Kōan-Meditation wäh­
rend der Tang-Dynastie entwickelt, seine gegenwärtige japanische Ausformung geht jedoch auf Hakuin (1685-1768) zurück, 
einen Zen-Meister, der auch Dichter und ein großer Kalligraph war [Geschichte des Rinzai]. 

38) Als Sinnbild? Der Löwe kauernd, Kraft sammelnd, bevor er zum "Löwenruf" [mittlere Sammlung 2. Teil 'Buch des Lö­
wenrufs' und längere Sammlung 1. Teil, 8. Rede ] ansetzt, der alle anderen 'Tiere' verstummen läßt.

頭上漫々脚下漫々

Kōan 42

(DIR) ZU HÄUPTEN UNENDLICHSTRÖMENDE FLUT, 
ZU DEN FÜSSEN UNENDLICHSTRÖMENDE FLUT
Von der Welt des schönen Geschmacks aus gesprochen, will dies Wort, mag man denken, von einer 
Zeit reden, da wie im Frühling alles in voller Blüte ist. Aber was dieser Sinnspruch (Kōan) will, ist: Sieh 
den Menschen – sein Körper ist nur etwa sechs Ellen groß; aber der denselben erfüllende Geist reicht 
zu Häupten in alle dreiunddreißig Himmel und dringt unter den Füßen bis auf den untersten Grund der 
tiefsten Höllen (Muken-naraku), die ganze Welt erfüllend. Vergleichsweise mögen wir hier Männer wie 
Admiral Tōgō oder General Nogi anführen: auch ihr Körper hatte sein begrenztes Maß, aber ihre inne­
re Macht erfüllte alles, und indem jeder das Seinige erschöpfend bis zum Äußersten tat, war Verdienst 
und Leistung (kōseki) so gewaltig, daß jeder in der ganzen Welt, wenn man ihren Namen nennt, auch 
wenn er sie persönlich nie gesehen hat, voller Verehrung gegen diese Männer ist. Davon also ist die 
Rede: wer nicht dieser einzelne auf sich selbst beschränkte Mensch ist, sondern wer vielmehr der zu 
den Häupten (bis in die höchsten Höhen) strömende, zu den Füßen (bis in die tiefsten Tiefen) strö­
mende große Mensch ist, von dessen Tun und Lassen hallt die ganze Welt wider.

千里同風

Kōan 43

TAUSEND MEILEN GLEICHER WIND
Dieser Spruch ist gleichen Sinnes wie der oben genannte "Zehntausend Meilen Ein Eisenband" (Kōan 
17): Himmel und Erde insgesamt sind von dem Winde erfüllt; mit andern Worten: die Wahrheit des 
Alls ist überall in der ganzen Welt; zu dieser Wahrheit zu erwachen, gibt es zwar die buddhistischen, 
christlichen, konfuzianischen und andern Schriften; aber wenn es zu dieser Wahrheit selbst kommt, 
sind diese letztlich nicht mehr not.  Sie für Mittel und Gerät zu nehmen, in das Wesentliche einzu­
dringen, ist gut; aber in dem, was man so Lehren nennt, steckt diese Wahrheit nicht. Wenn man nicht 
allererst von hier aus [nämlich daß die Wahrheit nicht im Geschriebenen, bloß Überlieferten steckt] in 
die Sache hineingeht, so kommt man kaum weiter. Daher haben die Ahnenmeister von allen möglichen 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a17
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a17
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI


Seiten her die Sache besprochen. Auch für den Menschen des Tees gilt Gleiches: solange er noch in 
diesem Ding Tee befangen ist (auf dem "Tee" herumsitzt), ist das, was Begegnung mit der Wahrheit zu 
nennen ist, reichlich unmöglich; solange er nicht erst einmal dies Ding Tee durchbrochen hat (durch 
diesen "Tee" ganz hindurchgestoßen ist), kann es nicht zum Verständnis (gateri) des Wesens (Hontai), 
wo nicht Leben noch Tod ist, kommen. Das ist, was der Spruch sagt, es vergleichend mit dem Winde, 
der überall und allerorten da ist und sich gleich ist. Auch das Schriftbild  破砂盆 (Ha-sha-bonu)  Den 
Sandteller zerbrechen will (letztlich) Gleiches sagen.
Anmerkung:

u) Zwar muß das Formlose, der Sand, zur Form, zum Gefäß, zum Teller geformt werden; aber, für immer in dieser Ge­
formtheit, wird es ein Starres: man muß es wieder zerbrechen. Erst dieser Durchbruch, dieses völlig Neue Andere führt zur 
Freiheit, führt zum Ziele. Vgl. No. 9, 26 Ende, 41 Ende, 42, 56!

十牛

Kōan 44

ZEHNER – OCHSE'
Man sieht dies oft gemalt und jeweils Worte (Verse) dazu geschrieben; man sieht es auf Wandschirmen, 
Wandtüren (Fusuma) in zehn Abteilungen gemalt. Dieser Zehner-Ochse (zehnmal der Ochse [牛, ushi, 
= Rind, Kuh, Ochse, Stier]) stellt im Bilde die Stufen dar, wie des Zen-Beflissenen Übung Schritt um 
Schritt tiefer wird.

Auch Shaka war erst nur ein gewöhnlicher Mensch (bompu) sagt das alte 
Wort; ohne Übung und Ringen wird nirgends etwas erreicht.

Dies Wesen Mensch hat seine Natur, wie der Ochse seine hat; das Herz im 
Tiefsten (der Herzensgrund, kokoro no moto), das ist (hier) der Ochse, 
und von da empor, Stufe um Stufe, von der Menschenexistenz bis zur 
Buddha-Existenz, das ist hier gemalt. Vom Ochsen gezogen, zum Tempel 
des Guten Glanzes (Zenkwoji) wallend wie man oft sagt, [in diesem 
Sprichwort]: der Ochse, ist nichts anderes als Buddha. Eben in dieser 
Weise spricht diese Bildreihe.

Erste Stufe: Den Ochsen suchend. Das Bild: Ein Mann hat ein Seil und blickt nach drüben. Der Zen-
Schüler schickt sich an. Zen zu üben ; er tut Wunsch und Gelöbnis, es zu tun. Der Mensch des Tee 
schickt sich an, Tee zu lernen, faßt erst den entscheidenden Entschluß; das zeigt das Bild; das Seil ist 
der Tee.

Zweite Stufe:  Die Spur erblickend: Der Mann hat mittlerweile die Spur des Ochsen entdeckt – der 
Mensch hat gerade einmal ein wenig etwas begriffen; beim Tee : der Mensch hat etwa ein, zwei Sachen 
davon in sich aufgenommen.

Dritte Stufe: Den Ochsen erblickend: Der Mann hat den Ochsen und dessen Schwanz von hinten ge­
rade einmal erblickt – der Übende hat ein wenig etwas vom Zen-Geschmack verspürt; beim Tee: der 
Mensch hat ein klein wenig Tee-Geschmack verschmeckt.

Vierte Stufe: Den Ochsen vollauf erblickend (d.i. finden). Das Bild: Der Mann hat den Ochsen ge­
funden, nimmt das Seil und will den Ochsen mit aller Gewalt heranzerren; der Ochse ist wild, und der 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a56
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a42
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a41
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a26
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a17


Mann wird nicht damit fertig. Beim Tee : Der Mensch weiß zwar schon, was es um den Tee ist, ist aber 
noch nicht dahin gelangt, frei damit umzugehen.

Fünfte Stufe:  Den Ochsen wahrhaft erblickend (d.i. weidend). Das Bild: der Ochse hat sich an den 
Mann gewöhnt – der Übende hat etwas Orientierung über sich selbst und sein eigenes Wesen ge­
wonnen. Beim Tee: Selbst und Tee sind bis zu gewissem Maße eins geworden (zusammengewachsen).

Sechste Stufe: Auf dem Ochsen nach Hause reitend. Das Bild: der Ochse, den Mann tragend, frei –
Wahres Wesen (Hontai und Wahrheit des Alls sind vereint. Beim Tee ist es, da Tee und Zen Ein Ge­
schmack sind. (Kōan 30)

Siebente Stufe: Williger Ochse bleibt beim Menschen. Der Mensch hat den Ochsen frei gelassen, das 
Bild (beliebig) freien Samadhi's. Es ist, da der Übende weder des Seiles noch des Ochsen weiter beson­
ders bedarf. Beim Tee: Teeschöpfer sind nicht weiter not; die eigne Natur ist  Chajin (ein Mensch des 
Tee).

Achte Stufe: Mensch und Ochse sind vergessen – Bild des runden Fensters. Der Übende ist eingedenk 
des All-Leeren (Issai-kū). Beim Tee: zu dem Bereich ist man gekommen, auf den der berühmte Drei-
Abend-Gesang weist:

Mi wataseba hana mo momiji mo nakarikeri
um no tomaya no aki no yugure.
Du blickst umher: 
Blumen und roter Ahorn auch sind entschwunden,
O Abend im Herbste (einsam) an der Hütte am Meere!

Neunte Stufe: Zum (Ur-)Grund sich wendend, zum Ursprung zurück. Bild: blühende Blume. Von der 
Höhe des Erwachtseins zu der Erkenntnis, daß Leere Form (Gestalt, Körperliches) ist, blickend, sieht 
der Übende die Weiden grün, die Blumen rot (Kōan 12), und nichts weiter anderes ist damit. Beim Tee: 
Tee-Schalen, Tee-Schöpfer gehören zum schönen Tee-Brauche (Cha-dō), und gar nicht zu verwerfen 
sind sie.

Zehnte Stufe: Der Mensch zu Hause, die Hände in den Schoß legend. Bild: Hotei oder eine ähnliche 
Gestalt gibt Kindern Geschenke – Der Übende hat den Buddha Stand erreicht; frei und ungehindert 
(jiyū jizai) lustwandelt er in der Welt – der Mensch des Tee hat den Stand erreicht, da er (wie Kung sagt) 
seines Herzenswünschen folgen kann, ohne das Maß (ho, das Gesetz [Dharma]) zu übertreten – eine 
Welt (Himmel und Erde), von der der gewöhnliche Mensch nichts weiß noch kennt.
Anmerkung:

Die Geschichte stammt ursprünglich von Kakuan (1100-1200). Eine engl. Übersetzung, mit Reproduktionen der klassischen 
Holzdruckbilder von Tokuriki Tomokichiro findet sich in: Reps, Paul; Zen Flesh, Zen Bones; Garden City o.J. [ca 1965], S130-
55

喫茶去

Kōan 45

GEH, TRINK TEE!v

Das ist des berühmten Abts 'Yūeh-chou von Tang' Wort39  (Kōan): als jemand an die Tür des Abts 
klopfte (um Meditationsanweisungen im Zimmer des Abtes zu erhalten), rief er alsbald: Geh, trink Tee! 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#12
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#30


und das ist dieses Teetrinkens ("Geh,-trink-Tee's") Anfang. In sehr alter Zeit, ehe die Teeweise im ein­
zelnen festgelegt war, ward dieser TEE zu herrlichem Erwachen (zu wahrem innerem Erlebnis).

Was Zen ist, das ist ursprünglich weder in Predigten noch in Reden noch in Schriften zu finden; all 
diese Dinge wie Predigten, Reden, Schriften sind etwas Vorherberechnetes (und Ausgedachtes); Mund­
werk sind sie; was aber das Tatsächliche betrifft, so gilt das Wort:  Der Unenthaltsamste ist der Arzt 
(welcher  immer  davon  redet,  daß  man  sich  von  diesem  oder  jenem  enthalten  müsse);  der  Aus­
schweifendste ist der Bonze – man ist am weitesten entfernt von wahrer Wirklichkeit, wenn man sie im 
Munde führt. Dies Geh, trink Tee! will eben gar nicht dies Um-die-Dinge-herumgehen, sondern jetzt, 
auf der Stelle, trink einen Schluck und wisse, wie es um den Tee ist, und dieser Tee wird zum großen 
Erwachen, und außer diesem gibt es kein Erwachen.

Ein Frommer (Koji40) redete einst gar herrlich vor einem Zen-Meister über die Geduld. Nichts Herrli­
cheres, sagte er, hat doch der Mensch als die Geduld. Geduld – wer das kann, der vermag alles in der 
Welt. So? dachte da der alte Meister und schlug mit der Tabakspfeife, die er in Händen hatte, dem über 
die Geduld Vortrag haltenden Fromme hart auf den Kopf. Da veränderte sich dessen Gesichtfarbe, 
und rot vor Wut zürnte er So mir nichts, die nichts einen zu hauen, ist doch der Gifel der Frechheit!. 
Da sagte der alte Meister zum Frommen: Nun sehe ich also, was diese Geduld ist. Elender Jähzorn ist 
sie. Da kam jener zum ersten Mal, wird erzählt, zum Wissen (erwachen) um die wirkliche Geduld.

Diese chinesische Form ist die ursprüngliche: Geh! im Sinne der Aufforderung, etwas zu tun, nahezu 
gleich komm! haltenden Frommen, hart auf den Kopf. Da veränderte sich dessen Gesichtsfarbe, und 
rot vor Wut zürnte er: So mir nichts dir nichts einen zu hauen, ist doch der Gipfel aller Frechheit! Da 
sagte der alte Meister zu dem Frommen: Nun sehe ich also, was diese Geduld ist. Elender Jähzorn ist 
sie. Da kam jener zum ersten Mal, wird erzählt, zum Wissen (Erwachen) um die wirkliche Geduld.

So spricht dieses Wort (Kōan) von wahrem wirklichem Wesen. Denn in allem und jedem gilt dies: 
nichts taugt, wo nur Worte es sind und die Wirklichkeit fehlt.
Anmerkungen:

v) Diese chinesische Form ist die ursprüngliche: "geh!" im Sinne der Aufforderung, etwas zu tun, nahezu geich "komm!"
Vgl. dazu auch das von Japanerinnen gebrauchte Iki!Iki! in Situationen, in denen manche Deutsche "Ich komme!" hervor­
bringen würde …

39) An dieser Stelle hat sich Sōtei die dichterische Freiheit genommen, einen Koan des Mu-mon-kan für den "Tee-WEG" 
zu adaptieren (Die Vorlage ist das 7. Beispiel; auch 53):

Einst bat den Chao-chou ein Mönch: Ich bin gerade erst ins Kloster eingetreten; bitte, zeige mir den Weg! 
Chao-chou sprach: Hast du schon deine Reissuppe gegessen? Der Mönch sprach: Ich habe die Reissuppe 
gegessen. Chao-chou sprach: Geh und wasch deine Eßschale! Da faßte der Mönch die Erleuchtung.
Wu-men erklärt:
Chao-chou öffnet den Mund und ließ seine Galle sehen, er zeigte sein Herz und seine Leber. Dieser Mönch 
hörte nicht richtig und nahm die Glocke für einen Topf.
Der Gesang lautet:
Weil es allzu sonnenklar ist,
Braucht es lange zum Begreifen.
Wenn du verstehst, (daß es töricht ist,) mit einem Feuer
(in der Hand) Feuer zu suchen, Ist das Mahl schon längst gekocht. 

40) Hier, nicht wie sonst im Text (bezüglich Rikyū), in der Bedeutung "Edler/Adliger", sondern im Sinne des 'Haushalters' 
(lay follower).

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a53


Kōan 46

関

SCHRANKE (DES TORES)w

Dies ist der berühmte (yakamashii) Kōan, über welchem der Begründer des Daitokuji, Landesmeister 
Daitō, dreizehn Jahre geforscht und dann das Große Letzte Erwachen erlangt hat. Was dieses Große 
Letzte Erwachen anlangt, so gibt es freilich allerlei Erwachen (satori, Wissen). Zum Beispiel, allgemein 
ist etwas gerade einmal interessant (lustig, omoshiroi) oder es ist traurig. Diese eindrucksmäßigen Emp­
findungen werden leicht aufgenommen, werden aber ebenso rasch wieder vergessen. Nur wenn die 
Eindrücke äußerst tief sind, z.B. äußerst traurig oder äußerst interessant, bleiben sie für immer. Da es 
mit dem Großen Letzten Erwachen derart ist, so gilt es über noch so viel (anderes Erwachen, Wissens­
wertes) hinaus ringend zu reifen; ein Wissendwerden (Erwachen) aus bloßer Klugheit oder kleinem 
Talente hilft hier gar nichts. Das Zeichen 関 Kwan kommt von dem Grundwerke Mu-men-kwan (Nicht-
Tor-Schranke, Torloses Tor) und so spricht man auch von Kwan-Sammai (Kwan-Samadhi41) und ange­
sichts des Mu (Nicht;  Kōan 18) spricht man von Mu-Samādhi; und jenes  die Eiche im Hofe, dem 
Wesen (mi) nach Baum der Erleuchtung (Bodai-ju, Linde) oder Drei Pfund Hanfx, は  – diese alle sind 
Kōans gleicher Natur (gleichen Sinnes) und weichen nicht weiter besonders voneinander ab.
Anmerkungen:

w) Barriere, Grenzschranke, den Durchgang gewährend oder gestattend. Die 3 Kwan sind Auge, Ohr, Zunge. „So begreift 
es sich insbesondere auch, daß der Buddho keine andere Zweiheit als die von Auge und Gestalt, Ohr und Ton usw. an­
erkennt.“ Grimm, Die Lehre …, S397. Dazu Neumann Suttanipāto, Anm. zu V992: „Schärfer ist kein Stempel der der voll­
kommenen Immanenz je geprägt worden.“ 
x) Berühmte Kōan aus dem Mu-mon-kwan.
"Baum der Erleuchtung" als 37. Beispiel "Lebensbaum vor dem Garten" bei Dumoulin, S132:

Den Chao-chou fragte einst ein Mönch: Welches ist der Sinn des Kommens des ersten Patriarchen vom Wes­
ten?
Chao-chou sprach: Der Lebensbaum vor dem Garten.
Wu-men erklärt: Wenn einer Chao-chou's Antwort klar erfaßt hat, So gibt es für ihn in der Vergangenheit 
keinen Shäkyamuni, in der Zukunft keinen Maitreya. Der Gesang lautet: Worte erweisen nicht die Wirklich­
keit,
Gesprochenes paßt nicht zur Fähigkeit.
Wer Worte empfängt, verliert.
Wer im Gesprochenen verbleibt, verirrt sich.

Das Zeichen für Lebensbaum (柏 jp.: haku, PinYin: bó, bâi) steht in China für Thuja orientalis. Es wird in Japan aber heute 
meist für die 'Japanische Kaisereiche' Quercus dentata verwendet.

41) sammai 'Das Vergessen von Gehör und Stille' (d.i. Überwinden der 3 Schranken [vgl. Mu-mon-kan 47. "Tou-shuai's drei 
Schranken"]) ist nicht gleichbedeutend mit dem samādhi, wird während der Zazenübung erreicht, ist jedoch noch nicht das 
volle satori [Koan 1 Anm: "Wilder Füchse Zen"]. 

は) Als 12. Beispiel im BYL I, 239-:

Dung-schan's drei Pfund Hanf

Hinweis

Ein Säbel, um zu töten, ein Degen zum Lebendigmachen: das war bei den Alten Brauch und Regel; das ge­
hört auch heute noch zum unerläßlichen Bedarf. Gilt es zu töten, so wird dabei auch nicht ein Härchen ge­
krümmt. Gilt es, lebendig zu machen, so muß doch Leib und Leben dabei zugrunde gehen. Darum sagt einer: 
Den einen Pfad, der überwärts hinaufführt, kann aller tausend Heiligen Überlieferung dir nicht weisen. Ge­
lehrte mühen sich, ihm eine Form zu geben. Sie sind den Affen gleich, die nach dem Spiegelbild im Wasser 
greifen. Nun sagt einmal: Wenn man es schon nicht greifen kann, was sollen dann die vielen 'öffentlichen 
Aushänge' mit ihrem Rankengeewirr? Wer Augen hat, versuche es zu sagen! Sehet her!

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#18


Das Beispiel
Wir legen vor:

Ein Mönch fragte Dung-schan: Was ist es mit Buddha? Dungschan erwiderte: Drei Pfund Hanf.

Zwischenbemerkungen zum Beispiel
Ein Mönch fragte Dung-schan: Was ist es mit Buddha? – Eine eiserne Sterndis­
tel! [Eine stachlige Kugel, wie man solche im Krieg verwendete, um das Ge­
lände ungangbar zu machen.] – Darüber springt der klügste Kuttenmönch nicht 
weg.
"Dung-schan erwiderte: Drei Pfund Hanf." – Strahlende Helle! – Abgetretene 
Sandale! – Er deutet auf Sophorabaume, schilt sie Weiden und tut, als wären das 
Bäume von gleichem Wert und gleicher Ehre.
[Anm.: In der Dschou-Zeit des chinesischen Altertums hielten die drei Reichs­
minister ihren Staatsrat unter drei Sophorabäumen ab, einer über zwanzig Meter 
hohen, robinienähnlichen Baumart, die auch von den Dichtern gern als Hüter 
edler Ruhe besungen wird. Im Gegensatz dazu ist die Weide, besonders die mit 
den herabhängenden, im Winde wehenden Zweigen, der allgemein bekannte 
Baum der Vergnügungsviertel und vielfach geradezu Symbol für Ausschwei­
fungen. Also besagt das Gleichnis: Er deutet auf den Buddha, schilt ihn 'drei 
Pfund Hanf' und tut so, als wären das Namen von gleichem Gewicht und glei­
cher Ehre.]

Erläuterung des Beispiels
Dieser öffentliche Aushang wird von vielen Leuten mißverstanden. Es fällt auch schwer, ihn nur so einfach 
zu zerkauen. Du wirst nichts daran finden, worüber du sofort ein Urteil abgeben könntest. Und warum? Weil 
er ohne Würze ist und keinen Geschmack gibt. Die Alten haben auf die Frage nach Buddha die verschiedens­
ten Antworten gegeben. Einer [nämlich Dschau-dschou, der Meister des 2. und 9. Beispiels] sagte: Ist in der 
Buddhahalle. Ein anderer: Besitzt die allgemein bekannten zweiunddreißig auszeichnenden Körpermerkmale. 
[Die zweiunddreißig Körpermerkmale eines Großen, mahā-puruscha-lakschana, werden in manchen Sutren 
von den Fußsohlen bis zum Scheitel mit echt indischer Subtilität beschrieben.] Ein dritter gab zur Antwort: 
Eine Rute aus den Bambuswurzeln unten im Berg. Kommen wir aber zu Dung-schan, so antwortet der 
einfach: Drei Pfund Hanf. Da kann man wohl sagen: er schneidet den Alten die Zunge ab. Manche Leute 
wollen sich die Geschichte verständlich machen und sagen, Dung-schan sei um diese Zeit in der Scheuer des 
Klosters gewesen und habe Hanf abgewogen. Da sei der Mönch mit seiner Frage gekommen, und darum 
habe er ihm so geantwortet. Andere sagen: Die Frage ist nach Osten gerichtet, Dung-schan's Antwort nach 
Westen [d.h. um den Frager aus seinen Denkgeleisen herauszustoßen, gebe Dung-schan absichtlich eine Ant­
wort ohne jeden Sinn]. Wieder andere erklären, die Antwort sei nur ein Umweg, um dem Mönch vorzuhalten: 
Du bist selber Buddha und gehst dabei nach Buddha fragen! – Tote Leichname! Allgemein findet sich ferner 
auch die Auffassung, Dung-schan wolle einfach sagen: Da, diese drei Pfund Hanf, das ist Buddha.
Nun, das alles hat mit dem Kern der Sache nichts zu tun. Wenn du mit solchen Überlegungen an Dung-
schan's Wort herangehst, kannst du dich bis zur Herabgeburt des Buddha Maitreya an dieser Aufgabe üben 
und wirst auch nicht im Traum die Lösung sehen. Und warum nicht? Weil Worte nur Gefäße und Stützen 
sind, um den Weg, die Wahrheit zu tragen: Die Leute verstehen eben einfach nicht, wie die Alten es tat­
sächlich meinten, und suchen nur immer im Wortlaut herum. Was werden sie da wohl für eine Nase zum 
Anfassen finden? Seht ihr nicht, was einer der Alten (Tsëng-Guan, 4. Patriarch der Avatamsaka-Schule [jp.: 
Kegon-shū]) gesagt hat: Die Wahrheit, der Weg, ist im Grunde ohne Worte. Aber durch das Wort wird die 
Wahrheit kund. Wer die Wahrheit schaut, vergißt die Worte. Erst wenn einer bis dahin gelangt, wird er es 
erleben, daß das Triebwerk erster, höchster Ordnung auf ihn selbst zurückschlägt.
Einfach diese drei Pfund Hanf! Es ist wie die große Hauptstraße, die kerzengerade durch Tschang-an hin­
durchführt. Du magst den Fuß heben oder senken, da ist kein Schritt, der nicht in rechter Richtung ginge. 
Dieses Wort ist von der gleichen Art wie das des Meisters Yün-men von den Wickelklößen [vgl. BYL Kōan 
77]. Freilich, diese Art ist sehr schwer zu verstehen.
Mein verstorbener Meister vom Berg des Fünften Patriarchen [Fa-yän 1025-1104] sagt in einem Gesang:

Der kleine Krämer, freien Blickes bar,
Schlägt seinen Hanf los, gleich im Bausch drei Pfund.
Er bleibt ihm liegen hunderttausend Jahr.
Hat niemand Platz für das lästige Bund.
Fa-yän [= Wu-dsu Fa-yän; Lehrer von Yüan-wu; Goso Hoen 1024-1104] auch BYL I: 16ff, 41, 64, 174, 241, 
394, 417, 443; II: 85, 163, 274, 281, 305. BYL2: 45, 141, 270. Sammlung der Sprüche und Gedichte kom­
piliert im 17. Jhdt. "Dsching-Ling [= Nangking] Tsching-Ljang Wen-I-Tschan-Shich Lü-Yu"

Abbildung 1: Keine 3 Pfund ...



[Es ist mit diesem Wort wie mit allem höheren Geheimnis: es liegt offen da, kostet nichts, und doch kann es 
niemand gebrauchen. Man vergleiche dazu das Gedicht im dritten Teil des Stundenbuchs von R. M. Rilke: 
"Du bist der Arme, du der Mittellose."]

Aber du brauchst nur den unreinen Staub der Gefühlsneigungen, der Wünsche und Gedanken, das kleinliche 
Federlesen um Vorteil und Nachteil, um Ja und Nein, kurz alles zusammen in eins zusammenzufalten und 
mit einem Ruck reinen Tisch zu machen, dann gehst du hin und hast es ganz von selbst begriffen.

Erklärungen zum Text Dung-schan Schou-tschu [洞山; jp.: Tōzan Shusho, ein Schüler Yün-mens; jp.: Ummon]

Der Name Dung-schan, d. h. Grottenberg, führt leicht zu Verwechselungen. Er kommt zwei verschiedenen 
Bergen zu, und mehr als zwei Meister gibt es, die darnach genannt sind. Wohlbekannt ist das Dungschan-
Kloster in der Provinz Kiangsi, nicht allzu weit von Huang-bo's Geierhorn und Bai-dschang's Reckenberg 
entfernt, der Sitz des großen Meisters Dung-schan Liang-djiä (jp.: Tozan Ryokai, 807-869), von dem noch 
wiederholt die Rede sein wird, besonders in Kapitel 43 [BYL II, 191], und der als Gründer der in Japan sehr 
lebendigen Sōtō-Sekte geschichtliche Bedeutung hat. Hier dagegen ist von einem anderen Dung-schan die 
Rede, der sich im Norden der Provinz Hupe befindet, und zwar nordwestlich der Kreisstadt Hsiang-yang und 
der dortige Meister, von dem das Beispiel handelt, heißt Dung-schan Schou-tschu (jp.: Tozan Shusho; Mitte 
10. - Anf. 11. Jhdt.), d. h. "Bewahre den Anfange". Während der Meister Dung-schan Liang-djiä in der mit 
Bodhidharma beginnenden Stammlinie noch der elften Generation angehört, steht Dung-schan Schou-tschu 
bereits auf der vierzehnten Stufe, also auf einer der jüngsten, die in unserer Sammlung vertreten sind. Er war 
ein Schüler des großen Yün-men, und da dieser von 864 bis 949 gelebt hat, so können wir annehmen, daß 
Dung-schan Schou-tschu um die Mitte des 10. Jahrhunderts und wohl noch später gewirkt hat, also bereits in 
die Anfänge der Sung-Dynastie hineinreicht. Von seiner Begegnung mit Yün-men berichtet Yüan-wu in der 
Erläuterung. Daraus ist zu ersehen, daß er von kleiner Statur war. Sonst ist über ihn kaum etwas bekannt, 
außer dem hier angeführten Ausspruch. Durch diesen aber ist sein Name weit über den engeren Kreis des 
Zen hinaus berühmt geworden.

Mit anderer Erklärung Wu-mens, als 18. Beispiel im Mu-
mon-kan:

Einst fragte den Tung-shan ein Mönch: 
Was ist der Buddha? 
Tung-shan sprach: Drei Pfund Hanf
Wu-men erklärt:
Es ist wie beim Zen der winzig kleinen 
Venusmuschel des Tung-shan. 
Wenn sie nur ein wenig beide Schalen öff­
net, 
legt sie Leber und Eingeweide bloß.
Wohl ist es so, aber sag' an: 
In welcher Richtung erblickst du Tung-
shan?
Der Gesang lautet:
Er hat es bloßgelegt: Drei Pund Hanf.
Das Wort ist vertraut, der Sinn ist noch 
vertrauter.
Wer da kommt und über "ja" und "nein" 
theoretisiert,
Ist ein Mann von "ja" und "nein" (im Re­
lativen befangen)

Drei Pfund Hanf, die englische Übersetzung von Paul Reps:

18. Tozans Three Pounds
A monk asked Tozan when he was weighing 
some flax: "What is Buddha?"
Tozan said: "This flax weighs three pounds."

Mumon's comment: Old Tozan's Zen is like a 
clam. 
The minute the shell opens you see the whole in­
side. 
However, I want to ask you: 
Do you see the real Tozan?

Three pounds of flax in front of your nose, 
Close enough, and mind is still closer. Whoever 
talks about affirmation and negation
Lives in the right and wrong region.

Derber ausgedrückt im 21. Beispiel des Mu-mon-kan
Den Yün-men fragte einst ein Mönch: "Was ist der Buddha?"
Yün-men sprach: "Ein aufgetrockneter Schmutzspatel"
[Der 'Schmutzspatel' heißt wörtlich 'Kotspatel' bzw. '-holz' und wurde im alten China statt Toilettenpapier benutzt.]Mehr 
zum Mu-mon-kwan.

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#DO


知足

Kōan 47

WISSEN UM DAS GENUG
Wissen um das Genug will sagen: Wisse, daß du reichlich hast! In dem "Zehnfachen Kommen" in des 
Erhabenen Shaka's Großgefährt [Māhāyana] heißt es:

Reichtum und Fülle kommt von Mitleid und Barmherzigkeit
Segen und Tugend kommt von (der Pflege) der Wurzel des Guten
Freisein von Krankheit kommt vom Glaubensherzen
Liebe und Ehre kommt von Langmut und Geduld
Wissen und Weisheit kommt von Reinheit des Herzens
Hoher Stand kommt von (edler) Sitte und Ehrfurcht
Kurzes Leben kommt von Töten des Lebens
Kranker Leib kommt vom Unreinen
Armut und Elend kommt von filzigem Geizen
Blindheit erleiden kommt von Brechen der Gebote.
Um ein Beispiel hier anzuführen, so wird hier gesagt: "Reichtum und Fülle kommt von Mitleid und 
Barmherzigkeit" – mag einer noch so arm sein, wenn er in der Kälte am Wege ein armes Mädchen 
trifft,  das  für Geld  den Vorbeikommenden (Wahrsage-)Auskunft  geben möchte:  Ach! denkt  er,  in 
dieser Kälte! ein so junges Ding! und dann zu einem so (nichts einbringenden) Geschäft hierher kom­
men! das muß einen doch erbarmen! und nimmt aus dem Busen ein klein wenig Geld und gibt es ihr 
freundlich – wenn es auch noch so wenig ist, indem er es gibt, ist er mit einem Male zu dem Wissen um 
das Genug gekommen; ich habe genug; ich kann den Leuten geben – dieser Sinn ist in ihm geboren. 
Reichtum und Fülle hat er erlangt. Umgekehrt aber, mag er noch so reich sein und hat nicht dies Ge­
benkönnen und strebt unzufrieden in seinem Teil, mit immer tieferem Begehren weiter und weiter, so 
mag er zwar als Mensch reich sein, er weiß aber nichts von seinem Reichtum, und seine Welt ist im 
Grunde die Welt eines armen und bedürftigen Mannes.

Wer also fühlt und weiß: "Wie es heute (gerade) ist, so ist es wirklich gut" das ist: wer für den heutigen 
Tag zum Wissen um das Genug gekommen ist, und wer auf diese Weise Tag um Tag fühlt und weiß, 
daß, wie es ist, es recht und gut ist, – für den wird das ganze Leben recht und gut. Das beste Zauber­
mittel gegen Seekrankheit, heißt es, ist sich mit der Bewegung des Schiffes in gleicher Weise zu schau­
keln – sowie Schiff oder Körper sich trennen (etwas für sich Besonderes wollen), wird man seekrank. 
Eben auf solche Weise erlebe, was da auch kommt, heute und wieder heute, das Selbst nicht getrennt 
vom Anderen! Dann bleibt aller Kummer (kurushii to iu koto) fern, und der Gedanke eines Ungenügens 
kommt überhaupt nicht auf.



跰日青年 今日白頭

Kōan 48

GESTERN GRÜN IN JAHREN, HEUTE WEISSES HAUPT
Das will heißen, wie die Schriftzeichen (und die Worte) es sagen: gestern war man noch jung, heute 
schon ist man ein alter Mann mit weißhaarigem Haupte. Vom Tee zu sprechen, so ist ja nicht weiter 
schlimm, wenn man ihn zu einer Vergnügung im Alter macht und dann zu einer Art Teegenuß (Tee-
Andacht, Cha-sammai), kommt, oder wenn man Frauen und Mädchen in den Formen und Gebrauchs­
weisen des Tees unterrichtet; man mag das also ruhig tun; aber (wenn etwas erreicht werden soll und 
wahre Meisterschaft erreicht werden will), ist es unerläßlich, daß der junge Mann sich schon in der blü­
henden Kraft der Jugend damit befasse; Tee und Zen als Ein Geschmack müssen geschmeckt werden 
(das Starke, Ernste, Feste muß hervordringen); wenn man damit im eignen Berufe tätig ist, so wirkt ein 
Element (Genso),  das die Dinge außerordentlich fördert.  Wenn man aber diesen sog. Tee zu einem 
bloßen Tee-Vergnügen (zur bloßen Tee-"Kunst") macht und auf diese Art immer weiter hineindringt, 
so kann es geschehen, daß man eben um des TEE willen des eigentlichen Hauptgebiets (Honryo, des 
Lebens selber) verlustig geht. So soll es aber gewiß nicht sein. Den Tee schlürfend, zum Sinn (Dort) des 
Weltalls erwachen, soll eben zum Element (Sairjō) werden, das dem eigenen Hauptberufe hilft. Daher 
ist not, sich schon von jungen Jahren an damit zu befassen. Ist man erst ein alter Mann geworden, so 
gilt, was das Sprichwort selbst von den Himmlischen sagt: Fünf Hinfälligkeiten, Acht Leidensbitternisse 
– auch der Mann, der heute noch in größter Kraft und Blüte dahinlebt, wird unausweichlich, alt ge­
worden, krank und siech und geht dahin und stirbt; viel rege sein und tun läßt sich im Alter nicht mehr. 
Darum, so wird gewünscht und wird erhofft: in jungen Jahren, wo noch Kraft und Mut und Eifer (鋭
気, eiki) überströmen, werde man mit TEE wahrhaft vertraut.

山呼万歳声

Kōan 49

BERG RUFT BANZAI!
Eine Schriftrolle mit diesem Zen-Worte wird bei glücklichen Gelegenheiten aufgehängt, und auf den 
ersten Blick sieht es aus, als ob dies Leitwort (Kōan) sage: der Berg ruft Lebe-hoch (Banzai)! Dem ist 
aber nicht so. Sagt der zu einem Gemälde hinzugeschriebene Vers des Abtes Sengai:

Toshi akete ikutsu naruka Jūrojin?
Wieder ist ein Neujahr da – wie alt bist du, Glückesgott des ewig-langen Lebens?

Zähle die Jahre (des Alters) Buddhas! wird oft dem in das Gemach (des Meisters) zwecks Meditation 
Tretenden von dem Meister als Aufgabe (Kōan) gegeben.

Es rasteten einmal auf Übungsreise übende Mönche vor dem Tore eines Tempels und debattierten ge­



waltig über Weg und Weise der geistigen Schau (Zen-dō). Da kam vom Innern des Tempels ein Mönch 
und sagte: Ich sehe, Ihr seid alle sehr bewandert in der geistigen Übung (Shugyō); ich möchte nur einmal 
etwas fragen: ist der Stein da vorn außer Euch oder in Euch ( außerhalb Eures Herzens (kokoro), Eures 
Geistes, oder innerhalb)? Oder, [was das Gleiche etwa beim Tee wäre]: Sind Teetopf und Schale, die du 
vor dir gewärtig beim Teebereiten brauchst, außer dir oder in dir? – Da wurden die versammelten Mön­
che alle sprachlos – baff und wußten nicht, was erwidern, und wurden zuletzt dieses Mönches Schüler 
und kamen zu rechter Übung. So wird erzählt.

Den Stein aber laß am besten, wie er ist (tada ishi sono mama); er ist weder in dir noch außer dir.

Es sei noch ein anderes Beispiel angeführt. Vor dem Tore eines Tempels ward ein Banner errichtet, 
und, die es sahen, debattierten eifrig darüber, ob das Banner sich selber bewege oder ob der Wind das 
Banner bewege. Da kam Zen-Meister Huinung  [Hui-neng], der sechste Patriarch (der Zen-Richtung) 
hinzu und sagte: Bewegung des Banners ist es nicht, Bewegung des Windes nicht; Eures Herzens (ko­
koro) Bewegung ist es. Da sagten die anderen wie aus Einem Munde: Natürlich, so ist es! und sie be­
griffen. So wird erzählt. Ursprünglich ist, was hier Herz genannt wird, ein Absolutes-Ohne-Willen(-
noch-Absicht) [絶対無意 ,  zettai-mu-i, völlig blank]. Sieht es den Berg, so sollte zwischen Berg und 
Herzensspiegel rein gar nichts dazwischen sein; ruft er also Banzai, so ruft er eben ; und im Tee rufen 
dann Teetopf, Teeschale, Teeschöpfer und alle andern Sachen Banzai! Hat man erfaßt, was da gemeint 
ist, so hat man auch die Jahre des Alters des Glücksgottes des Langen Lebens oder die Jahre Buddhas 
rasch gezählt. Daß Berg und Ich Eins sind (ittai, Ein Körper, Ein Wesen), ist freilich überaus schwer 
wirklich zu erfassen.

三十棒

Kōan 50

DREISSIG PRÜGEL41

Diese Aufgabe ist gleichbedeutend mit dem, daß Meditationsmeister Süd-Himmel-Prügel (Nanten-bo) 
von Westpalast (Nishi-no-miya) immer [mit einem großen langen Pinselzuge] einen ungeheuren Prügel 
zeichnete – alles Kleinzeug zerschmetternd heißt es da – und in dem zu dem Bilde beigeschriebenen 
Verse schrieb:

Wenn ich mein Wollen erfüllt –
(bin ich) Nantenbō – 
wenn ich mein Wollen nicht erfüllt –
(bin ich) Nantenbō –

I o eru mo
Nantenbō
I o ezaru mo
Nantenbō

(Das ist) ob ich mein wahres rechtes Sinnen fortzusetzen vermocht, ob ich es nicht vermocht – so 
bleibt doch nichts anderes übrig, als, unbekümmert um Kleinzeug, immer voranzuschreiten. Freilich 
gilt es darauf zu merken, daß es nicht heißt: das eigene eigenwillige (eigensüchtige) Sinnen fortzuführen, 
sondern das wahre (rechte) Sinnen. Im Zehn-Satz-Kwannon-Sutra zur Verlängerung des Lebens (Em­
myō-jūku-kwannon-kyō) heißt es:



Kwanseon Namu Buddha und andre Buddha's! En-verbunden andre Bud­
dha! En- verbunden Buddha-Dharma! En- verbunden Ewige Freude (Jōra­
ku)! morgens sinne (bete) ich mit reinem Herzen (zu) Kwanseon, sinne 
abends Kwanseon; Sinnen, Sinnen kommt aus dem Herzen; Sinnen, Sinnen 
läßt nicht vom Herzen"

"Sinnen, Sinnen lässet nicht vom Herzen" das ist wie das Volkslied singt:

Omoi dasu yo de o horeyo ga asai 
omoidasazu ni wasurezu ni
So lang ich an meine Geliebte noch denken könnt', war meine Lieb' 
nicht tief zu ihr; 
Ohne an sie zu denken
(immer an sie denken) …
ohne sie zu vergessen (das ist die Lieb').

Ferner:  Dies  dreißig (dreimal  zehn)  will  sagen  ein  ganzes  Leben;  auf  Tee-Schalen,  Tee-Schöpfern, 
(Tee-) Blumenvasen und ähnlichem findet man oft die Aufschrift Drei-Tausend-Ruten; und diese Welt 
wird  volkstümlich  die  Drei-Tausend-Welt(en)  genannt;  wenn  man  einmal  dafür  "Dreißig  Prügel"* 
schreibt, hat das alles den gleichen Sinn. Das wahre Sinnen muß man mit allen Kräften fördern und 
halten; wenn man einfach (achtlos) drauflos geht, fällt man wie von selber in gesteigerte Ichsucht und 
Selbst-Hoffart; auf dem Wege des Zen haben diese nichts zu suchen. Reist man durch die Wüste, so 
sieht man oft und wieder, erzählt man, eine Fata Morgana; läßt man sich durch sie verleiten, so gibt es 
nicht Weg noch Rückkehr mehr. Unverwandt den Stein(zeich)en oder Kamelspuren nachgehend oder 
nach den Sternen sich richtend, erreicht man das Ziel der Reise. Wenn man also den Weg einmal hat, 
dann nicht abweichen, sondern unablässig das Wahre Sinnen fortsetzen, oder anders: dem, ehe Vater 
und Mutter geboren, ursprünglichen Sein dreißig Prügel geben – dann erst geht es. Auch im Tee wird, 
wenn man erst das Wahre Sinnen, d.i. die Wahrheit (Shinri) ergriffen hat und darnach Tee trinkt, der 
Tee wahrhaft lebendig: ohne äußerstes Lernen geht es aber nicht. Der edle (Koji) Shukwō hat, wie be­
kannt, unter Zen-meister Ikkyū, der Edle Rikyū unter Abt Kokei, der Edle Gempaku unter Abt Jōgen 
und  ebenso  haben  die  alten  berühmten  Teemeister  alle,  dies  Wahre  Sinnen  fortzusetzen  (und  zu 
fördern), Zen geübt und eigens in Cha-dō (Tee-Weg) Unterweisung empfangen.
Anmerkung:

41) Im BYL Yüan-Wus Empfehlung, wenn er glaubt eine besonders einfältige Fragestellung zu entdecken.
Seihaku, in seinem Kommentar Zenshū Mumonkanshū; Kioto 1675: "Die Anwendung von Stockschlägen und Anbrüllen 
(bokatsu) ist in der Zen-Schule eine wirkliche Speise." 

… Ähnlich ist die Zen-Führung, reich an harten Prüfungen, und nur wer die echte, wirkliche Nahrung emp­
fing, vermag Höchstes zu erreichen. Unter den verschiedenen Führungsweisen der Zen-Meister erlangte die 
Methode der Traktierung mit Stockschlägen und des plötzlichen lauten Anbrüllens, das sogenannte bokatsu 
(jap.: bō = Stock, katsu = Ton des plötzlichen Ausrufs), besonders durch Meister Lin-chi und seine Schule 
(jap.: Rinzai-Schule) Berühmtheit. Die beiden "Hilfsmittel" (sanskr.: upāya, jap.: hōben) bezwecken die gleiche 
psychische Wirkung, nämlich eine plötzliche Erschütterung des Bewußtseins bis in die Tiefenschicht, wo der 
Durchbruch zur Erleuchtungserfahrung geschieht. [Dumoulin in der Einleitung zum 15. Bsp des Mumonkan 
"Tung-shan's dreimal 20 Stockschläge"]

Abbildung 2: Teedose

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a41


Kōan 51

FÖHRE TAUSEND JAHRE GRÜN42

Dieses Leitwort (Kōan) gehört zusammen mit dem "Der Föhre Farbe hat nicht alt noch neu" [Kōan 
13]. In jenem Lied des Zen-Meisters Taiko (大赪)

Schaut man des Wildbergsy blütenvolle Pracht,
So ist's wie tiefverschneiter weißer Schnee, 
Der nur das Grün der Föhren frei noch lasset.
Arashiyama 
hana no sakari ni 
kite mireba 
matsu o nokoshite 
tsumoru shira yuki

und in dem Verse des Hai(ku)43

Heiligen Basho
Auf (grünen) Föhren lass' die Augen ausruhn,
So du durch Yoshino's Berge gehst
[So überwältigend ist die weiße Pracht der Kirschbaumblüten]

Matsu de me o 
yasumete yuke yo 
Yoshino – yama

wird die Pracht der Blüten hochgepriesen. Fallen aber die Blüten, so wird es gar einsam, und dann 
wendet sich das Herz (der Menschen) (von den Kirschblüten) den Glyzinienblüten oder den blühenden 
Schwertlilien zu, immer dem nachsetzend, was (gerade) in Mode (und in der Pracht) ist; kaum daß ein 
Augenblick vorüber ist, ist das Herz schon wieder zu einem ändern übergegangen und würdigt auch 
keines Blickes mehr, was eben noch ihm hoch und köstlich war.

Sieh des Edlen Rikyū Tee-Weise (茶法式, Cha-hō-shiki): Bis heutigen Tages in 
der Shōwa-Ära hat sie sich, nach wie vor, fort und fort erhalten. Das ist dies 
"Föhre tausend Jahre grün". Läßt sich freilich einer dabei von Geräten, Ge­
fäßen und all den andern Sachen gefangen nehmen (und hinreißen), dann ist 
es, wie wenn er Modesachen nachjagt. Wie Rikyū in dem Liede der Hundert 
Gedichte sagt:

Zu wissen ist:
Cha-no-yu ist nur:
Wasser kochen, 
Tee bereiten, 
trinken.

Cha no yu to wa 
tada yu o wakashi 
cha o tatete 
nomu bakari naru 
to shirubeshi

Einzig, Tee zu trinken, muß das Ewig – Unveränderliche sein. Sagt das Zen-Wort: "Spielt man mit Sa­

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_elf#htm%2313
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_elf#htm%2313


chen, so verliert man das Eigentliche (本心, das innerste Herz, Hon-shin)z" wahrhaft im höchsten Maße 
bedauerlich ist, wenn man dies Eigentliche, das das Wichtigste ist, verliert.

Was das "grün" betrifft, so ist es, wie der Leitspruch sagt:

"Kansui tannyo ran" [潤水湛如濫]
"Schluchtwasser ist voll tiefem Blau"

Wasser ist zwar durchsichtig – farblos; strömt es aber in der Schlucht, zeigt es sich tiefblau. Auch die 
Luft ist durchsichtig ; blickt man aber auf den Himmel, so ist da das Blau. Bei der Meditation (Zen-dō) 
ist es der Kern (道力, die innerste Kraft), beim Tee ist es die Person (jinkaku), und so spricht man 
[immer] von der naturgegebnen Farbe.
Anmerkungen:

y) Arashiyama ("Wildberg", "Sturmberg") bei Kioto durch seine Blütenpracht, durch die Schönheit des frischen Grüns, 
durch die bunte Herbstfülle der Ahornbäume und das vorüberströmende Bergwasser einzig – berühmt.
z) 弄物失本心 , Rūbutsu shitsu honshin

42) Der japanische Verfasser verwendet für "grün" hier das poetische Kanji für 'Jadegrün' [Nelson: 3676].

43) Beachte:
To express oneself, 
in seventeen syllables, 
is very diffi…

Kōan 52

EINE BLUME ERBLÜHT, UND DU WEISST UM DEN FRÜHLING DER WELT;
EIN BLATT FÄLLT, UND DU WEISST UM DEN HERBST DER WELT
Dieses Leitspruches erster Teil wird im Frühling, der zweite Teil im Herbste als Schriftrolle aufgehängt: 
gehn die Blumen auf, so schmeckt man die Welt (Kibun, Atmosphäre) des Frühlings; fällt ein Blatt, so 
empfindet man den Herbst; so wird (hier) gesagt. Aber eigentlich ist man mit diesem "Blumen erblühn, 
und man weiß, daß es Frühling ist; Blätter fallen, und man weiß, daß es Herbst wird" (jedesmal) weit 
hintennach. Singt der Edle Rikyū:

Ihr, die ihr nur auf (Frühlings) – Blumen harret –
Am Bergdorf unterm Schnee der (frischen grünen) Gräser Frühling,
Schaut ihr ihn?

Hana o nomi 
matsuran hito no 
yama-zato ni 
yuki na no kusa no 
haru o shirabaya

In diesem berühmten Liede des Edlen will gesagt sein: Indes niemand es noch sieht, unter Lasten von 
Schnee, bereitet sich die Welt des Frühlings vor, ja ist schon da.



Auch ist da das Zen-Wort: Greift man ins siedende Wasser, ist da noch eine 
(eis)kühle Stelle …aa nach dem Vollmond nimmt der Mond ab, wie der 
Volksmund sagt: Nach der Fülle kommt die Leere. Daher man denn bei der 
Teebereitung, wenn man mit dem Wasserschöpfer (mizusashi) Wasser 
herbeibringt, nur acht Teile oder neun Teile (von zehn) voll füllt – sehr 
eigentümlich (omoshiroi) ist dies und ist wert, daß man es durchschmecke 
(darüber gründlich nachsinne).

Bei allen Dingen ist gut, etwas zurückzuhalten (und nicht die ganze Kraft 
herauszulassen), wird gesagt.

"Fällt ein Blatt, so weißt du, daß es Herbst", – dies ist nichts Anderes als das 
Natur-Urprinzip (shizen no shinri), daß nach der Fülle die Leere kommt.

Und betrachtet man alle Dinge, bis dahin, wo sie zum Gelingen (zur Verwirklichung) gebracht sind – 
der  Bitternis  und Mühung,  wo niemand es  sah,  Wirkung und Ergebnis  ist  die  uns vor  Augen er­
scheinende Blüte.  Großmeister Bodhidharma sah unverwandt auf dem Shao-shih-Gipfel [Schau-shï] 
des Sung-shan neun Jahre gegen die Wand, das ist: neun Jahre übte er, der Wand gegenüber, in Stille,に 

Meditation (zazen)44. Danach erfaßte dann der zweite Patriarch Großmeister Huiko [jp.: Eka, 487-593] 
das Eigentliche Wahre Wesen (Hontai) ganz und gar, wie es in den Worten ("Schriftzeichen") "Mit dem 
Herzen das Herz tradieren; keine besondere Lehre aufstellen (Kōan 27)" dargelegt wird; und in sechster 
Generation erschien der große Meister (大篤, Dai-toku) Zen-Meister Hui-nung [Hui-nëng; jp.: Roku-so 
E-nō Kōan 2 Anm.], und von da an wurde Zen immer mächtiger und blühender –

Zur Wand hinstarrend unverwandt (versunken) die Gestalt –
Dahinter (unbemerkt) der Lenz erblühet
Mempeki no ushiro sugata ya
hana no haru.

Das  ist:  diese  neun  Jahre  der  Wandversunkenheit  haben  außerordentliche  Tugend  ( 篤 ,  toku, 
Wesenskraft, Gutes) aufgehäuft, und dieses verborgene Gute ( 陰篤 ,  in-toku) kam, als seine Zeit ge­
kommen, zu vollem Vorsehein.

Allein, um von diesem verborgenen Guten zu sprechen, so hatte ja Kaiser Wu von Liang für den Groß­
meister Dharma einen herrlichen Tempel errichtet und fragte nun den Großmeister Dharma: "Wenn 
der Kaiser derart Gutes aufgehäuft hat,  was für ein Verdienst kommt ihm dann zu?" Großmeister 
Dharma  erwiderte  auf  (Kakutō  yū  reisho)  der  Stelle:  "Kein  Verdienst  ( 無 功 篤  mu-kudoku,  Nicht-
Verdienst)" [BYL I 37-] – Das ist: man mag noch so sehr gute Werke ("gute Wurzel" zen-kon) und ver­
borgenes Gutes (in-tokii) aufhäufen – sowie man etwas für sich behalten will, ist es aus damit (dame). 
Das ist: indes man nichts davon weiß, erblüht des Natürlich-Guten Blume.

Um von dem Guten (toku) des Zazen (In-Meditation-Sitzen) zu sprechen, so trägt Zazen viel zu Geis­
tesübung  und  –  Stärkung  bei  und  ist  ein  Weg  ( 法 ,  ho),  in  das  Reich  des  Ichlosen  (Selbstlosen) 
einzugehen, und wo Kōan (Leitworte, Aufgaben) gegeben werden, und man kommt zu unverwandter 
Versenkung in den Kōan (公案三昧 , Kōan-Sammai) und geht in das Schauen (禅定 ,  Zenjo, Dhyāna) 
ein, so ist dies gut;  aber in diesen Bereich einzugehen, ist reichlich schwer; die allerverschiedensten 
Wahnvorstellungen (忘色) und verkehrten Gedanken und Meinungen drängen sich heran, es kommt 
einem auf einmal in den Sinn, daß man vor drei Jahren dem Nachbar drei Maß (sho 1,8 l) Kleinbohnen 
geliehen hat und der sie noch nicht zurückgegeben hat. Mit solcherlei kann man natürlich nicht zur un­
verwandten Versenkung (Samadhi) kommen.

Siehst du die Blumen, weißt du um den Frühling; fällt das Blatt, weißt du um den Herbst – das ist, wie 
ja auch das Lied Rikyū's es dartut – daß sicher nichts zufällig geschieht, sondern daß das auch noch so 
Verborgene wie von selber offenbar wird (und hervorkommt).

Abbildung 3: Wasserbehälter (水差

し)

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a2
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a27


Anmerkungen:

aa) Kakutō yū reisho

44) Nach dem erfolglosen Treffen mit dem Kaiser Wu-Di von Liang. BYL 1. Kōan, I S37-

に) Weitere Fundstellen zu Bodhidharma ('der fremde Mönch mit den blauen Augen') BYL I: S21, 37-
49, 51-59, 72f, 144, 158, 173, 188, 196, 200-02, 259f, 264f, 286, 288, 305,307, 309, 313-5, 332, 351-53, 
356-9, 366, 368, 444, 456-8, 467f, 472, 494, 535, 541; BYL II: S10, 91, 123, 133, 139, 146, 164, 168, 194, 
210, 242, 272, 274, 280; BYL III: S 26, 29, 57, 61, 63f, 71, 81, 104. BYL2: 12-16, 18, 25-26, 54-56, 58f, 
76, 136f, 140, 180, 185f, 188, 267, 275f, 288, 269-9, 316, 326, 359, 381
Bodhidharma brachte vor allem das Lānkavātara-Sūtra [erste Übersetzung ins ch. 443] in den Ch'an ein. 
Daraus folgt auch die nonverbale Übertragung des des Dharma (ishin-denshin, Kōan 27)

vgl. Suzuki, Daisetz († 1966); Studies in the Lānkavātara-Sūtra 
Weitere Fundstellen zu Hui-ko BYL I: 40, 42, 265, 315, 468; II: 168, 272, 274, 281.

Vgl. auch zu Yogacara/Lotus-Sutra:

The mystical side of Yoagacara was emphasized by the teaching of the Zen school, which was brought to 
China from south India by Bodhidharma in the sixth Century. Suzuki has shown that the school held their 
teaching to be contained in the Lankavatra-sutra, but their tendency was to reject any external doctrinal 
Statement as authority. Their whole method and System was meditation (dhyana). As Ma-tsu [Ma-Dsu Dau-i], 
a pupil of Bodhidharma, said, "O monks, when you each believe that you yourself are the Buddha, your mind 
is no other that the Buddha-mind. The object of Bodhidharma who came to personally transmit and 
propagate the supreme law of One Mind by which we are all to be awakened to the truth". That is all the 
teaching, as there remains hardly anything in the sytem characteristic of Buddhism. Suzuki says that "it grew 
up as a native product of Chineses genius". It reached Japan as late as the twelfth century. 
Trivedi, V. R.; Philosophy of Buddhism; New Dehli 1997 (Mohit), ISBN 81-7445-031-9, S151-
zu Ma-Dsu Dau-i (jp.: Ba-so Dōitsu 709-788): BYL I: S 70, 73, 81-86, 88-94, 98-101, 158, 218, 223f, 227, 
234f, 2525, 267f, 329, 336, 443, [Himmelsroß], 444, 446-450471-4, 493, 502, 508; II: 27, 40, 89, 123, 175f, 
181ff, 322, 330-2; III: 8, 39; BYL2: S 63f, 320f, 369, 379-82, 385, 389, 456; Lotus-Sutra: 127, 145

山清浄身

Kōan 53

BERGES FARBE REINEN – LAUTEREN WESENS
Dies Zen-Wort sagt: Wenn das Wesen (die Person, der "Leib") gereinigt ist, erscheint die Farbe der 
Berge von selbst rein und klar. Unter den 48 Grundsätzen des Mumonkwan [Kōan 3] ist hier (hergehö­
rig) das Leitwort (Kōan) Chao chou's: "Wasche die Schale! [浄鉢]" Ein Mönch kam zu Abt Chao-chou, 
sein Schüler zu werden und sagte: "Ich bitte gebt mir etwas Unterweisung!" Der Abt fragte: "Hast du 
(den Reis) schon gegessen?" worauf der Mönch antwortete, er habe (den Reis) schon gegessen. Der Abt 
fragte, ob er denn auch die Eßschale schon gewaschen habe, worauf der Mönch sagte, das habe er noch 
nicht getan." Dann wasche zuerst die Schale und dann komm!"45 Was will das sagen? Viele bitten den 
Zen – Meister um eine Aufgabe (Kōan) und vermögen schlagfertigwitzig und gescheit darauf zu ant­
worten,  und doch ist  der Teemeister  es  nicht  zufrieden (yurusanu,  "erlaubt nicht")  – "gesteht nicht 
[wahre Meisterschaft,  bzw. wahres Fortgeschritten – sein dem Betreffenden] zu").  Warum? Solange 
einer  nicht  seinen  (ganzen)  bisherigen  Schmutz  genugsam weggetan  und  den  Bereich  des  Reinen 
Lauteren (清浄 ,  seijo) erreicht hat, da (all das andre) weggeworfen ist, mag er noch so oft in das Ge­
mach des Meisters zum Zen gehen – der Meister ist es doch nicht zufrieden (yurusanu).

Daß ich immer noch nicht dich (die Straße) passieren lasse,

Abbildung 4:  
Boddhidharma

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a27
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a03
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI


Ist, dich passieren zu lassen, 
Straßenreparatur (die ich für dich tue).

Tosanu wa
tosasu tarne no,
michibushin.

Das ist eben der Sinn (ritai) des Wasche die Schale! Chao chou's; er will dich deinen Geist waschen und 
reinigen machen. Wenn bei der Teebereitung der Gast Yu (heißes Wasser, bzw. Tee) wünscht und man 
die Teeschale zuerst mit  Yu (füllt und dann) ausschwenkt, mit dem Teetuch auswischt und, um den 
Geruch des Teetuchs (der vielleicht haften geblieben sein könnte) zu tilgen, nochmals Yu in die Tee­
schale gießt und ausschwenkt, und darnach aufs neue Yu eingießt und dann dem Gaste darreicht, so 
wird hier große Mühe darauf verwandt [die "Schale zu waschen"]: wahrhaft reiner Tee ist es (der damit 
angeboten wird).

Färbt man z. B. etwas, so muß zuerst der Untergrund völlig rein sein, dann erst läßt sich wirklich gut 
Farbe aufsetzen. Alles läßt sich dann trefflich färben. Oder, man will Wasser in eine Flasche tun: ist 
schmutziges Wasser in der Flasche, so mag man noch so sehr reines Wasser darauf gießen, das Wasser 
in der Flasche bleibt schmutzig. Wenn einer sich Magen und Darm verdorben hat, gibt der Arzt erst ein 
Abführmittel, welches Magen und Darm ausfegt; erst darauf läßt er dann heilende Arznei schlucken. 
Das bloße negative Gereinigtsein tut es also auch nicht (bzw. nicht immer). Es gibt Fälle, da ist es, wie 
das Sprichwort sagt: Im reinen Wasser wohnen keine Fische. –

In einer Welt der Farbe Menschen ohne Farbe
(Das) sind Holz – Buddhas, Metall – Buddhas, Stein – Hotokeab

Iro no sekai ni iro naki hito wa 
kibutsu, kanabutsu, ishibotoke.

Tote Buddha(figuren)-sind sie. Auf dem Gereinigten (清浄身, seijo-shin) (oben darauf und über es hin­
aus) bedarf es noch dringend der FARBE (色気): Shaka wollte diese Welt zu Buddha bringen; Kung 
wollte diese Welt zum Edlen, Berufenen bringen; Rikyū wollte diese Welt zum Tee bringen. In diesem 
Sinne ist hier von FARBE die Rede.

Gut, gut müssen wir dies (gerade dies) verschmecken und müssen üben und ringen.
Anmerkung:

ab) Stein – Buddha – Figur(en), steinerne Götzen.
45) Vgl. die Cha-dō-Umdeutung eben dieses Wortes in 45 (Mumonkan Bsp. 7).

Kōan 54

WEDEL
Dies sieht man oft auf einem Hängebild, und ein Gedicht ist oft dazu geschrieben. Wenn man in der 
sommerlichen Meditationshalle in Meditation sitzt und die schrecklich vielen Mücken und Insekten die 
Übung stören wollen, so wedelt man mit diesem Wedel und kann damit wundersam die störenden In­
sekten vertreiben, ohne welche zu töten. Dies "ohne zu töten, vertreiben" – das ist dies Prinzip. Bei­
spielsweise, es tritt ein Räuber ein und den Umständen zufolge kommt es dahin, daß er einen Men­
schen tötet, und dem Morde zufolge wird der Räuber des Todes schuldig; bin ich aber in Vor-bereit­
schaft und lasse es gar nicht dahin kommen, daß der Räuber mich tötet, so wird er auch nicht des 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a45


Todes schuldig. Mag ein Feuer ausbrechen, so braucht doch daraus kein großer Brand zu werden, wenn 
man nur im vornherein darauf genugsam vorbereitet ist. Sagt doch der Volksmund: Wenn das Begräb­
nis vorüber ist, spricht man vom Arzt (den man hätte rufen sollen oder können). In dieser Richtung 
liegt das Wundersame des Wedels. Wenn der berühmte Edle Okayama Tesshu, hoch ein Meister in der 
Schwertkunst, sagte: Nichts geht über die Schwertkunst-ohne-Schwert, so weist dies auf dasselbe hin.

Da sind im Teegemache Blumen in die Vase gesteckt – nicht nur zum Ansehen sind sie da; da ist auch 
das Sinnen, das Innesein (nen) des Schönen.

Oder, um es nocheinmal anders zu sagen: Für-morgen bin ich zum Tee geladen und ich werde gewiß 
zur  Tee  –  Gesellschaft  gehen;  in  Wirklichkeit  bin  ich  noch  nicht  zur  Tee-Gesellschaft  gegangen; 
morgen werde ich gewiß gehen – dies eben ist das Innesein.

Gesetzt ein Räuber will einbrechen, so bricht er ja nicht auf der Stelle ein, sondern hat sich die Sache 
vorher genügend überlegt, und dann kommt er; bis er aber hereinkommt, sinnt er zwar das Böse, hat 
aber noch nicht absolut die böse Tat getan; wenn nun dies Herz mit seinem bösen Sinne immerfort 
nach der Seite des Guten hin gewendet wird, so kann von selbst das böse Sinnen nicht dagegen auf­
kommen: das ist die Wahrheit (das Gesetz, Prinzip dōri), wovon hier die Rede ist; religiöses Lehren und 
Wollen (shūkyō, "Religion") wird wichtig. Auch hat dieses Sinnen, das im Herzen ist, zwar nicht sichtbar 
äußere Form, ist aber von ungeheurer Kraft.

Wie der Wedel die Insekten vertreibt, so vertreibe alles nur immer aufkommende böse Sinnen, daß du 
auch nicht andere in Unannehmlichkeiten und Irrnis bringest: darauf sei allezeit aufmerksam dein Herz 
gerichtet! Das ist, was hier gesagt werden will.

神

Kōan 55

GOTT
Eine Schriftrolle mit dem Schriftzeichen "Gott" (Gottheit, Götter) wird bei Feiern mit Anbetung (sai­
rai) und ähnlichen Anlässen aufgehängt.

Kami no to o hirakite mireba nusa bakari
mairu kokoro zo kamt zo mashimasu.
So du die Türen (des Schreins) des Gottes öffnest und siehest –
Heilige weiße Opferstreifen nur sind zu sehen –
In dem Herzen, das andächtig nahet, wohnt Gott.

Wer Gott gläubig sein Herz zuwendet, der empfängt gewißac. Denn er reinigt und läutert den eignen 
Geist, und so tritt sein innerstes Wesen ("Herz") zutage und kommt in Einklang mit dem (Großen) 
Wesen (自然) und dem Gesetz des Himmels (天理, tenri)
Auch heißt es:

Willst du bittend (und betend) es erzwingen – Gott nimmt aufdringliche (hirei, unanständige) Bitten 
nicht an.

Sie bleiben unerhört.
Du gehst zu dem Zen-Meister zur Meditationsstätte – auch da gilt Gleiches. Auch wenn er dir von sei­



ner Erleuchtung nichts Besonderes gewährt, so hast du doch einen Schritt weiter voran getan, wie das 
Volkswort sagt: Nicht getroffen, aber doch näher gekommen.

Und wenn du beim Tee wahrhaft  und wirklich Tee schmeckst,  so hast  du dementsprechend auch 
Wesenswirkung. Tee ist  Freund langen glücklichen Lebens. Es mag dies Wirkung (toku) aus eigner 
Kraft genannt werden, aber doch ist es dies allein nicht. Denn beispielsweise, ehe wir geboren werden, 
haben wir schon von den Eltern empfangen, und wenn wir geboren sind und es wird uns nicht alsbald 
Sorge und Hilfe zuteil, so sterben wir; und auch späterhin, in Schule und Unterricht, entsprechend der 
Natur  und dem Können eines  jeden,  oder  in  den Bemühungen,  für  den eigenen Beruf tüchtig zu 
werden, oder wenn wir den Spuren großer Meister folgen, müssen eigne Kraft und fremde Kraft mit­
einander wirken; wie das Wort sagt:

Eigen und fremd gleichermaßen, In diesem Leib Buddha .

Buddha ist es, Gott (Kami) ist es. Aber wie das Wort sagt: Eine hundert Ellen Stange hinaufkletternd, 
geh an der Spitze noch einen Schritt weiter! – nenn es eigne Kraft, nenn es fremde Kraft! auch im Tee 
gibt es äußere Strömung und gibt innere Strömung und gibt allemöglichen Strömungen, Formen und 
Verhaltungsweisen; aber über dies alles hinaus noch eine Stufe höher, da thront Gott. Sagt das alte 
Lied:

Welcher Gott hier weilet (und verehrt wird), weiß ich nicht 
Nur: vor Dank und Ehrfurcht fließt die Träne.
Nanigami no owashimasu ka wa shiranedomo 
tada arigatasa ni namida kobururu.

Anmerkungen:

ac) 功篤有 "Verdienst", Wirkung ist da.

Vgl.: Holtorn, D.C.; The Meaning of Kami; Monumenta Nipponica Vol.3 (1940), No.1, S1-27 [online: JSTOR]. 

江月和松風

Kōan 56

FÖHREN RAUSCHEN AN DEN MOND-ERGLÄNZTEN WASSERNad

Auf den Wassern weithin hell strahlender Mondenschein trifft auf herrliche rauschende Föhren – (ein 
höchstes Schönes wird durch ein zweites höchstes Schönes erhöht) so entsteht ein unsagbar Schönes. 
Es ist die Welt des Rein-Echten Absoluten (無相, Mu-sō) Groß Vollkommen-Rund-Spiegel-Wissens; 
wie das Wort sagt: Weißes Roß springt in die Blüten des Schilfes (Hakuba roka ni iru, 白馬入茵花, 
oder wie in noch anderem Worte gesagt wird: Weißer Reiher auf dem Schnee.46 Es ist jener allerhöchste 
Bereich, da Himmel und Erde lückenlos eins werden. Es ist das, wenn Kung (Konfuzius) sagt: Mit 
siebzig Jahren konnte ich meines Herzens Wunsche folgen, ohne das Maß zu übertreten.ae Nur durch 
unablässiges Bemühen ist die Meisterschaft erreichbar.

Kokoro naki mi ni mo aware wa shirarekeri 
shigitatsu sawa no aki no yugure.

http://www.jstor.org/


Im herbstlichen Abend
Am verlassenen Riede
Sah eine Schnepfe ich
Auffliehn aus den Wassern
Da kam über mein Herz,
Das fern sich wußte
Von allen menschlichen Leidenschaftenaf,
Doch eine Rührung…

Auch  einen  solchen  Kandō-jin (der  freien  heiteren  Muße  Lebenden)  also  wie  den 
Dharma – Meister  Saigyo,  der  auf  höchster  Stufe  des  Lernens und Wissens  steht 
(setsugakumu-i), frei von eignen Wünschen und Begierden, überkommt ein Rühren.

Die  Götterschildkröte  (Rei-ki)  schleppt  den  Schweif  nach,  sagt  man.  Wenn  sie 
nämlich, Eier zu legen, auf das Land steigt,  so verwischt sie mit dem Schweif die 
Spuren, wo sie gegangen ist. Allein die Spuren, wo sie mit dem Schweif verwischt, 
bleiben zurück.47 So auch wäscht man mit Seife alles aus der Wäsche heraus; allein der 
Geruch  der  Seife  bleibt  doch  darin,  und  solange  man  nicht  diesen  auch 
herausgewaschen hat, kann man nicht sagen : die Wäsche sei ganz rein. Hier ist also 
die Rede von jenem schwer zugänglicher! Bereiche, den nur der wirklich Erwachte 
sein  nennt.  Ein Teemeister,  (Chajin,  Mensch des  Tee),  der  noch nach Teemeister 
riecht, dem man noch äußerlich anmerkt, daß er Teemeister ist, das ist noch nicht der 
wirkliche  Teemeister.  Hier  sind  große  Schwierigkeiten.  Da  ist  etwas  wie  in  dem 
Gedicht mit Bild eines Paradezugs von Shoku-sanjinag

Konna mono kau de nai zo to hitobito ni
shimeshi – nagara mo wāre wa kaitashi.
Sage ich den Leuten: Kauft sie nicht!
Aber selbst im Herzen möchte ich sie kaufen.ah

Dieser Bereich des Rein-Echten Absoluten (無相, Mu-sō) ist eine Welt! [天地], von 
der die andern Menschen nicht wissen, und die nur der wirklich Erwachte hat.
Anmerkungen:

ad) "Strom – Mond (über weiten Wassern erglänzender Mond) strahlt über Föhrenrauschen."
ae) [Kungs] Gespräche II 4: "Der Meister sprach: Ich war fünfzehn, und mein Wille stand aufs Lernen; mit dreißig stand ich 
fest; mit vierzig hatte ich keinen Zweifel mehr; mit fünfzig war mir das Gesetz des Himmels kund; mit sechzig war mein 
Ohr aufgetan; mit siebzig konnte ich meines Herzens Wünschen folgen, ohne das Maß zu übertreten" (d.i. mit siebzig 
kollidierten Neigungen und Pflicht nicht mehr). (Übersetzung von Richard Wilhelm)
af) kokoro naki mi (心なき身) über mich, der ich (sozusagen) ohne Herz war.
ag) しょく山人 [Shoku = Nelson: 3640 'Szechwan; green caterpillar']
ah) "Kauft sie nicht!" "Geht nicht zu solcher Frau (solchen Frauen)!" 

46) Vgl. Bohner zu diesem Bilde in der Einleitung.
47) Davon abgeleitet, folgende Geschichte bei Dschuang-Dsi, in der Übersetzung von Richard Wilhelm:
Die Schildkröte
Dschuang Dsi fischte einst am Flusse Pu. Da sandte der König von Tschu zwei hohe Beamte als Boten zu ihm und ließ ihm 
sagen, daß er ihn mit der Ordnung seines Reiches betrauen möchte.
Dschuang Dsi behielt die Angelrute in der Hand und sprach, ohne sich umzusehen: "Ich habe gehört, daß es in Tschu eine 
Götterschildkröte gibt. Die ist nun schon dreitausend Jahre tot, und der König hält sie in einem Schrein mit seidenen 
Tüchern und birgt sie in den Hallen eines Tempels. Was meint Ihr nun, daß dieser Schildkröte lieber wäre: daß sie tot ist 
und ihre hinterlassenen Knochen also geehrt werden, oder daß sie noch lebte und ihren Schwanz im Schlamme nach sich 
zöge?"
Die beiden Beamten sprachen: "Sie würde es wohl vorziehen, zu leben und ihren Schwanz im Schlamme nach sich zu 
ziehen."
Dschuang Dsi sprach: "Geht hin! Auch ich will lieber meinen Schwanz im Schlamme nach mir ziehen." 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_ein.htm


和気兆豊年

Kōan 57

MILD WETTER WEIST AUF REICHES JAHR

Wenn das Wetter gleichmäßig mild (harmonisch, in Eintracht, WA 和) ist, und in guter Weise (entspre­
chend) fortgeht, gibt es, wird gesagt, ein reiches (fruchtbares) Jahr. Dieses "Mild" (Eintracht WA) stellt 
der Edle Rikyū an den Anfang seines (berühmten Grund – Mottos aller Teekunst) "Eintracht, Ehre, 
Reinheit, einsame Stille" [Kōan 10, Widmung]: wenn der Gast das Herz des Gastgebers weiß und spürt, 
und der Gastgeber das Herz des Gastes [Kōan 06], dann ist dieses WA erfüllt.

Auf den Straßen der Stadt kommen und gehen an Einem Tage Zehntausende von Menschen und un­
zählige Wagen und Karren, ohne daß sie aneinander stoßen; sie geben sich gegenseitig Raum (sie gehen 
aufeinander ein, sie kennen das WA). Wo aber dies Einverstehen nicht ist, da erhebt sich alsbald Streit. 
Auch in Haus und Familie ist das nicht anders. Sieh den Tanz: Sänger, Lautenspieler, Großtrommel­
schläger und die mit der kleinen Trommel Tanzenden – alle sind aufeinander eingestimmt in edler Ord­
nung, und erst so gelingt das volle Spiel. Sieh das Heer: unter dem Einen Oberbefehle des Komman­
dierenden bewegt sich eine Heeresmacht von Vielzehntausenden frei und ungehindert (jiyü jizai). Das 
kommt daher: Der gemeine Soldat kennt das Herz des Kommandanten, und der Kommandant kennt 
das Herz des Soldaten. Die Frucht der Eintracht (des WA) zeigt sich. Das Wesentliche aber ist, daß je­
der  Einzelne  unermüdlich  bei  seiner  Sache  ist  und  alle  insgesamt  die  göttliche  Bestimmung  (den 
Himmelsberuf  天職 ,  tenshoku) erfüllen, so wird, aus gleichen Gründen, die ganze Welt in Eintracht 
eines;  … weist auf reiches Jahr – das ist die Wirkung. Allein die Eintracht (WA) – wie das für alles 
Üben und Vorwärtsschreiten gültige Grundwort Eintracht, Ehre, Reinheit, einsame Stille sagt – ist aus 
der einsamen Stille geboren. Auf sie vor allem gilt es zu achten.

開門多萻世葉

Kōan 58

TOR AUF! VIEL FALLENDES LAUB

Wenn es Spätherbst wird, gibt es im Freien viel fallendes Laub, und so auch in dieser treibenden Welt 
gibt es lästigen Staub genug, man mag wischen und kehren und wieder wischen, man wischt schwer 
alles weg, zuletzt bleibt gar nichts andres übrig, als die Blätter wegzukehren, wie sie gerade fallen (den 
Staub wegzuwischen, wie er fällt). Blätter und Gras, sagt man ja, gibt es ohne Ende.

Singt der Landesmeister Großleuchte (Daito Kokushi):
Wer verstanden hat (Erwachen hat)
Mag auf Vier-Block- oder Fünf-Block-Brückeai

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a06
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/ZWTR_Widmung72W.JPG
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a10


Gehende und Kommende wie Bäume
In den tiefen Bergen schauen.

Satorinaba shijo gojō no hashi no ue 
Yuki-ki no hito wo mi-yama-gi ni shite. –

Sieh den Spiegel! Alles spiegelt er wieder, und doch bleibt keine (trübe) Spur zurück. Trotz alles 
Wiederspiegelns (Erhellens) ist doch kein Haften (und Verhaftetsein).

Te ni toru na
yahari no ni oke
renge gusa.

Nimm sie doch nicht in die Hand!
Laß sie auf dem Felde, wie sie stehen,
Diese Herbstesgräser! –

Sagte einmal einer, der um Geld spielte, zu einem Zen-Meister: "Wenn ich gewinne, freu' ich mich ge­
waltig; wenn ich verliere, grämt es mich gewaltig; gibt es kein Mittel, daß dieser Gram und Kummer 
überhaupt nicht aufkommt? Wenn ja, so lehrt es mich bitte!" – "Nichts leichter als das", sagte der Zen-
Meister. – "Wie ist es damit?" "Auf jeden Fall lehrt es mich doch!" bat der Spieler. Sagte der Zen-Meis­
ter: "Ob Ihr gewinnt, ob Ihr verliert – denkt immer, es gehöre Euch. Wenn Ihr verliert, denkt, Ihr habt 
es zum Aufheben gegeben. Wenn Ihr gewinnt, denkt, Ihr höbet es selber auf." – "Ja, das ist's", sagte der 
andere und begriff erstmals, wird erzählt. So also stehen die Dinge, und diese (treibende) Welt ist wie 
Ein- und Ausatmen, wie Tag und Nacht; sobald man an Einem davon haftet, entsteht Schmerz und 
Kummer. Auch läßt sich, solange wir leben, Schmerz und Kummer nicht völlig vertreiben. Man muß 
das alles unbekümmert zusammen nehmen ("schlucken"), wie es gerade ist; das ist das Beste.

Auch für den Menschen des Tee gilt Ähnliches: Neigt er allzusehr zu (Tee-)Formen und Gebräuchen, 
so wird er leicht steif und doktrinär und löst sich von der natürlichen (menschlichen) Gesellschaft.

Grashütten – Einsiedler, du denkst:
Die Welt hast du verlassen, und dabei
Hat dich die Welt verlassen! –

Suteta ki de
suterarete iru 
kusa no io.

Leicht kommt es dahin, wovon dieser Scherzspruch spricht. Wie Ein- und Ausatmen gilt es zu ver­
stehen, daß. wie das Wort sagt, viele Geseize oft heißt keine Gesetze.

Mit fallendem und abgefallenem Laube muß man gar wohl zu leben wissen.
Anmerkung:

ai) Shiiō-, gojō bashi, die belebtesten Brücken der Hauptstadt (Kioto).
Vgl. Kai Kracht, 2001 und sein Versuch ein sammai-Erlebnis zu schildern.

喝石巌

Kōan 59

DEN FELSEN DURCH KA! RUF ÖFFNENai

Dieses Leitwort (Koan) findet sich vielfach einem Bilde beigeschrieben, und auf dem Bilde ist dann (die 

http://www.kaikracht.de/


bekannte Geschichte) gemalt: ein gewisser Meditationsmeister Tang's (Chinas) ruft gegen einen Stein 
(den Meditationserweckungsruf) Ka'!, und krach! spaltet sich der Stein.

Das sieht nun freilich einem Zaubermeisterstückchen nicht unähnlich, ist 
aber doch nicht so zu verstehen: Dieses Leitwort (Kōan) will sagen – um 
hier zunächst vom Tee zu reden: Übung und Vervollkommnung lehre und 
weise  die  Menschen  so  freundlich  auf  sie  eingehend  und  so 
zuvorkommend, daß auch der Stumpfeste sich dem Verständnis zu öffnen 
vermag.

Auf dem Yodogawa fuhren einst, zwischen Ōsaka und Kyōtō verkehrend, 
die sog.  Dreißig-Koku-Schiffe. Wenn sie bis Hirakata gelangt waren, kamen 
Schiffe  von  Händlern  heran;  wenn  diese  ihre  Sachen  an  die  Fahrgäste 
verkauften, schimpften und redeten sie derart gemein, daß jeder andre sich 
am liebsten  die  Ohren  zugestopft  hätte.  Die  Fahrgäste  aber  fanden die 
Sache geradezu belustigend, und, in Naniwa (Osaka) angekommen, bewirteten sie noch überdies diese 
Schiffsleute aufs beste und zuvorkommendste. Es dauerte nicht lange, da waren diese groben Leute wie 
angesteckt  ("gefärbt")  von  feiner  städtischer  Sitte,  sagten  immerfort  unter  Verbeugungen  und 
Verneigungen  "Wie  Sie  wünschen!"  "Gewiß!"  "Gern!"  ("Hai  hai!")  und  hatten  das  ihnen  eigene 
Schimpfen und gemeine Reden vergessen.  So wird erzählt.  Wo auf solche Weise Lehre zu erteilen 
geachtet wird, da muß es selbst einen, der wie ein Stein ist, mittelst des ihm eignen Sehens und Wissens 
zum Leben erwecken und ihn bewegen. Das sagt dieses Leitwort (Koan).

Naku koe no yoki mo ashiki mo oyadori no 
oshie ni zo yoru yabu no uguisu. Nachtigallen im Gebüsch, ob ihre Stimme 
Herrlich klingt, ob häßlich, kommt nur 
Von der Eltern Lehren.

Anmerkung:

ai) oder: Der Ka'-Fels. Der dem Ka'-Ruf sich öffnende Fels. – Ka' (mit Implosion gesprochen, jap. katsu, chin. Ho) ist der 
(im Grunde mit Worten nicht weiter zu erläuternde, alles in eins zusammenfassende Bann-, Scheit-, Ermunterungs-, 
Erweckungs-) Ruf des Zen. 
Das "Ho/Ka!" ist auch der Ruf des Zen-Meisters, der mit dem der "Stab der Barmherzigkeit" den Meditation Übenden 
wieder zur Konzentration bringt.

才月不待人

Kōan 60

JAHR UND MONAT WARTEN AUF DEN MENSCHEN NICHT48

Dies Zen-Wort wird gern am Jahresende und bei ähnlichen Gelegenheiten gezeigt, als Schriftrolle (Ka­
kemono) aufgehängt; auch in Rahmen gefaßt kann man es oft sehen.

Shiroku naru mono to wa miezu araigami.
Das frischgewaschne (jugendliche) Haar
Sieht gar nicht darnach aus, als würde je es weiß.



"Neujahr – ein Meilenstein zur Schattenwelt", sagt Meditationsmeister Ikkyū49: Kaum daß wir darum 
wissen, gehen Jahre und Monate dahin – Achtloser, schon tönt die Abendglocke, und auch dieser Tag 
ist fruchtlos dahingegangen! Meditationsmeister Hyakujō [E-kai; ch.: Bai-dschang Huai-hai, 720-81450] 
tat Landarbeit, wenn er Muße hatte; die Mönche, die seiner warteten, ließen durch Knechte die Geräte 
wie Pflug, Hacke usw. verstecken; der Meister, der die unerläßlichen 
Geräte  nicht  vorfand,  ließ  notgedrungen diesen Tag die  Landarbeit 
ruhen; er aß aber auch diesen Tag nichts; die Mönche um ihn konnten 
daher auch nicht anders, als diesen Tag nicht essen und hatten nicht 
geringe  Beschwer.  Dies  "einen  Tag nicht  arbeiten,  einen  Tag  nicht 
essen" ist in Zen ein gewaltiges Wort; es ist das Gleiche, wie wenn Abt 
Seigan den Koji Gempaku anweist:  Fauler Bhiku, warte nicht bis morgen! 
[Kōan 5]. Den Tag, den einen Tag nimm überaus wichtig! Das will hier 
gesagt sein.

Wenn der Mensch jedoch immerfort nur arbeitet und in Spannung ist, 
so ertragen das Körper und Seele nicht. Auch die Spannerraupe lockert 
ihre Spannung;  indem sie sich gleichsam zusammenschrumpfen läßt 
und darnach streckt, spannt sie sich, und so kommt sie voran. Diese 
Lockerung, das ist im Menschlichen die schöne Entspannung (yoyu): in 
dem vom Himmel dir gegebenen Berufe (天職, tenshoku) strenge deine 
Kräfte aufs äußerste an; aber zu Zeiten auch den Geist zu erquicken 
(shuyo), schaffe dir Muße mitten im Drange der Arbeit! schlürfe den 
Tee! schlürfe! (genieße!)

Solch edle Entspannung ist von außerordentlicher Wichtigkeit.

Eine Waage, deren Gewichtsgrenze hundert Kwan ist, taugt nicht dazu, 150 Kwan zu wiegen; innerhalb 
hundert Kwan mag man frei und leicht (jiyū jizai) darauf wiegen. Die Entspannungsmöglichkeit (yoyu) 
reicht bis 100 Kwan ; wenn mehr darauf gewogen werden soll, muß auch die Entspannungsmöglichkeit 
größer sein. Wenn also auch gesagt wird: Jahr und Monat warten nicht auf den Menschen, so bedeutet 
das nicht rücksichtslos drauflos zu arbeiten (und die Kräfte verbrauchen), man muß auch schlafen, auf­
stehen, essen und trinken und dann arbeiten – in der Tat inhaltstief ist dies Wort (Kōan).
Anmerkungen:

48) „Wir sagen, die Zeit vergeht
Die Zeit sagt, wir vergehen.“
49) Siehe Bohner in: Beiträge z. Ostasienkunde; 1,1 1954
50) zu Hyakujō E-kai [Bai-dschang Huai-hai, 720-814] im BYL I: 70, 115, 218f, 223f, 233-5, 292, 373, 388f, 422, 441- [26. 
Beispiel, ausführlich], 471f, 483, 493, 512, 524; II: 27, 40, 130, 139, 202, 308, 331f; III: 39-. BYL2: 23, 70, 155, 158f, 174-7, 
215, 224, 228-30, 292, 31-21, 371f, 375-82, 424-6 

.pdf-version (April 2006) der Webseite 'Zen-Worte im Tee-Raume'. 
Reproduktion der Übersetzung: Sotei Akaji, Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai, ursprünglich erschienen 
als Supplementband XX der Mitteilungen der deutschen Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ost­
asiens, Tokio 1943

http://people.freenet.de/zenwort/
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#IKK
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a05


.pdf-Version der Webseite: 'Zenworte im Tee-Raume' - Biographien

茶道掛物禅語道訳

Zen–Worte im Tee-Raume

Biographien

Inhaltsverzeichnis

• ►     Hermann Bohner 
• ►     Dōgen Zenji [und SōtSō-Zen] 
• ►     Mumon Ekai [Rinzai-Zen und das Mu-mon-kwan] 
• ►     Karlfried Graf Dürckheim 
• ►     Wilhelm Gundert [und Vergleich verschiedener BYL-Ausgaben] 
• ►     Kusonoki Masahige 
• ►     Karl Eugen Neumann 
• ►     [Sen] Rikyū 
• ►     Sōtei Akaji

Sämtliche in diesem Verzeichnis benannten Personen haben Bezug zu dem abgebildetem Kanji. Unbe­
antwortet bleibt die Frage der Drehrichtung …

Hermann Bohner (1884-1963) (ヘルマ  ボーナー)
Hermann Bohner ("ein kauziger, etwas verrückter Gelehrter"), der, wie so viele der bedeutenden Sino­
logen und Japanologen aus der ersten Hälfte des 20. Jhdts., aus einer Missionarsfamilie stammt, wurde 
am 08.12.1884 in Abokobi (Goldküste) – als zweiter Sohn – geboren. Er starb nach kurzer schwerer 

http://people.freenet.de/zenwort/twrt_bio.htm
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#AKAJI
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#RIKYU
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#NEUM
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#MASA
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#GUND
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#DUER
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#EKAI
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#DO
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#BOH


Krankeit  am  24.06.1963  in  Kobe.  Der  pfälzische  Vater  war  für  die  Basler  evangelische 
Missionsgesellschaft tätig. Auf das Gymnasium in Speyer folgte ein theologisches Studium (jedoch auch 
Geschichte)  in  Tübingen,  Halle,  Erlangen  und Straßburg.  1907  Theologische  Dienstprüfung,  dann 
Lehrer (seine Berufung). 1913 im Landerziehungsheim Haubinda von Hermann Dietz, eine Stelle die 
ihn tief beeinflußte. Aus Bewunderung für Richard Wilhelm [bekannt als Übersetzer des I-Ging] ab 
Anfang 1914 Tätigkeit als Lehrer für den 'Allgemein evangelisch-protestantischen Missionnsverein' am 
'Deutsch-Chinesischen Seminar' in Tsingtao, nachdem er noch zu Beginn des Jahres in Erlangen zum 
Dr.phil.  promoviert  worden  war.  Mit  Kriegsbeginn  Einsatz  als  einfacher  Soldat  (Seesoldat  6. 
Kompanie, III. Seebataillon [SB]), nach dem Fall Tsingtaos am 14.11. Kriegsgefangener in Japan [vgl. 
dazu die Austellung zu Tsingtao des Deutschen Historischen Museums bzw. die Bandō-Sammlung des 
DIJ].  Erst im Lager Matsuyama, ab Apr. '17 in Bandō. Freilassung erst Januar 1920, Aufenthalt bei 
Familie Hunziker in Tōkyō, übernahm er kommissarisch die Leitung der Anstalt in Tsingtao bis der 
Nachfolger  Wilhelms  ankam.  Etwa  zu  dieser  Zeit  [Frühjahr  1922]  folgte  der  Ruf  an  die  Ōsaka 
Gaikokugo Gakko als Deutschlehrer [in höheren Klassen auch Geschichte, Literatur und Griechisch]. 
Diese Stellung hielt er bis zu seinem Tod inne (nur von zwei kurzen Deutschlandurlauben 1929 und 
1937  unterbrochen;  eine  geplante  Reise  1963  konnte  er  nicht  mehr  antreten).  Im  Sommer  1923 
heiratete  er  die  jüngere  Schwester  Richard  Wilhelms  –  Hanna  Blumhardt.  Er  war,  aus  der 
Wandervogelbewegung kommend, ein begeisterter Wanderer. Für seine Übersetzung des Jinnō-Shōtō-
Ki  1935  u.d.T.  "Buch  von  der  Wahren  Gott-Kaiser-Herrschafts-Linie"  wurde  ihm  von  der 
Reichsregierung 1941 ein Prof. e.h. verliehen. Es folgte das Jōgū-Sōtoku-Hō-ō Teisetsu, eine Vielzahl 
von Arbeiten zum Prinzregenten Shōtoku; dem Mönch und Sektenstifter Kōbō Daishi. Weiterhin der 
unvollendet gebliebene Versuch eine Gesamtübersicht über das Nō. Dabei herausragend die 16 Bu 
Sesamis [= Zeami] und "Die einzelnen Nō".

Ganz auf sich allein gestellt, ohne fremden Auftrag, ohne irgend ein Entgelt hat Hermann 
Bohner vierzig Jahre lang unser Wissen um Japan in einem Maße erweitert und vertieft, wie 
wohl nur ganz wenige Andere aus früheren Generationen. Wer hat ihm dafür gedankt? Es 
war gewiß eine Genugtuung für ihn, durch Vermittlung des deutschen Botschafters in To­
kio vor dem Prinzen Takamatsu, dem Bruder des Kaisers, einen Vortrag halten und ihm 
sein Sōtoku-Werk überreichen zu dürfen, so wie später in den fünfziger Jahren seine Nö-
Schriften. Aber es mußte ihn bekümmern, daß seine in Japan erschienenen Arbeiten in der 
Heimat  bei  weitem nicht  die  Beachtung  finden konnten,  welche  sie  verdienten.  … In 
Hermann Bohner steht vor unserer zünftigen Wissenschaft eine einsame Gestalt, die man­
cherlei zu denken geben mag. Ihm ging es bei allem Forschen stets um das Zentrale. Das 
war  in  der  "Japanologie"  für  ihn  der  Logos  Japans,  japanisch  michi  oder  dō.
Darin allein lag für ihn Sinn und Wert der Japanologie; um dieses Wertes willen opferte er 
vierzig Jahre lang unentgeltlich seine freie Zeit und seine beste Kraft. Dabei war er für 
Menschen aller Art und ihre Nöte aufgeschlossen. Wo jemand sich an ihn um Rat und Hil­
fe wandte, Japaner, Deutsche, Schweizer, Amerikaner, Schweden, Dänen, da sprang er ein. 
…  
Umso bitterer war für ihn das Schicksal, welches ihn zu der an unseren Hochschulen be­
heimateten Ostasienwissenschaft ein engeres Verhältnis nicht hat finden lassen. Wohl ist 
auf der Höhe seines Lebens einmal auch an ihn, wie an jeden Ausländer im Fernen Osten, 
die Entscheidungsfrage herangetreten, ob es nicht an der Zeit wäre, nach der Heimat zu­
rückzukehren und ihr mit dem im fremden Land und Volk Erarbeiteten zu dienen. Mit sei­
nem großen  Wissen  und  ganz  seltenen  Verständnis  der  japanischen  Seele  hätte  er  in 
Deutschland jeder Universität zur Zierde gereichen können. Aber dieser Wendepunkt fiel 
leider in die unheilschwangeren dreißiger Jahre, und wenn er angesichts der herrschenden 
Gewissensnot es  vorzog,  zuzuwarten,  kann ihm das nur zur Ehre angerechnet werden. 
Nach 1945 aber war er für eine akademische Laufbahn in der Heimat schon zu alt, wäh­
rend daheim gleichzeitig die Ostasienforschung zu neuen Taten ausholte. Ihr gegenüber 
konnte er nur bleiben, was er war; der Japanforscher in der Urgestalt, wenn man so sagen 
darf, d. h. der Pionier weit draußen auf dem Feld, … Darum sei, was er an Schriften hin­
terlassen hat, unserer Japanologie ein kostbares Vermächtnis. Dann wird auch die Reinheit 

http://bando.dijtokyo.org/
http://www.dhm.de/ausstellungen/tsingtau/katalog/Inhalt.htm


seines Strebens, die Größe seiner Leistung und nicht zuletzt die Weite und die Tiefe seiner 
Schau bei unserer Wissenschaft in dankbar ehrendem Gedächtnis bleiben.

Obige Darstellung folgt im wesentlichen der biographischen Information die Wilhelm Gundert in sei­
nem Nachruf "Hermann Bohner zum Gedächtnis" in Oriens extremus, 1964, S1-8 gegeben hat. Daraus 
auch die gekennzeichneten Zitate.

Versuch einer bibliographischen Übersicht der Werke Bohners:
„Unmöglich, hier in diesem Rahmen alle Titel seiner Arbeiten anzuführen. Bohner hat ja nie gefragt, ob, was 
er schreibe, irgendwo einem Verleger als Verlagsobjekt willkommen sei. Wäre nicht die OAG, die Deutsche 
Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens [gegründet 1873, noch heute in Tōkyō und Kobe], ge­
wesen, wer hätte manche seiner größeren Werke je gedruckt? Und vielen seiner kleineren Arbeiten wäre es 
ähnlich ergangen ohne die Monumenta Nipponica der Sophia-Universität. Er hatte einfach keine Zeit und 
kein Interesse für Geschäftliches. "Japanisches Quellenmaterial durch Übersetzungen zugänglich zu machen", 
darin sah er die erste Aufgabe der Japanforschung, und dieses Materials gab es soviel, daß es ihm auf den 
Fingern brannte. Er griff ins Volle und holte, was ihm wesentlich und wichtig war.“

Zur "Gedenkausstellung anläßlich des 100. Geburtstags von Prof. Bohner", die 1984 in Osaka statt­
fand, ist ein 44seitiger Katalog erschienen. 

Bohner hat bereits im Jahre 1955 in Ōsaka im Selbstverlag eine bibliographische Schrift unter dem Titel 
Arbeiten und Veröffentlichungen, Ostasien betreffend, herausgegeben, gegliedert in die folgenden Ab­
schnitte [hat nicht vorgelegen]:

1. Geschichtliche Hauptwerke 
2. weiteres historisches Quellenmaterial 
3. Seami und Nō 
4. Abhandlungen, Übersetzungen, Referate aus verschiednen Gebieten 
5. Japanische Dramen der Gegenwart 
6. Erzählungen der Gegenwart [52 Einträge] 

In Deutschland: LB Speyer, UB Köln

Selbständige Schriften (nicht sortiert; teilw. deutsche Bibliotheksbestände):

• Gestalten und Quellen des Nō; Wiesbaden 1955 (Harrassowitz), 70 S., Sert.: Mitteilungen OAG 34 
• Zeami: Der neun Stufen Folge; Tōkyō 1943, Sert.: Mitteilungen OAG 34 C 
• Die Grundlage der Lotzeschen Religionsphilosophie; Leipzig 1914 (Noske); 61 S. (Erlangen, Diss., 1914); UB 

Trier, Münster, Bonn, Freiburg 
• Nō; Wiesbaden 1956-59 (Harrassowitz [in Komm.]) [2 Bde.], Sert.:Mitteilungen OAG 34, Suppl.-Bd. 22. 24.; 22 = 

[1.] Die einzelnen Nō 1956. S.: A-K, IV, 642 S.; 24 = [2.] Einführung, 1959, XXXVI, 499 S. 
• Kitabatake, Chikafusa; Bohner, Hermann [Übs.]; Jinnō-Shōtō-Ki "Buch von der wahren Gott-Kaiser-Herrschafts-

Linie"; Tōkyō ca 1935 (Japan.-Dt. Kultur-Inst.); LB Speyer, UB Köln, Trier 
• Seami; Nō-saku-sho, [dt.] Buch der Nō-Gestaltung; Übers., eingel. u. m. Anm. vers.; Tōkyō; Wiesbaden 1954 (Har­

rassowitz i.K.), 53 S., Sert.:Mitteilungen OAG 
• Seami; Bohner, Hermann; Shū-Dūsho – Schriften der 3. Schriftumsperiode des Meisters; Tokyo [u.a.] 1961 (Har­

rassowitz), 48 S; UB Trier, Bochum 
• Seami [Zeami]; Blumenspiegel [dt.] Übs., eingel.u. m. Anm. u. erl. Ausfuhrungen vers. T.1-2; Tōkyō; Wiesbaden 

1953-54 (Harrassowitz i.K.), Sert.: Mitteilungen OAG 34, 34,A,: 34,a,1+ "Die sechs Motto" 1953. 36 S.; 34,A,2+ 
T.2. "Die zwölf Themen" 1954, 104 S.; LB Speyer, UB Köln, Bonn, Trier, Düsseldorf 

• Shōtoku Taishi; Bohner, Hermann [Übs.]; I. Jōgū-Sōtoku-Hō-ō Teisetsu (Deutsch), II. Jōgū-kwōtaishi-bosatsu-
den; Tōkyō 1936 (OAG), 50 S., Sert.:Mitteilungen OAG 29, C; [Osaka], 1941; reprint: New York 1965 (Johnson); 
LB Speyer, UB Bochum 

• Keikai; Legenden aus der Frühzeit des japanischen Buddhismus; übers., … u. erl. v. Hermann Bohner, Tokyo 
1934; Sert.: Mitteilungen OAG 27; UB Köln, Bochum, Bonn, LB Speyer 

• Assyrische und chinesisch-koreanische Omina-Texte; 1936 
• Zur japanischen Blumenkunst; Tokyo, 1940 
• Aus einer Baumeisterrolle; Tokyo, 1940 
• Mirror, sword, and jewel; [Shanghai], 1942; LB Speyer 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#GUND


• Märchen und Geschichten aus Japan; Peking 1942 (Pappelinsel-Werkstatt); LB Speyer 
• Kd;bō Daishi; s.l. 1943 
• The battle of Sekigahara; s.l. 1944 
• Zeitenreihe der alten japanischen Gärten; Hamburg 1966; LB Speyer 

Beiträge in Monumenta Nipponica:
Sind über die Suchmaske des (lizenzpflichtigen) Zugangs von JSTOR leicht zu finden. Die von der Sophia Universität her­
ausgegeben Monumenta Nipponica sind im Volltext und als .pdf-Dateien verfügbar.

Andere unselbständige Beiträge in Sammelwerken oder Serien (grob chronologisch), sowie Schulbü­
cher:

• Gespräche über Malerei; Bando, Japan 1919 (Lagerdr. d. Kriegsgefangenenlagers); LB Speyer 
• Goethe, Johann Wolfgang von; Reineke Fuchs; Tokyo 1928 Nanzando; LB Speyer 
• Fragen und Übungen; [Osaka] 1929 [Kaibundo] 
• Buddhistische Sonntagsschullieder; s.l., 1929 
• Richard Wilhelm; s.l., 1930 (In Tsingtao Leiter der Schule an der B. tätig war, später sein Schwager, bekannter Si­

nologe und Übersetzer.); LB Speyer 
• Blick in die Arbeit der im japanischen Schuldienst tätigen Deutschen; s.l., 1933 
• Deutsches Lesebuch; [Osaka] 1933 (Kaibundo); LB Speyer 
• Goethe und Stefan George, das Li des Ostens und elementares Volkstum; nach einem Vortr. in der Goethe-Ges. 

(Kioto) im Kemmu-Chukū-Erinnerungsjahr; in: Goethe-Jahrbuch d. japan. Goethe-Ges., Kioto 1934; LB Speyer K 
4699 

• Wortschatz. - [Ausg. f. Lehrer]; Osaka s.n. [1935] (Teimeisha); LB Speyer 
• Der Sieger; s.l., 1938 
• Hahn und Uhr; s.l. 1938 
• Kaneko, N. [Übers.]; Der Flötenspieler; s.l. 1938 
• Tamuramaro-denki; s.l., 1939 
• Shōtoku Taishi und die Kamakura-Zeit; Tokyo 1940 
• Vorblick auf Shōtoku Taishi's Sūtrenkommentare; Tokyo 1940 
• Shōtoku-Taishi-Lieder; Tokyo 1940 
• Wake-no-Kiyomaro-den; s.l. 1940 
• Das Märchenschauspiel "Shitakirisudsume"; s.l. 1940 
• Jŭshichi-Kempō Tokyo 1940 
• Siebengestirn und Mond und einige Iki-Sagen; s.l., 1941 
• Massen-Nukemairi; s.l., 1941 
• Kamatari-den; s.l., 1941 
• Muchimaro-den; s.l., 1942 
• Tachibana-no-Hayanari-den; s.l., 1942 
• Stücke von Zeami (als Manuskripte in UB Trier)

• Goonkyoku jō-jō
• Ongyoku-seishutsu-kuden
• Fū-kyoku-shu
• Go-on
• Kintōsho
• Kyaku-rai-kwa

• Drama und Oper; sl. s.n.; UB Köln 
• Mushakoji, Shittoku; Ein Tag aus dem Leben Ikkyū's [Kōan 26 und 60]; übers. von Hermann Bohner; [Osaka] 

1954, 10 Bl, 8°; Beiträge z. Ostasienkunde 1,1; UB Köln 
• Denkmal für Erziehung; Ōsaka 1955 [Regierung] 
• Über den jap. Nationalhelden Kusunoki Masashige; Ōsaka 1955 [Regierung] 
• Sotsu-Gyo-Rombun; Ōsaka 1957 
• Sprache, Rhythmus, Handlung, Musik; s.l. 1959 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/MASA
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_zwanz.htm#a60
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_zwanz.htm#a26
http://www.jstor.org/


• Anleitung zum Deutsch-Sprechen; Ōsaka 1959 
• [Mehr noch nicht nachgewiesen] 
• Bohner hat während seiner Kriegsgefangenschaft bereits in den verschiedenen Lagerzeitschriften veröffentlicht. 

Diese Artikel sind in der Bandō-Sammlung des DIJ aufgeführt. 
• Die nachgelassenen Schriften Bohners wurden von seiner Witwe nach Bad Boll überführt. 

Dōgen Zenji (1200-53)
Begründer des Sōtō-Zen: Dogen, begann seine Laufbahn als Schüler von Eisai, dem Rinzai-Meister des 
späten 12. Jahrhunderts. Wie viele andere mittelalterliche Denker begann Dogen (1200-1253) seine 
Laufbahn im Tendai-Kloster in der Nähe von Kioto, wechselte aber im Alter von 14 Jahren in den 
Zen-Tempel von Eisai. Bald danach starb Eisai, und der junge Mönch reiste 1223 nach China, um seine 
Zen-Studien dort bis 1227 fortzusetzen.
Gegen Ende seines Aufenthaltes in China trat Dogen in das Zen-Kloster des Meisters Ju-ching ein, un­
ter dessen Aufsicht er sich in die meditative Übung des Shikan-taza (bloßes Sitzen) vertiefte. Eines 
Morgens hörte er, wie der Abt einen Mönch schalt, der während seiner Meditation eingedöst war. „Za­
zen (Meditation) ist das Wegfallen von Körper und Geist! Was erreichst du, wenn du einfach vor dich 
hindöst?“ In diesem Augenblick erwachte Dogen selbst.
Ich habe das Wegfallen von Körper und Geist erfahren, berichtete er. Ju-ching bestätigte Dogens Er­
leuchtung, erlaubte ihm, nach Japan zurückzukehren, wobei er ihm folgenden Rat mit auf den Weg gab: 
"Meide die Städte, die Könige und Minister. Laß dich auf hohen Bergen und in fernen Tälern nieder. 
Wieder zurück in Japan, beobachtete Dogen mit Enttäuschung, daß die Mönche des Rinzai-Zen von 
"eigenem Mobiliar, feinen Kleidern und gehorteten Schätzen umgeben" lebten. Er kehrte dem 
etablierten Zen den Rücken und erbaute eine Meditationshalle im Koshoji-Tempel, wo er Mönche aus­
bildete und seine Regeln der neuen Meditationshalle schrieb. Er formulierte das Dharma neu. Getreu 
den Traditionen des Mahajana und des Hinajana, die in l500 Jahren angehäuften buddhistischen Theo­
rien hingegen ignorierend. Sein Stil ist human, streng und aus heutiger Sicht erstaunlich zeitgemäß. Do­
gens Schriften schweifen nie vom Orthodoxen ab. Als ihm der Kaiser die Robe des Patriarchen anbot, 
schrieb er: „Ein alter Mönch, der das Purpur des Kashaja anlegt, würde von Affen und Kranichen aus­
gelacht werden.“
Sōtō-Zen-Praxis: Die von Dogen niedergeschriebene Sōtō-Praxis ist faktisch mit jener des histo­
rischen Buddha identisch. In der Schrift Allgemeine Darstellung der Prinzipien des Zazen weist er dar­
auf hin, daß selbst Buddha Schakjamuni sechs Jahre Zazen-Übungen (sitzende Meditation) praktizierte. 
Bodhidharma (der erste Tschan-Patriarch) betrieb neun Jahre lang Zazen, um den Buddhageist zu über­
tragen … „Will man Buddhas Weisheit realisieren, sollte man unverzüglich mit den Übungen beginnen. 
[Kōan 5]“
Einfache, nicht ritualisierte Meditation ist die Essenz des Zen. So wie sich Buddha vor seiner Erleuch­
tung im Wald ohne vorherige Meditation niedergesetzt und einen Vorgeschmack des Nirwana erhalten 
hatte [26. Rede der mittleren Sammlung: 'Das heilige Ziel'], beschreibt Dogen die Sōtō-Meditation als 
eine völlig natürliche Erfahrung. Doch obwohl die Weisheit sich spontan und nicht von außen" ein­
stellt, erfährt sie nur der Übende, der bei einem qualifizierten Meister gelernt hat. Insofern in der Sōtō-
Schule Kōans eingesetzt werden, handelt es sich fast immer um "dialektische" [goi-Kōans]

Dogen brachte aus China eine Version des Bi-Yän-Lu mit sich, die als ichi-ya-hon bekannt ist, jedoch erst 
seit ca 1950 zur Verfügung steht. Zur Enstehungsgeschichte siehe BYL II, 15
Zwei weitere Kōan-Sammlungen aus der Sōtō-Schule sind: Shōyōriku und Wanshi-kōroku, beide von 
Hung-chih Cheng-Hüeh (1091-1157).

Bibliographie:
FUKIAI ZAZEN GI, Taishō No. 2580 (Vol. LXXXII, pp. la-b). Rules for the practice of zazen (sitting meditation) 
1) "Fukanzazengi (Rules for Zazen)," translated by Reiho Masunaga,[ch] in The Sōtō Approach to Zen (Tokyo: Layman 
Buddhist Society Press [Zaike Bukkyo kyokai], 1958),pp. 100-105.
2.) "Allgemeine Lehren zur Forderung des Zazen von Zen-Meister Dogen." A German translation by Heinrich Dumoulin, 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a05
http://bando.dijtokyo.org/


S. J., in Monumenta Nipponica, XIV (1958-1959), Nos. 3-4, 183-190. Sorgfältige Übersetzung mit Einleitung und vielen 
Anmerkungen.

SHOBO GENZO ZUIMON KI, the conversations of Dogen Zenji (cf. XV, above), recorded by his disciple Ejo (1198-
1280), Kokubun Toho Bukkyo Sosho, Ser. 1, Vol. 4, pp. 166-274. Intimate talks to his disciples by the founder of the Ja­
panese Sōtō School, in which he speaks in a simple and direct way of his views, of his early experiences, and of his masters. 
1) Syobogenzo-zuimonki, 'Wortgetreue Niederschrift der lehrreichen Worte Dogen-Zenzis uber den wahren Buddhismus. A 
German translation by Hidemasa Iwamoto (Tokyo: Sankibo Busshorin, 1943), 156 pages. A straightforward, literal translati­
on of seventy selected passages, comprising about one-half of the original text. The work includes a short biography of Do­
gen, a sketch of Japanese Buddhism, and some explanatory notes.
2.) "Dogen-Conversations," translated by Ryusaku Tsunoda, in: Sources of Japanese Tradition, compiled by Ryusaku Tsuno­
da, Wm. Theodore de Bary, and Donald Keene (New York: Columbia University Press, 1958), pp. 246-249 and 253-255. A 
fine translation of a few passages.

ZAZEN YOJIN KI, by Keizan Jokin[co] (1268-1325), Taishō No. 2586 (Vol. LXXXII, pp. 412a-414b). A work on the 
practice of zazen by the Fourth Patriarch of Japanese Sōtō Zen.
1) "Zazen Yojinki, Merkbuch fur die Ubung des Zazen," German translation by Heinrich Dumoulin, S. J., in Monumenta 
Nipponica, XIII (1957-1958), Nos. 3-4, 147-164. Contains a long introduction with biographical material on the author and 
copious footnotes.
Deshimaru, Taisen; Die Lehren des Meister Dogen. Der Schatz des Sōtō-Zen; Kreuzlingen 1988 (Diedrichs Gelbe Reihe 
90)
Zuf frühen Geschichte des Zen: Zoku kden [ch.: Hsü kao-seng-chuan]; Taishō 2060

Hauptquelle obiger bibliographischer Zitationen: Ruth Fuller Sasaki; A Bibliography of Translations of Zen (Ch'an) Works; 
Philosophy East & West, Vol 10, No. 3/4 (1960), S149-166

Moderne deutsche Werke zur Sōtō-Schule:

• Meister Dogen; Shobogenzo. Die Schatzkammer des wahren Dharma-Auges; 4 Bde; Heidelberg-Leimen 2001 
(Kristkeitz), ISBN 3-921508-90-8 

• Dainin Katagiri; Rückkehr zur Stille; ISBN 3-85936-022-1 
• Deshimaru Taisen (Hrsg.); Hannya-shingyō. Das Sūtra der höchsten Weisheit; Leimen 1988 (Kristkeitz), ISBN 3-

921508-20-7 
• Harada Sekkei; Zen – Erwachen zum Wahren Selbst; ISBN 3-932337-08-5 
• Suzuki Shunryu; Zen-Geist – Anfänger-Geist; Berlin 112002 (Theseus), ISBN 3-89620-131-X 

Mumon Ekai (Wu-men Hui-k'ai; 1184-1260) 
Soll  aus  Liang-chu  (Bezirk:  Hang-chou,  bereits  zur  Tang-Zeit  ein  Zen-Zentrum)  stammen.  Zuerst 
Schüler von Kung Ho-shang, später, beim für seine Strenge bekannten Rinzai-Meister  Yüeh-li  (1143-
1217). Seine Erleuchtung bestätigte sein Meister nachdem er ihn mit Ho! [jp.: Ka(tsu); Kōan 41] ange­
brüllt hatte. Auf ihn geht auch der Kōan "Mu" [Kōan 18] zurück.

Ist ein Vertreter des Rinzai-Zen in der Yang-ch'i-Tradition. Deren heutige Ausformung erfolgte durch 
Hakuin (1685-1768). Yüeh-li setzte Wu-men als seinen Dharma-Erben ein. Es folgte eine Wander- und 
Lehrtätigkeit in mehreren Klöstern. Während dieser Zeit wurden die Aussprüche des Mu-mon-kan ge­
sammelt (vollendet 1228) und erstmals 1229 gedruckt.  Ekai gilt  als ein Mönch, der zeitlebends be­
scheiden war und gerne handwerklichen Tätigkeiten nachging. 1246 erbaute er auf Wunsch des Kaisers 
Li-tsung ein Zen-Kloster. Später wurde er von diesem noch zum (erfolgreichen) Regenmachen während 
einer Dürre gerufen. Im Alter zog er sich in ein kleines Bergkloster zurück. 

Er ist der Verfasser der Sammlung Mu-mon-kan von 48 Kōans aus dem Jahre 1229. Ein 49. Kōan, der 
allgemein als Teil der Sammlung gilt, wurde von einem Schüler hinzugefügt. Wie auch im  Bi-Yän-Lu 
handeln die meisten Kōans von Meistern der Tang-Zeit. Die ursprüngliche Ausgabe ist – ebensowenig 
wie ihr Titel – überkommen. Jedoch dürfte auch Mu-mon-kan auf den Verfasser zurückgehen. Laut 
Vorwort  ist  die  Sammlung  auf  Wunsch  seiner  Schüler  im  Kloster  Lung-hsiang  entstanden.  
Nach Japan wurde das Werk von Kakushin Shinichi (1207-98) gebracht, der sich während seines China­
aufenthalts (1249-54) auch im Kloster Ekais (Gokoku Ninnōji) aufhielt. Als autorativer japanischer Text 
gilt die Ausgabe Reizans aus dem Jahre 1405. Das Studium der Kōans wird vor allem in der Rinzai-

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a18
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a41


Schule betrieben.

Die Sammlung von 48 [49] Kōans in:  Taishō No. 2005 (Vol.  XLVIII,  pp.  292a-299c);  In mäßiger 
englischer Übersetzung in: Reps, Paul (Hrsg.); Zen Flesh, Zen Bones; Green City NY o.J. [ca. 1965] 
(Anchor Books; Doubleday & Co. i.V.m Tuttle Pub.); Orig.: Gateless Gate; Los Angeles 1934 (John 
Murray). Die Übersetzung von R. H. Blyth ist ungenügend, wohingegen die Ausgabe von Shibayama 
Zenkei  [1974]  bedeutend  besser  sein  soll.
Wo im Text erläuternde Hinweise gegeben wurden, folgte der Webseitengestalter der dt. Ausgabe von: 
Dumoulin, Heinrich SJ; Wu-mën-kuan, Der Paß ohne Tor; Tōkyō 1953. U.d.T. Mu-mon-kan – Die Schran­
ke ohne Tor; Mainz 1975 (Grünewald), ISBN 3-7867-0509-7. Dumoulin hat bereits 1943 in Monumenta 
Serica (Vol. VIII, 41-102) eine Übersetzung veröffentlicht (die 1953 als Monumenta Nipponica Mono­
graph, 13 nachgedruckt wurde). Die Buchausgabe ist jedoch stark verbessert. Es wird auch eine Aus­
wahlliste  japanischer  Kommentare  des  Mumonkan  gegeben.  (24  weitere  im  Kokuyaku  Issaikyō)
moderne  chinesisch-japanische  Ausgabe:  Shibayama  Zenkai;  Kunchu-Mumonkwan;  Kioto  1954
Eine umfassende Materialsammlung zur Geschichte und des Studiums der Kōans findet sich in: Miura Isshū; Fuller-Sasaki, 
Ruth; Zen-Dust; New York 1966

Gestehung des Rinzai-Zen (bezüglich des Mu-mon-kan):
Aus der Frühzeit der Rinzai-Schule, noch vor ihrer Aufspaltung in zwei Linien, sind im Mumonkan drei 
Meister genannt, von denen die beiden ersten, Feng-hsüeh Yen-chao (896-973 [Fëng-hsüä Yän-dschau, 
jp.: Fu-ketsu En-shō; BYL Gesang des 38. Beispiel]) und Shou-shan Hsing-nien (926-992), unmittelbar 
aufeinander folgen. Eine Generation später wirkte Shih-shuang Ch'u-yüan (986-1040 [Schou-schan 
Schëng-niän, jp.: Seki-sō So-en †1038/39]). Die Kōan dieser drei Meister (Mu-Mon-kan Nr. 24, 43, 46) 
betonen die Unaussprechlichkeit und radikale Transzendenz der Erfahrung, sie werden von Meister 
Wu-men in seinem erklärenden Wort und Gesangvers gelobt und vertieft. Die Rinzai-Schule teilte sich 
in der ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts in die zwei Linien des Yang-ch'i Fang-hui (992-1049 [jp.: Yō-
gi Hō-e]) und Huang-lung Hui-nan (1002-1069 [jp.: Ōryb; E-nan; BYL I 204f, 215, 355]) mit seiner 
"Schule des gelben Drachen", ohne daß sich aus der Teilung der Traditionslinien Lehrgegensätze oder 
auch nur grundsätzliche methodische Verschiedenheiten in der Übung ergeben hätten. Wie bei der 
Trennung der Häuser kann höchstens von einer Verschiedenheit der Stilarten einzelner Meister die 
Rede sein. Die Begründer der Traditionslinien spielen im Mumonkan keine besondere Rolle. Nur zwei 
Vertreter aus der Linie des Huang-lung kommen in der Sammlung vor. Wu-men Hui-k'ai (jap.: Mumon 
Ekai, 1184-1260), stammt selbst aus der Traditionslinie des Yang-ch'i, in der in der dritten Generation 
Wu-tsu Fa-yen (1024?-1104; jp.: Go-so Hō-en, "mein Lehrer vom Berg des 5. Patriarchen" im BYL 
häufig] Mumonkan: 35, 36, 38, 45) hervorragt. Wenn man Sōtō- und Rinzai-Zen vergleicht, so erscheint 
die erstere Schule als die friedfertigere, die zweite als die dynamischere.
Das eigentliche Studium der Kōan macht in der Rinzai-Schule den Kern des geistlichen Weges aus. Ha­
kuin Ekaku (1686-1768) ist hier der große Meister. Mit seinem Namen ist die Systematisierung des 
Kōan-Studiums verknüpft. Hakuin erfand selbst eine beträchtliche Anzahl von Kōan, darunter das 
Kōan vom Ton der einen Hand. Er legte größten Wert auf die Vertiefung des Erleuchtungswissens 
nach der ersten Erfahrung und gab ausführliche Anweisungen für das fortgesetzte Kōan-Studium. Sei­
ne beiden Jünger in der dritten Generation, Inzan len (1751-1814) und Takujū Kosen (1760-1833), 
brachten das Kōan-System zum Abschluß. In den Linien dieser zwei Jünger kam es zu einer gewissen 
Standardisierung der Kōan-Antworten, die in ein Kennwort (jakugo) gefaßt wurden. Diese Kennworte 
entwickelten sich wahrscheinlich aus den Erleuchtungsversen der Altmeister. In den beiden auf Hakuin 
zurückgehenden Zweiglinien des japanischen Rinzai-Zen wurde die bis heute übliche Etikette beim 
Kōan-Studium fixiert, die vielleicht zu den feudalistischen Elementen in der Rinzai-Schule gerechnet 
werden kann. 
Die Dauer der Übung bis zur Erlangung einer ersten Erfahrung wird im Rinzai-Zen für gewöhnlich auf 
2-3 Jahre veranschlagt, es bedarf dann noch weiterer 10-15 Jahre intensiven Kōan-Studiums bis zur völ­
ligen Meisterung des Zen-Weges.
Bei der Systematisierung des Kōan-Studiums spielt die Anordnung der für die Übung ausgewählten 
Kōan eine wichtige Rolle. Die Anordnung ist zwar nicht unbedingt festgelegt – jedes Rinzai-Kloster 
pflegt bei der Auswahl der Kōan seine traditionellen Besonderheiten –, aber die Kōan werden doch in 
einer bestimmten, keineswegs beliebigen Reihenfolge vorgelegt.



[Der obige Absatz, wenn auch kein wörtliches Zitat, übernimmt im wesentlichen die Darstellung verschiedener Stellen aus 
Dumoulin, Heinrich; Mu-mon-kan, Mainz 1975]

Wilhelm Gundert (1880-1971)

Verfasser  der  Übersetzung  des  Bi-Yän-Lu,  aus  dem  in  den 
Anmerkungen zum Text in dieser Farbe zitiert wird. Diese Sammlung ist 
zum Zen-Verständnis  (sofern  man  im Zusammenhang  mit  'Zen'  das 
Wort Verständnis benutzen darf) von grundlegender Bedeutung.

Das letztemal erlebte ich Wilhelm Gundert kurz vor seinem Eingehen in die  
– doch wohl urchristliche – Verwandlung. Carl Hanser hatte mich gebeten,  
den inzwischen Neunzigjährigen, der immer noch unbeirrt akribisch jedem 
Detail nachging, davon zu überzeugen, jetzt doch alles wissenschaftliche Ran­
kenwerk hintanzustellen und nur noch die beispielentscheidenden Fragen und 
Antworten ins Deutsche zu bringen; denn es gebe sonst niemanden auf der  
Welt, der das in der Weise könne.
Gundert hörte sich das an und sagte nach einer Weile: So, der alte Hanser  
will also, daß ich noch die Quintessenz aller restlichen Beispiele übersetze … 
ja, wie stellt der sich denn das vor …? DA MÜSSTE ICH JA NOCH 
MINDESTENS SIEBEN WOCHEN LEBEN!
Ganz unvorbereitet, da der greise Gundert ja lebendig vor mir stand, traf mich diese Rede 
wie ein Blitz aus heiterem Nirvana; ich war entgeistert und unheimlich erhellt zugleich. Wir 
sahen uns an. Und da im Zen, beim "großen Trommelschlag des Herzens," lieber schallend 
gelacht als laut geweint wird: so lachten wir beide spontan eben Tränen.

 Der nachfolgende Text folgt im wesentlichen der Darstellung von Sebastian Giebenrath und wird unter 
einer  CPL zitiert. Wenn Sie weitere Auskünfte zu Gundert and Hesses Siddhartha haben wollen, kontaktieren Sie Herrn 
Giebenrath bitte unter osspress[AT]cw-net.de

Wilhelm Gundert (12.4.1880-3.8.1971) war der Vetter von Hermann Hesse. … Gundert and 
Hesse hatten denselben Großvater, den Missionar and Indologen Hermann Gundert … Beide 
Eltern von Wilhelm Gundert sind ebenfalls in Indien zur Welt gekommen. Gundert studierte 
… und wurde dann Pfarrer and Missionar. Als Mitglied der Deutschen Christlichen Studenten­
vereinigung kam Gundert mit dem Japaner Uchimura Kanzō zusammen, der einen tiefen Ein­
druck bei Gundert hinterließ. Gundert ging 1906 als selbständiger Missionar nach Japan. Dort 
wurde für ihn auch die Begegnung mit Kierkegaards Denken entscheidend.  Von Beginn an 
lehrte Gundert auch die deutsche Sprache in Tōkyō and erwarb sich exzellente Kenntnisse des 
Japanischen, sodaß er zweimal als Lektor an staatlichen Hochschulen tätig war … Nach einem 
Aufenthalt in Deutschland war Gundert seit 1927 Leiter des Japanisch-Deutschen Kulturin­
stituts Tōkyō and wurde 1936 an die Universität Hamburg berufen. Seine Dissertation trägt den 
Titel "Der Schintoismus im japanischen Nō-Drama" (1925). Die bedeutendste Arbeit Gunderts 
ist die Übersetzung des "Bin-yän-lu" (Meister Yüän-wu's Niederschrift von der Smaragdenen 
Felswand), das wohl wichtigste Werk des Zen-Buddhismus aus dem 12. Jahrhundert. Dieses 
Werk in der Übersetzung seines Vetters Wilhelm Gundert hat Hermann Hesse so nachhaltig 
beeindruckt und beeinflusst, daß Hesse den zweiten Teil von Siddhartha seinem Vetter gewid­
met hat.

Dietrich Seckel hat eine, teilweise wortgleiche, jedoch ausführlichere Biographie unter dem Titel: "Wil­
helm Gundert zu Gedenken" veröffentlicht. Diese ist am Schluß des Bi-Yän-Lu [III, S153-56] in der 
Ausgabe des Marix-Verlags 2005 abgedruckt. Weiterhin findet sie sich auf den Seiten des Fachbereichs 
Japanologie der Universität Hamburg. Kleinere Werke Gunderts, die im Rahmen des "Kriegseinsatzes 

http://www.uni-hamburg.de/fachbereiche-einrichtungen/japanologie/
http://www.uni-hamburg.de/fachbereiche-einrichtungen/japanologie/
mailto:osspress@cw-net.de?subject=Gundert
http://creativecommons.org/about/licenses
http://creativecommons.org/about/licenses


der  Gesisteswissenschaften"  erstellt  wurden,  finden  sich  nicht  in  der  Bibliographie  der  erwähnten 
Ausgabe.
Achim Seidl (Das Weisheitsheitbuch des Zen; München 1988 [Hanser], ISBN 3-446-14946-5) hat versucht, 
die ersten 50 Kōans Gunderts, auf etwa ein Viertel 'verdichtet', leichter zugänglich zu machen. Über 
Gunderts zweiten Band hatte er Ende 1967 in der Süddeutschen, wie folgt geurteilt: … En passant lohnt  
immer ein köstlicher Perlenfund die chinesische Lesemühe: eingestreute Frage- und Antwortspiele – auf Leben und Tod.  
Abendländische Wertvergleiche quer durch die Kulturbank sind kaum erlaubt, aber nach subjektiver Hochrechnung  
könnten manche dieser Kōan-Gespräche aufwiegen: einen halben sokratischen Dialog oder ein Kapitel aus dem Alten  
Testament, die Vorrede zur 2. Auflage der 'Kritik der reinen Vernunft', – von hinten herein gedacht eine Grammophon-
Platte von Karl Valentin und ich weiß nicht wie viele Zitate aus Maos roter Bibel. – Das Wort, eine Schlange um zu  
töten und ein Serum zum Lebendigmachen.
Für die Teile das BYL, die Gundert nicht mehr übersetzen konnte, wurde auf die Ausgabe von Ernst 
Schwarz zurückgegriffen. (Zitate daraus sind in dieser Farbe kenntlich gemacht):Schwarz, Ernst (Hrsg. 
+ Übs.); Bi-yän-lu, Aufzeichnungen des Meisters vom Blauen Fels – Kōan Sammlung; München 1999 (Kösel), 
ISBN 3-466-20443-7 
Auch Schwarz begann mit der Arbeit erst im fortgeschrittenen Alter. In den 'Auslegungen zum Gesang' 
Yuan-wü's hat er gekürzt, auch sind die "Anmerkungen des Übersetzers" bei weitem nicht so detailliert 
wie Gunderts, und die Sprache sehr viel prosaischer. Auch Schwarz verwendet ein hausgemachtes Sys­
tem der chinesischen Umschrift und verzichtet auf die Darstellung diakritischer Zeichen. Insgesamt je­
doch ein solides Werk.

Eine weitere deutsche Ausgabe, die Übersetzung von Peter Lengsfeld, dagegen ist als Quelle volkom­
men unbrauchbar.
Yamada Kōun [Roshi]; Lengsfeld, Peter (Übs.); Hekiganroku, Die Niederschrift vom blauen Fels – Die  
klassische Kōansammlung mit neuen Teishos; München 2002 (Kösel), 2 Bde., ISBN 3-466-36593-7
Wie schon aus dem Titel kenntlich wird, basiert diese Übersetzung auf dem Japanischen (ohne 
Namenskonkordanz) und zwar in der persönlichen Interpretation von Yamada Kōun [Roshi]. Es sind 
also zwischen 'dem Geist der alten Chinesen' und dieser Ausgabe zwei weitere Übersetzungsschritte 
(vom chinesisch der Tang/Sung-Zeit über klassisches japanisch zum Deutschen) und eine persönliche 
Interpretation – in Form der 'neuen Teishos' – zwischengeschaltet. Dazu kommt noch, daß Lengsfelds 
Stil, für eine solche Sammlung vollkommen unangemessen, eher trocken ist. Das Werk zielt auf die 
Verbreitung des Gedankenguts Yamadas (ein 'Roshi', der auch eine Zweimonatsschrift herausgibt, in 
der Schüler ihre 'Erleuchtung' öffentlich darstellen), nicht darauf eine objektive Übersetzung bereitzu­
stellen.

Zum Vergleich der drei Ausgaben, nachfolgend das 52. Beispiel:

Gundert Schwarz Lengsfeld
*) Die Schrift  bei  Gundert ist  deutlich kleiner gesetzt als in den beiden anderen Werken.  Auch sind seine, hier nicht 
zitierten, Erläuterungen ausführlicher als in den beiden anderen Werken.

[vorausschickend 3 
Seiten ["zur 
Orientierung"]*

Das Beispiel
Wir legen vor:
Ein Mönch trat vor 
Dschau-dschou mit 
der Frage [d.h. mit der 
auf eine Antwort 
rechnenden Be­
merkung]: Mir klingt 
seit langer Zeit die 
Steinbrücke von 

Ein Mönch sagte zu Meister Dschau-
Dschou: Die Steinbrücke von Dschau-
Dschou wird seit alters sehr gerühmt. 
Nun bin ich hierher gekommen und 
finde nichts als eine Notbrücke vor.
Du siehst eben nur eine Notbrücke dar­
in, nicht die Steinbrücke, entgegnete 
Dschau-Dschou.
Und was soll diese Steinbrücke sein? 
fragte der Mönch.
Das, was Esel und Pferde darüber 
schreiten lässt, erwiderte der Meister.

In Versen ausgedrückt

Der Fall
Ein Mönch sagte zu Jōshū: Seit 
langem habe ich davon gehört, 
wie berühmt die Steinbrücke von 
Jōshū ist. Jetzt aber, da ich hier 
bin, kann ich nur einen brüchigen 
Holzsteg sehen.
Jōshū entgegnete: Du siehst also 
nur den Holzsteg, du siehst nicht 
die Steinbrücke.
Da fragte der Mönch: Was ist die 
Steinbrücke? Jöshü antwortete: 
Sie lässt Esel darüber gehen, sie 



Dschau-dschou in den 
Ohren. Und wie ich 
nun hierher komme, 
da finde ich nichts als 
notdürftig aufgelegte 
Bretter.
Dschau-dschou 
antwortete: Du siehst 
eben nur den 
Bretternotsteg, aber 
nicht die Steinbrücke.
Der Mönch sagte: 
"Was ist es denn mit 
der Steinbrücke? 
Dschau-dschou 
antwortete: Auf der 
kommen die Esel 
herüber, und kommen 
die Pferde herüber 
------

Gesang
NICHTS einsam Stei­
les stellt er hin, sein 
ganzer Weg ist Höhe. 
Auf See beim Angeln 
ist er nur auf Riesen­
schildkröten aus. 
Magst lachen, wenn 
zu gleicher Zeit vom 
Gießbachtal der Alte 
Es 'pfeilschnell' nennt. 
Auch das, versteh! be­
deutet Kraftvergeu­
dung.
[Fußnote]

Aus der "Erläuterung 
des Gesangs" von 
Yüan-wu
Ein Mönch kam zu 
Guan-tji, dem 'Alten 
in der Gießbach­
schlucht', und sagte: 
Schon lange klingt die 
Gießbachschlucht mir 
in den Ohren; und 
wie ich nun hier bin, 
finde ich nichts als ein 
paar Wasserlachen, in 
denen man zur Not 
Hanf waschen könnte. 

Auf 'Hochgestochnes war er nicht er­
picht, 
darum gewann sein Wort auch an Ge­
wicht. 
Wer es hinab bis zu dem Meergrund 
schafft,
der fange eine Schildkrot, riesenhaft.
Zum Lachen ist Mönch Leit-Bach*, sagt 
er doch,
sein Geist fliegt wie der Pfeil, ja, 
schneller noch
Mit solchen Worten täuschst du andre 
nie.
So ist verloren alle Liebesmüh.

Auslegung der Verse
… (Hsüe-Dou schreibt:) Auf Hochge­
stochnes war er nicht erpicht,/ darum 
gewann sein Wort auch an Gewicht. 
Man könnte ja ein tausend Fuß hohes 
Podest errichten, um zu zeigen, dass das 
Gesetz Buddhas wundersam erhaben 
und wirksam ist. Doch trotz aller Hoch­
gestochenheit und Erhabenheit reicht 
eine solche Haltung nicht heran an den, 
der 'auf Hochgestochenes … nicht er­
picht' ist, sondern mit gewöhnlichen 
und natürlichen Mitteln vorgeht, nichts 
Besonderes aufbaut und doch Beson­
deres scharrt, sich nicht auf Hochger­
stochenes stützt, und dennoch 
Erhabenes hervorbringt. Seine Trieb­
kraft allerdings muss sich durch Eigen­
heit und Beherztheit auszeichnen, um 
eine wundersame Wirkung zu erzielen. 
So schreibt Hsüe-Dou: Wer es hinab bis 
zu dem Meergrund schafft,/ der fange 
eine Schildkrot, riesenhaft. Seht doch, 
sein Augenmerk war auf die Lehre 
gerichtet, so vermochte er mit Leichtig­
keit das rechte Wort zu finden. Seine 
Triebkraft setzte er auch so ein, dass sie 
nicht auf den Fang von Krabben, 
Schnecken und Muscheln gerichtet war, 
sondern auf den Fang riesengroßer 
Schildkröten. Das zeigt, dass er als 
Meister in seinem Fach gelten kann …
(Hsüe-Dou schreibt:) Zum Lachen ist 
Mönch Leit-Bach, sagt er doch,/ mein 
Geist fliegt wie der Pfeil, ja, schneller 
noch. Ihr kennt wohl die Geschichte 
von Guan-Hsi – dem Meister Leit-Bach 
–, den ein Mönch fragte: Wie kommt es 

lässt Pferde darüber gehen.

Setchōs Vers
Nichts Außergewöhnliches, nichts 
Gefährliches –
doch ganz erhaben ist sein Weg.
Eingetaucht ins Meer, fängt er 
riesige Schildkröten.
Wie lachhaft! Ein Zeitgenosse des 
älteren Kankei!
Vergebliche Mühe, obwohl er 
"schwirrender Pfeil" sagen konn­
te.

TEISHO
Für diesen Fall gibt es wie auch 
zu einigen anderen keine 
Einfuhrung. Doch weil er von 
Jōshū handelt, könnte eine andere 
Einführung zu einem Jōshū-Kōan 
auch für dieses Kōan passen, zum 
Beispiel die Einführung zu Fall 9 
des Hekiganroku. Ich möchte sie 
euch ins Gedächtnis rufen:
Steht der Spiegel blank auf seinem 
Ständer,
ist Schönes und Hässliches sofort 
zu unterscheiden.
Mit Bakuyas Schwert in seiner 
Hand
kann er je nach Situation töten 
oder Leben geben.
Kan verschwindet, Ko kommt. 
Ko kommt, Kan verschwindet.
Im Tod gewinnt man Leben, im 
Leben gewinnt man den Tod.
Aber sagt: Wenn ihr an diesem 
Punkt seid, was dann?
Habt ihr nicht das Auge, um diese 
Schranke zu durchdringen,
oder einen Ort zur Umkehr, wird 
offensichtlich,
dass ihr dann nicht wisst, was zu 
tun ist.
Sagt mir: Welches ist das Auge, 
das diese Schranke durchbricht?
Wo ist der Ort, sich umzu­
wenden?
Ich will euch ein Beispiel zeigen. 
Schaut her!
Wie ich schon öfter gesagt habe, 
wenn ich von Jōshū sprach, hatte 
er alle Spuren der Satori-Erfah­



Der Alte erwiderte: 
Du siehst eben nur 
die Wasserlachen, 
aber nicht die Gieß­
bachschlucht.
Der Mönch sagte: 
Und wie ist es mit 
dieser?
Guan-tji erwiderte: Da 
schießt das Wasser 
pfeilschnell herunter.

[abschießend über 3 
Seiten "Erklärung 
zum Text" und der 
Verweis auf BYL I 61 
zu Dschau-Dschu]*

doch, dass Meister Leit-Bach schon 
lange so bekannt ist, und dass ich jetzt, 
da ich ihn selber sehe, nur ein Bächlein 
vorfinde, gerade gut genug noch, um 
Hanf darin zu waschen? Du siehst eben 
nur einen Bach zum Hanfwaschen, 
nicht aber den richtigen Leit-Bach! Und 
was ist denn dieser richtige Leit-Bach? 
fragte der Mönch. Ein Pfeil, der 
mächtig schnell dahinschießt, bekam er 
zur Antwort … Hochgestochenes hat 
zwar auch seine Berechtigung, aber es 
hat auch unvermeidlich etwas 
Gekünsteltes an sich, so dass es 
schließlich nicht an Dschau-Dschou's 
Einfachheit heranreicht.

[abschießend über 1 Seite "Anmerkung 
des Übersetzers" und 3 Fußnoten]*

rung und allen Zen-Glamour 
abgelegt und war zu einem ganz 
gewöhnlichen, aber vollkom­
menen Menschen geworden. Wer 
zu einer Erleuchtungserfahrung 
gelangt, erlebt anfangs viel von 
dem gleißenden Glanz der strah­
lenden Satori-Aureole. Man kann 
es mit einem Bambussprössling 
vergleichen, der anfangs in seiner 
hellgrünen und feuchten Frische 
noch glänzt und glitzert. Wird er 
dann reifer und älter, verwandelt 
sich der feuchtglänzende hellgrü­
ne Sprössling in einen ausge­
wachsenen, festen Stamm. An 
den jungen Grünlingen sind die 
Handwerker, die Bambus ver­
arbeiten, nicht interessiert.
[Folgt interpetierende Bemerkung 
zu Joshus Lebensweg. Ab­
schießend über 3 Seiten "Zum 
Fall" und fast 4 "Zum Vers"]*

Zur Entstehungsgeschichte des Bi-Yän-Lu und der verschiedenen tradierten Versionen siehe BYL II, S 
15. Der japanische "endgültige Text" findet sich in: Itō Yūten; Heki-gan-shu Tei-hon; Tōkyō 1963 (Risōs­
ha)
außerdem im Taishō Nr. 2003

Karlfried Graf Dürckheim-Monmartin (1896-1988)
"Psychologe, Meditationslehrer und spiritueller Meister, dem Bohners Übersetzung auf dem Vorsatz­
blatt 'zugeeignet' ist, lebte nach Studium und Professuren in Deutschland von 1937-1947 in Japan, wo 
er die Bedeutung der meditativen Praktiken des Zen auch für die geistige Gesundheit des westlichen 
Menschen entdeckte."

Auf dieser Grundlage hat er seine Initiatische Therapie entwickelt, die im Zentrum Todtmoos-Rütte 
angewandt wird.

Existential-psychologische Bildungs- und Begegnungsstätte Todtmoos-Rütte
Schule für Initiatische Therapie
Dürckheim-Zentrum
Mit der Initiatischen Therapie (initiare: das Tor zum Geheimen öffnen) entwickelten Anfang der 50er Jahre 
Prof.Dr. K.Graf Dürckheim und Dr. M.Hippius-Gräfin Dürckheim eine Seelenheilkunde, die jene Dimensi­
on im Menschen einbezieht, in der das Leben auf existentielle Weise in Frage gestellt ist: jener Punkt, an dem 
der Mensch durch Schicksal und innere Erschütterung keinen Ausweg, keine Sinnhaftigkeit mehr vor Augen 
hat. Sich an diesem Punkt als 'gemeinter' Mensch angesprochen wissen zu dürfen, kann den Weg von der 
"Störung" hin zur Vertiefung und Erweiterung der Persönlichkeit bahnen.
Eine Kraft wird geahnt, die nach Ausgestaltung und Verwirklichung verlangt, eine Kraft, die auch ver-rücken 
und verstören kann. Dieses Geschehen als "göttliche Störung" verstanden, meint den ganzen Menschen und 
ruft ihn zu einer neuen Ordnung auf. …
Die Initiatische Therapie meint immer zugleich Initiation und Individuation, Erfahrung und Wandlung. … 
Sie ist Arbeit am Kern und umfaßt die individuelle Begleitung in Lebenskrisen. … Seelische und 
psychosomatische Störungen werden in der Initiatischen Therapie als Anzeiger für Verhinderungen auf dem 
Weg der Menschwerdung (Individuation) verstanden. … 

http://www.duerckheim-ruette.de/


Soweit die Selbstdarstellung. Die nachfolgende biographische Darstellung folgt im wesentlichen Tri­
mondi, Victor und Victoria; Hitler-Buddha-Krishna; Wien 2002 (Ueberreuter), ISBN 3-8000-3887-0:

Geboren in München, 1914 Notabitur mit folgendem Kriegseinsatz, 1919 im Freikorps gegen die Bay­
rische Räterepublik. Danach stramm-rechte publizistische Tätigkeit. Nach eigenen Angaben satori beim 
Lesen des Tao-Te-King. Psychologiestudium, Habilitation am 17.02.30. 1931 Professur an der pädago­
gischen Hochschule  Breslau,  im Jahr  darauf  in  Berlin.  Nach  1933  weiter  im Staatsdienst,  obwohl 
Vierteljude. Hitler wurde er 1935 vorgestellt und vermittelte später dessen Treffen mit Lord Beaver­
brook. Im selben Jahr auch Mitarbeiter des "Büro Ribbentropp" mit der von Heß explizit festgelegten 
Aufgabe der Betreung des Auslandsdeutschtums. 1938 in diplomatischer Mission erstmalig in Japan. 
Erneutes Satori bei einer Teezeremonie. Nach eigenen Angaben im Jahr darauf, nach 'Berichterstattung' 
in  Berlin  erneut  in  Japan mit  dem Auftrag  'Kontakt  mit  japanischen Wissenschaftlern  aufrecht  zu 
erhalten'.  Ab 1938 Kontakt  mit  Zen (u.a.  auch mit  demselben Bogenschieß-Lehrer  wie  Herriegel). 
Begeisterung für die "Erziehungsnatur des Krieges" im Sinne des Bushido. Veröffentlicht auf japanisch 
Neues Deutschland – deutscher  Geist,  Tōkyō 1942.  Am Führergeburtstag zweistündige  Rede zum 
Thema vor dem deutsch-japanischen Kulturinstitut in Kumamoto.

Der Zeitzeuge Dietrich Seckel [c.f. Gundert Nachruf] – Lektor für deutsche Sprache und Kultur an ja­
panischen Universitäten von 1937 bis 1947 – erlebte den Grafen als fanatischen "Top-Nazi:" Dürckheim ging 
auch in die Klöster und hat dort Meditation betrieben, so Seckel. Aber diese Vertiefung in das zen-buddhistische Japan war 
zum Teil sehr übertrieben. Vor allem wenn man sah, wie er gleichzeitig Nazipropaganda machte. […] Ich habe ihn einmal bei  
einem Empfang in der deutschen Botschaft erlebt. Dort erklärte er einem berühmten japanischen Nationalökonomieprofessor,  
einem vornehmen alten Herrn in braunseidenem Kimono, die deutsche Reichsidee, indem er ihm den Zeigefinger auf die Brust  
setzte. Dieser arme Professor wich langsam zurück, bis er an eine Wand kam und nicht mehr weiter zurückkonnte. Es war 
Mitleid erregend, wie Dürckheim versuchte, ihn zu indoktrinieren. Graf Dürckheim hat sich vor allem auch als Helfer und 
Freund der deutschen Lehrer gefühlt. Er hat uns mit allem, was er uns bieten konnte, begegnet. Er hielt überall und 
ununterbrochen Vorträge, die auch ins Japanische übersetzt wurden. Die deutschen Texte wurden dann an sämtliche Deutsche  
in Japan verteilt. Beinahe täglich bekam man mit der Post irgendeinen Vortrag von Graf Dürckheim. Es war schrecklich. Er 
war sozusagen ein Edelpropagandist von hohem intellektuellen Niveau, der durch das Land zog und den Nazismus und die  
Reichsidee predigte. Offensichtlich empfand Hermann Bohner, der ja als Sprachlehrer in Osaka zweifellos die 
gleichen Materialien erhielt, nicht so. Hätte er sonst Dürkheim sein Werk 'zugeeignet'?

Zum Führergeburtstag 1944 für den "politisch untragbaren Vierteljuden" [Eigendarstellung] das Kriegs­
verdienstkreuz II. Klasse.  Das unermessliche Leiden, das heute in Deutschland ist, wird das deutsche 
Volk um eine Stufe höher bringen und noch mehr zu sich selbst, und tiefere Lebenseinstellungen gebä­
ren, schrieb er an einen Freund in den letzten Kriegstagen. Der Krieg wird für ihn zum persönlichen 
Individuations-Erlebnis (siehe oben: Therapie). Nach Kriegsende 16 Monate interniert. Rückkehr nach 
Deutschland, wo dann, zusammen mit Maria Hippius, der Aufbau des erwähnten Zentrums erfolgt. 
Rege Publikationstätigkeit. Achim Seidl, der mit Dürckheim zusammen ein Buch verfassen sollte, warf 
diesem vor, daß seine himmelhoch abgehobene Sprache kaum noch etwas mit Zen zu tun habe und bot 
ihm an,  seine  Werke  ins Deutsche zu übersetzen.  Am bekanntesten ist:  Hara –  Die Erdmitte  des 
Menschen,  1954.  Dessen  Philosophie  basiert  im  wesentlichen  auf  den  Idealen  des  Bushido  [vgl. 
Kusonuki]. Weiterhin sind die Ideen des italienischen Faschisten, Baron Julius Evola (1898-1974), mit 
eingeflossen (z.B. "Über das Initiastische" in Antaios Vol IV,2 [1964], S152-; Vielzahl weiterer Werke 
ab 1926). Dürckheim ist nach langem Leiden im Alter von 92 Jahren verstorben.
Biographie: Wehr, Gerhard; Leben im Zeichen der Wandlung; Freiburg 1996 
Vgl.: Lüdtkehaus, Ludger; Schöner meditieren. Der esoterisch verhunzte Buddhismus; Marburg 1995 (A. Geus), 28 S; setzt 
sich kritisch mit dem modernen westlichen Buddhismus tibetischer Prägung auseinander.
Ditfurth, Jutta [Soziologin; ehem. 'Fundi' der Grünen]; Entspannt in die Barbarei – Esoterik, (Öko-)Faschismus und Bio­
zentrismus; Hamburg 1996 (Konkret), ISBN 3-89458-148-4

Kusonoki Masahige (1294-1336)
Häufiger auch als Kusonuki Masahige. Im vierten Kōan als 'Nationalheld' gefeiert.

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#04
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#MASA
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#GUND


Kusunoki Masashige wurde 1294 in Kawachi (zwischen Osaka und Nara) geboren. Er wurde in einem 
buddhistischen Kloster erzogen und wurde später ein bekannter Samurai. Er besaß eine Burg am Berg 
Kongo. Mit seinen Vasallen unterstützte er den Kaiser Go-Daigo (後醍醐, 
'regiert' 1318-39) gegen das Kamakura-Shogunat (幕府, Bakufu). Gilt als 
ein früher Meister dessen, was man heutzutage als Guerilla-Krieg 
bezeichnen würde. Auf diese Weise gewann er einige kleinere Schlachten. 
So konnte er 1333 durch Kriegslisten die Festung Chihaya mit 2000 
Kämpfern gegen 100000 Belagerer 10 Wochen lang halten. Diese Zeit 
konnte der geflohene Kaiser zu einer politischen Reorganisation nutzen.

Nach der Restauration Go-Daigos, bekämpte er 1336 dessen Widersacher, 
den usurpierenden Shogun Takauji. Die entscheidende Schlacht fand am 5. 
Juli 1336 am Fluss Minato statt. 35.000 Ashikaga-Kämpfer standen etwa 
17.000 Go-Daigo-Kriegern gegenüber. Das Kaiserheer war zweigeteilt. Ein 
Teil zog sich plötzlich zurück, so dass Kusunoki auf sich gestellt war. Von 
zwei Seiten angegriffen, versuchten sich Kusunokis Männer verzweifelt zu 
wehren, bis am Abend das Heer fast komplett aufgerieben und Kusunoki schwer verwundet war. 
Kusunoki Masashige zog sich zusammen mit seinem Bruder Masaue auf einen Bauernhof zurück, wo 
beide Seppuku ('Harakiri') verübten. Diese Selbstentleibung gilt als Essenz der japanischen "nationalen 
Seele," weshalb Kusonoki verehrt wurde. Ihm zu Ehren wurde Nanko-San Tempel an der Stelle gebaut, 
wo er starb. In Kobe wurde ihm der Minatogawa-Schrein gewidmet. Außerdem ist er auf der 
japanischen Verwundeten-Medaille dargestellt.

Während  der  nationalistisch  übersteigerten  Meiji-  und 
Taisho-Ära wurde er zum Nationalhelden stilisiert, der – 
loyal zum Kaiser – sich in aussichtsloser Lage für diesen 
opfert  (jibakutei).  1944/45  wurde  er  daher  der 
'Schutzpatron' der Kamikaze-Piloten.

Noch heute findet sich eine Reiterstatute des 'Helden' vor 
dem Kaiserpalast in Tōkyō. – Eines von vielen Zeichen 
für  den  unreflektierten  Umgang  der  Japaner  mit  ihrer 
imperialistisch-faschistoiden  Geschichte  (basierend  auf 
Tanaka  Geiichis  Welteroberungs-Memorandum  des 

Jahres  1927)  der  Taisho-  und  frühen  Showa-Ära  (neben  dem  Yasukuni-Jinsha).  Inwieweit  die 
Weigerung MacArthurs den Showa-Tenno als Kriegsverbrecher verurteilen (und aufhängen) zu lassen, 
als Ursache zu sehen ist, muß Spekulation bleiben.
Bohner, Hermann; Über den japanischen Nationalhelden; Ōsaka 1955, 4S
Weiterführend: Roggendorf, Josef SJ; Koike Kenji [Übs.]; Kusonuki Masahige. Auszug aus dem Taiheki; in: Monumenta Nip­
ponica Vol. 4 (1941, Jan.), No. 1, S 133-65 [online bei JSTOR]; Das Taiheki immer 'cum grano sali'.

Bushido idealisierend: Noishiki Toshie; Harakiri – Die 47 Ronin; Berlin 1938; deren Geschichte auch heute noch an Japans 
Schulen gelehrt wird. Die Stätte ihres kollektiven Selbstmordes ist Weihestätte. Vgl. auch: Corazza, Heinz; Die Samurai – 
Ritter des Reiches in Ehre und Treue; Berlin 1942 (Zentralverlag der NSDAP). 
Urach, Albrecht Fürst von; Das Geheimnis japanischer Kraft; im selben Verlag.
Zur Stellung des Tenno: Haushofer, Karl [1869-1946; bayrischer General; 1908 Militärattaché in Tōkyō, ab 1919 Privatdo­
zent an der LMU, 1933 Prof., 1938-41 Leiter des 'Volksbundes für Deutschtum im Ausland']; Mutsuhito – Kaiser von Japan;  
Lübeck 1933; auch: Dai Nihon; Berlin 1913. 
Auch heute hat der Kaiser noch im Rahmen seiner Amtseinführung symbolisch eine Nacht Sex mit der Sonnengöttin und 
Urahnin Amaterasu in einem Schrein.
Zeitgenössisch: Baisho Ron ca. 1350

Abbildung 2: Kusonokis Reiterstatue vor dem 
Kaiserpalast in Tōkyō

Abbildung 1: Kusunuki 



Karl Eugen Neumann (1865-1915)
hat durch seine wunderschöne poetische Übersetzung der Hauptwerke des Palikanons auf deutsch 
verfügbar gemacht. Eine ausführliche Biographie mit Werksverzeichnis findet sich bei:
Payer, Alois [1944-]: Materialien zum Neobuddhismus. Fassung vom 2005-05-05. Anlass: Lehrveranstaltung Neobuddhis­
mus, Univ. Tübingen, SS 1987, SS 2003, SS 2005. Kontakt: payer[AT]payer.de

Die erstmals teilweise 1896-1902 erschienene Übersetzung, wurde vollständig bei Piper (München) 
1919-22 verlegt. Die meisten Urteile seiner zeitgenössischen Fachkolegen (Philologen) waren vernich­
tend. Die Qualität der Arbeit wurde erst später allgemein anerkannt. Neuere Editionen:

Die Reden Gotamo Buddhos: Gesamtausgabe in drei Bänden; Übertragen von Karl Eugen Neumann; Zürich 
(Artemis); Wien (Zsolnay)
Bd. I: Aus der mittleren Sammlung Majjhimanikâyo zum erstenmal übersetzt; 1956; 1197 S.
Bd. II: Aus der längeren Sammlung Dighanikâyo des Pâli-Kanons übersetzt; 1957; 1063 S.
Bd. III: Die Sammlung der Bruchstücke. Die Lieder der Mönche und Nonnen. Der Wahrheitspfad. Anhang. 
1957, 1006 S.
Eine weitere Ausgabe ist erschienen beim Verlag Beyerlein & Steinschulte, Herrnschrot 1996-, ISBN 3-
931095-15-0 [längere Sammlung]
Digitale Edition davon: Die Reden Buddhas: Kommentierte Übertragung aus dem Pâli-Kanon / [Übers.:] K. 
E. Neumann; Berlin 2003 (Directmedia), 1 CD-ROM, Sert.: Die digitale Bibliothek 86, ISBN 3-89853-186-4

[Sen] Rikyū  (1521-91; 利共)

Urasenke-Traditionslinie des Cha-dō

Rikyū, dessen ursprünglicher Name Yoshiro lautete, wurde in Sakai geboren. 
Sein Vater war der Lagerhausbesitzer Tanaka Yohei. Rikyū gebrauchte jedoch 
den Familiennamen Sen (千) nach seinem Großvater Sen'ami. Während seiner 
Jugend praktizierte er Zen im Nanjuji in Sakai bei Dairin – dabei nahm er den 
Namen Hosensai Soeki an. 1585 diente er als Chajin bei einer speziellen Tee­
zeremonie am kaiserlichen Hof, woraufhin ihm der Shogun Toyotomi Hi­
deyoshi per kaiserlichem Dekret den Titel Rikyu Koji verleihen ließ. 1591 
mußte er als Folge der Daitokuji-TorAffäre seppuku 

begehen. "Rikyū hat die Tee-Formen mit dem Werke Hyaku-jō-seiki (百丈清

槻) geschaffen und für immer bestimmt." Er ist der Begründer der Urasenke-
Traditionslinie des Cha-dō, die heute in der 16. Generation besteht. Die 
Familie diente während der Tokugawa-Ära über Generationen hinweg den 
fürstlichen Familien Maeda und Hisamatsu.

Rikyūs Sohn Sotan (1578-1658), begründete die wabi-Teetradition, die auf der 
Theorie fußt, daß Tee und Zen eins seien (Cha Zen ichimi; ►     Kōan 1  ). Er 

verwendete auch die Namen Gempaku und To­
tsutotsusai. Insgesamt teilte sich die Familie in drei 'Stämme': Fushin'an,  
Konninchian, und Kankyuan (benannt nach dem jeweiligen, 4½ chō [畳] großen, 
Tee-Raume).  
Yugensai Itto (1719-1771), der Familienvorstand der 8. Generation verfaßte 
Shichijishiki Cha-no-yu Übungsanweisungen. Die männliche Linie wäre mit der 
10. Generation ausgestorben, besteht jedoch dank Adoption fort. Nachdem die 
Familie in der Meiji-Restoration ihre Pfründe verloren hatte, gelang es Ennosai 
Tetchu (1872-1924) den Cha-dō wieder zu stärken, u.a. durch Bücher und die 

Abbildung 3: Sen Rikyū

Abbildung 4: Sen Sotan 
(Gempaku)

Abbildung 5: Konnichian

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#05
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a01
mailto:payer@payer.de?subject=K. E. Neumann
http://www.payer.de/neobuddhismus/neobud0303.htm


Zeitschrift "Konnichian Monthly News" und die Aufnahme des Cha-dō in den Lehrplan an 
Berufsschulen für Mädchen. Heute besteht ein Verein namens Tankokai, der sich der Förderung des 
Cha-dō verschrieben hat. Weitere Einzelheiten in: The Urasenke Chado Tradition Catalogue, [?Kioto] 2003 
(Urasenke Foundation). 

An dieser Stelle wäre eine Bibliographie des Cha-dō angemessen. Jedoch ist die erschienene Literatur 
derart umfangreich, daß dies nicht möglich ist. Nachfolgend einige Titel, die dem Autor nützlich er­
schienen (ohne jedoch wertend zu sein):

• Blaser, Werner; Tempel und Teehaus in Japan; [Arch.] Olten-Lausanne 1955 
• [Anon.]; Chadō shukan; Tōkyō 1983-90, 12 Bde. 
• Furuta Oribe (1544-1615); Cha-dō hiden; ["Geheimnis des Teekults"] Tōkyō 1935 
• Hayushiya Tatsusaburō; Murai Yasuhiko Zuroku chadō shi; Tōkyō 1962 
• Kuwata Todachika; Chadō jiten; Tōkyō 1972 
• Sadler, Arthur; Cha-no-yu [engl.]; Tōkyō 1962 (Tuttle); Orig.: Kobe 1933 (Thompson), 265 S; mit Stammtafeln der 

Traditionen 
• Sen Rikyū (1521-91); Rikyū daisu kazari yō noki;; Tōkyō 1935 
• Sen Rikyū (1521-91); Rikyū no tegami; Tōkyō 1985, ISBN 4096992410 
• Shinshū; Chadō-zenshū; Tōkyō 1954-56; 9 Bde. 
• Sue Sōkō; Chajin no kenkyū; [Biographien] Tōkyō 1981; 2Bde. 
• [Anon.]; Zuhai chadō jiten; Tōkyō 1978, 539S 

Sōtei Akaji  
Der Verfasser des Werkes dessen Übersetzung Bohner vorlegt, war offensichtlich ein Chajin in der Ura  ­  
senke-Tradition, der in der ersten Hälfte des (christlichen) 20. Jahrhundert gelebt hat. Leider war es 
bisher  nicht  möglich,  über  die  Andeutungen  Bohners  in  der  Einleitung  hinaus,  biographische 
Informationen zu ermitteln.

©opyright

Urheberrechtlichte Vermerke

Webseitendesign und Anmerkungen des Verfassers
Das Design dieser Seite und die Anmerkungen des Verfassers (innerhalb der Textseiten in dieser Farbe 
dargestellt) unterliegen einer Creative Commons License (CPL):

Namensnennung-NichtKommerziell-Weitergabe unter gleichen Bedingungen 

Die detaillierten Bedingungen könne auf der Homepage von Creative Commons abgerufen 
werden.
Lizenzgeber und verantwortlich i.S.d. TDG und MdStV:

'Adolph Meyerhofer'

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#RIK
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#RIK
http://creativecommons.org/about/licenses


eMail: zenwort[AT]freenet.de
Mit Urteil vom 12. Mai 1998 hat das Landgericht Hamburg entschieden, daß man durch die Ausbringung eines 
Links die Inhalte der gelinkten Seiten ggf. mit zu verantwortern hat. Dies kann nur dadurch verhindert werden, daß 
man sich ausdrücklich von diesem Inhalt distanziert.
Der oben bezeichnete Verfasser dieser Homepage weist darauf hin, daß ausschließlich er - und insbesondere nicht 
der Betreiber des Servers - für den Inhalt dieser Seite verantwortlich ist. Der Verfasser distanziert sich jedoch 
hiermit ausdrücklich von den Inhalten von hierzu verlinkten Seiten, da er keinen Einfluß auf deren Inhalt hat. Des­
weiteren wird darauf hingewiesen, daß ein Verweis ("link") aus 2 Teilen besteht: 
1; der Erwähnung des fremden Inhalts (formuliert im Verweistext) und

2; einer Meta-Information, nämlich zum Fundort des fremden Inhalts ("URL")

Den Zugang zum fremden Inhalt stellt aus technischer Sicht nicht der Anbieter des Verweises her, sondern der 
Anwender (=Leser), indem  er/sie durch Anklicken des Verweise sich bewußt zu der Seite mit dem fremden Inhalt 
bewegt. Solches Verhalten liegt außerhalb der Kontrolle des Verfassers, eine Verantwortung dafür kann daher 
keinesfalls akzeptiert werden. Insbesondere distanziert sich der Verfaser auch von der totalen Überwachung, die 
die  deutsche  Regierung  mittels  Verfassungsschutz  und  Polizei  im  Rahmen  der  Telekommunikation  und  des 
öffentlichen Raumes zu praktizieren beginnt. Die Staatsform mag sich in den letzten 100 Jahren mehrfach geändert 
haben, die Methoden subtiler geworden sein, das Ziel der Unterdrückung und Ausbeutung des Volkes durch die 
herrschende Clique zu ihrer Bereicherung ist gleichgeblieben. 

Text von 'Zen-Worte im Tee-Raume'
Die 'Mitteilungen der deutschen Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens' als deren Supple­
ment (Band XX) der vorliegende Text 1943 erschienen ist (Druckdatum: 25. Dez., vertrieben ab 30. 
Dez.), werden in Tōkyō verlegt. Das japanische Urherberrechtsgesetz (Gesetz 49 vom 18. Mai 1978 
i.d.F. des Gesetzes Nr. 92 vom 09. Juni 2004) schreibt in Art 6  zwingend die Anwendung japanischen 
Urheberrechts für dort inkorporierte Körperschaften vor, auch wenn das Werk zeitgleich in einem 
anderen Land veröffentlicht wurde.
Zum Zeitpunkt der Veröffentlichung betrug die Schutzfrist 30 Jahre (Gesetz 39 vom 04.03.1899). Das 
Urheberrecht der OAG ist mithin Ende 1973 erloschen (vor dem Inkrafttreten des heutzutage gültigen 
Schutzfrist vom 50 Jahren). Die Rechte Sōtei Akajis an Übersetzungen waren bereits 10 Jahre nach Er­
scheinen des Originals (2. Auflage) im Jahre 1939 frei (mithin vor Erscheinens der Ausgabe Bohners). 

Japanischer Druckvermerk 

mailto:zenwort@freenet.de?subject=Zen Worte im Tee Raume
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/ZWRT_copyNipW.JPG


Zitate aus Werken Dritter
Wo, im Rahmen des wissenschaftlich Zulässigen (i.S.d. §51 UrhG), andere Quellen zitiert wurden, ver­
bleibt das Urheberrecht uneingeschränkt beim jeweiligen Rechteinhaber. Solche Rechteinhaber bzw. 
Quellen sind (auf der zugrundeliegenden Webseite)  i.d.R. im einleitenden <HTML-tag> als 
'title'-Attribut aufgenommen oder im Text besonders erwähnt. 
Soweit aus der Übersetzung des Bi-Yän-Lu von Wilhelm Gundert zitiert wurde, sind solche Zitate des­
weiteren in dieser Farbe hervorgehoben. Das Urheberrecht dieser Zitate liegt beim Carl Hanser Verlag, 
München und Wien 1960-73. Die meisten Zitate aus Heinrich Dumoulins Mu-mon-kan-Übersetzung 
sind in dieser Farbe hervorgehoben.
Zitate in dieser Farbe [BYL2] stammen aus der Übersetzung von Ernst Schwarz, München (Kösel), 
1998.

.pdf-version (April 2006) der Webseite 'Zen-Worte im Tee-Raume'. 

http://people.freenet.de/zenwort/


Zen-Worte im Tee-
Raume

ERLÄUTERT
EINFÜHRUNG UND ÜBERSETZUNG

HERMANN BOHNER
Dieses Buch zur Darstellung im Internet aufbereitet und mit erläu­
ternden  Anmerkungen  sowie  Quellenangaben,  versehen,  2006  von 
'Adolph Meyerhofer'.

.pdf-Version der Webseite [Inhalt, Einführung] 
http://people.freenet.de/zenwort
„Aber es mußte ihn bekümmern, daß seine in Japan erschienenen  
Arbeiten  in  der  Heimat  bei  weitem  nicht  die  Beachtung  finden  
konnten, welche sie verdienten.“ schrieb Wilhelm Gundert im 
Nachruf auf Hermann Bohner. Der eigentliche Anlaß zur 
Erstellung dieser Webseite aber war der Wunsch dauerhaft 
eine Kopie zum Eigengebrauch zur Verfügung zu haben, 
da das vorliegende Exemplar in einem sehr schlechten Zu­
stand ist,  auf  sehr  säurehaltigem Papier  gedruckt  wurde 
und damit brüchig. Der Buchrücken ist so schwach, daß 
man das Exemplar  kaum öffnen mag.  Dies  erklärt  sich 
kriegsbedingt (Erscheinungsjahr 1943). Ein gutes Beispiel 
der 'Vergänglichkeit aller Dinge',  wie sie der Erleuchtete 
lehrt.
Aus den gewonnenen Scans eine funktionierende Webseite zu schaf­
fen war ein kleiner Schritt, der dazu beitragen soll, auch anderen den 
Zugang zu diesem tiefsinnigen Werk zu schaffen. Jedoch war der Auf­
wand, insbesondere für die Biographien und Anmerkung, sowie den 
Eingabe der Kanji deutlich größer als gedacht. Es gilt aber, daß das 
Verbreiten des Buddhawortes für verdienstvoll (Schon fühle ich die 
"Stöcke der Barmherzigkeit" sämtlicher Zenmeister auf mich nieder­
prasseln!). [Wie erst nach Vollendung dieses Projekts bekannt wurde, 
plant der Redaktionsausschuß der  OAG in Tokio seit  2003/4 eine 
Neuauflage dieses Werkes, das aber bis dato noch nicht vorliegt.]

Hermann Bohner sah seine Hauptaufgabe darin japanische Quellentexte in Übersetzung zugänglich 
zu machen.  Diese teilweise etwas magere Informationen werden auf dieser Seite zusätzlich durch 
Besispiele und Hinweise auf die zugrundelegenden Sutren usw. ergänzt. Hauptsächlich wurde dabei 
auf ch'an und Zen-Grundlagenwerke verwiesen. Diese finden sich meist im Mu-mon-k[w]an in der 
Übersetzung von Heinrich Dumoulin. Häufig wurde auf Zitate aus der Übersetzung des Bi-yän-lu 
Wilhelm Gunderts zurückgegriffen, um zum Verständnis beitragen. (Obwohl 'Zen' und 'Verständnis' 
im westlichen Sinn sich eigentlich gegenseitig ausschließen.) Gundert arbeitete mit chinesischen Origi­
nalquellen. Leider blieb seine Ausgabe unvollendet. Vereinzelt wurde daher auf andere Übersetzungen 
zurückgegriffen (die meist japanische Quellen benutzen, mithin eine weitere Übersetzungsstufe dazwi­
schen  haben).
Im  Abschnitt  ►     Biographien   wurde  versucht,  ergänzende  Informationen  zu  einigen 
Beteiligten/Erwähnten zu sammeln. Es handelt sich hierbei um keine Edition die wissenschaftlichen 
Anspruch erhebt. (Die eingefügten Bemerkungen dienen dem Zweck des Webseite-Verfassers, der 
hauptsächlich darin besteht Zusammenhänge zu Quellen herzustellen.) Es wurde auch versucht, eine 
►     Bibliographie   der von Hermann Bohner veröffentlichten Werke zusammenzustellen. Seine 1955 
im Selbstverlag herausgegebene Zusammenstellung war leider nicht verfügbar.

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#BOH
http://people.freenet.de/zenwort
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#BOH
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#GUND


Der Ersteller dieser Seite ist technischer Fachübersetzer für japanisch und kann die von Bohner in sei­
ner Einleitung gemachten Anmerkungen hinsichtlich Schwierigkeiten der Übertragung gut nachvoll­
ziehen.  Heutzutage  kommt noch erschwerend hinzu,  daß die  japanische Schrift  1948 vereinfacht 
wurde.  Somit  wird eine  Vielzahl  der  Zeichen (gerade mit  buddhistischem Bezug) nurmehr  durch 
Nachschlagen verständlich. Weiterhin zeugt die Zen-Literatur von sehr feinem und tiefem Sprach­
empfinden, das nicht im Ästhetischen steckenbleibt, sondern immer wieder auf 'Mystik' und Philoso­
phie weist.

Beim Erstellen dieser Seite wurde versucht, den Text so originalgetreu wie möglich wiederzugeben. 
Jedoch wurden offensichtliche Druckfehler verbessert. Am Wortanfang aufgelöste Umlaute wie 'Ae' 
sind durch Ä dargestellt. Weiterhin wurde der circumflex konsequent durch den macron ersetzt, um 
den langen japanischen Vokal darzustellen (z.B.: ô zu ō). Wo im Text der japanische Objektanzeiger w
o vorkam, wurde dieser durch o [を] wiedergegeben. Vereinzelt konnten im Text gesetzte klassische 
under unübliche Kanji [japanische Schriftzeichen] nicht wiedergeben werden. Auch wurden Bohners 
Fußnoten, sofern sie nur Kanji enthielten, im Text an den entsprechenden Stellen eingefügt. Um das 
Buch Internet-gerecht darstellen zu können, wurde die Seitenfolge des Originals nicht beibehalten, 
sondern die Koans in Zehnergruppen zusammengefaßt. Dadurch wurde es nötig, Bohners Fußnoten 
umzunumerieren. Sie finden sich weiterhin am Ende des jeweiligen Koans, sind jedoch durchlaufend 
mit  a, b, c … gekennzeichnet. All dies ohne sinnentstellend zu sein. Das Original-Inhaltverszeichnis 
(S.  113-16)  liegt  gescannt  vor,  und  kann  über  das  ►     Inhaltsverzeichnis   aufgerufen  werden.
Die  japanischen  Überschriften  der  Leitsprüche  (Kōan)  wurden  fast  alle  als  Bilder  eingearbeitet. 
Mangels japanischer OCR-Software wurden die Kanji im Text mittels der freien Software JWPce von 
Glenn Rosenthal neu geschrieben. Abweichend von Bohners Original werden dabei nur vereinfachte 
(Tōyō)-Kanji verwendet. Diese sind komplett in Unicode (HEX) codiert (Ein für diesen Zweck nützli­
ches automatisiertes Konvertierungs-Script wurde leider erst zu spät entdeckt). Somit ist sichergestellt, 
daß auch beim Abspeichern dieser Seite als 'plain text' oder Versand über ein 7-bit System keinesfalls 
mojibake entstehen kann. Die deutsche Rechtschreibung folgt (von Tipfehlern [sic] abgesehen) der 20. 
Auflage des Duden (ISO-Sprachcode: "de-DE-1996")
In der  HTML-Version,  wurde,  um einen Kompromiß zwischen heutigem Internetstandard und absehbaren Entwick­
lungen zu schaffen, die Seite konsequent in XHTML 1.0/CSS 2 geschrieben. Eine Bildschimauflösung von mindestens 
800x600 ist notwendig, 1024x768 ist empfohlen. Als Browser sollten 'gecko'- bzw 'KHTML'-basierende, wie Mozilla/Fire­
fox ab Version 1, Safari,  Konqueror oder Opera (werbefrei ab 8.5)  verwendet werden. Um den Gestaltungsaufwand 
vertretbar zu halten, wurde auf die inheränten Schwächen der 'rendering engine' des Internet Explorer bis Version 6 und 
Netscave Ver. 4.2 keine besondere Rücksicht genommen. Die Seite erfüllt die wesentlichen Kriterien der Zugänglichkeit 
für Sehbehinderte (Sec. 508) und kann auch ohne JavaScript- und CSS-Funktionalität genutzt werden, jedoch liegt kein 
Audio-Stylesheet vor. Verweise sind derartig dargestellt, solche zu externen Zielen öffnen ein neues Fenster.

Es ist nicht geplant, diese Seite relmäßig zu pflegen. Deshalb wurden kaum Verweise auf 
externe Webseiten gesetzt. Deren Vergänglichkeit ist bekanntermaßen noch größer als die 
von Gedrucktem. [Diese pdf-Version wurde im April 2006 erstellt.]
Anmerkungen des Webseitengestalters sind mit arabischen Ziffern numeriert und in dieser Farbe her­
vorgehoben.  [Nachträglich  eingefügte  nur  durch  * (Sternchen)  gekennzeichnet.]
Zitate aus Wilhelm Gunderts, Bi-yän-lu – Niederschrift von der smaragdenen Felswand, sind in dieser 
Farbe dargestellt und nach dem japanischen i-ro-ha-System (►     Iroha   aus: Nelson, 1962) numeriert. 
Es wird – im Rahmen des wissenschaftlich zulässigen Zitierens gem. § 51 UrhG – der Bandzählung 
und Paginierung der Ausgabe des Hanser-Verlags (1960-73) gefolgt. Dies in der vorliegenden Re­
printausgabe des Marix-Verlags, Wiesbaden 2005, ISBN 3-8659-031-5. Schema: BYL [Band in röm. 
Ziffern], S [Seitenzahl]. Zitate aus der BYL-Übersetzung von Ernst Schwarz (München 1999 [Kösel], 
ISBN 3-466-20443-7) werden  in dieser Farbe dargestellt,  oder wie üblich unter Quellenangabe im 
Normaltext eingefügt. Zitate aus dem Mu-mon-kan folgen der (endgültigen) Übersetzung von Hein­
rich Dumoulin. Diese sind meist in dieser Farbe dargestellt.

http://isthisthingon.org/unicode/index.phtml
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_inh.htm
http://people.freenet.de/zenwort
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/index.htm#
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/index.htm#
http://www.marixverlag.de/
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/iroha_150w.JPG


Bibliographische Nachweise
Das vergleichsweise seltene Werk ist  wie nachfolgended 
bibliographisch erfaßt:
Akaji, Sōtei; Zen-Worte im Tee-Raume 
erläutert (Chashitsu-kakemono Zengo-
Tsūkai) Einführung und Übersetzung 
von Hermann Bohner; Tōkyō Deutsche 
Gesellschaft für Natur- und 
Völkerkunde Ostasiens; Leipzig: Kom­
missionsverlag von O. Harrassowitz 
1943, 116S, 24 cm; Sert.: Mittei­
lungen der Deutschen Gesellschaft für 
Natur- und Völkerkunde Ostasiens; 
Suppl. XX

und konnte in folgenden Bibliotheken nachgewiesen 
werden:
in Deutschland: 

• USB Köln (38): 12B941 
• LB Speyer (107) 
• TIB Hannover: RA 894 
• UB Humboldt, Berlin 
• UB Marburg (4) 

Sie von der OAG 2004 angekündigte Neuausgabe lag im April 2006 noch nicht vor.

in Japan:

• DOITSUNIHONKEN   B 7416 
• JIYOUCHIDAI   GT:2910:A38:1943 003106028 
• OUTEMON   00049285 
• NICHIFUTSU   VII.C/4/3 BMFJ19203 
• HOKUDAI   dc20:294.3927/ak13 0171489128 
• Bibliothek der OAG [2 Ex. ?] 

außerdem 

• Library of Congress: GT2910.A38 
• UB Cambridge, UK 
• Chinese National University, Taiwan

Diese  Liste  ist  nicht  abschließend,  es  steht  zu  vermuten,  daß spezialisierte  Japonica-Bibliotheken  weitere  Exemplare 
besitzen. Der Arbeitskreis Japan-Bibliotheken hat Verzeichnis Japanbezogene Bibliothekenn im deutsschsprachigen Raum 
herausgegeben, das gegen Rückporto bei der 'Bibliothek des Japanisch-Deutschen Zentrums, Saargemünder Str. 2, 14195 
Berlin; shuwabara[AT]jdzb.de' angefordert werden kann.

Das japanische Original findet sich in:

Akaji Sōtei; 茶道掛物禅語道訳 Chashitsu-kakemono Zengo-Tsūkai, 64 S. 

• Nummern der japanischen Nationalbiographie: 43013754, 44040619 
• 1917 [Taisho 6]: NDL 327-932

HANSHIDAI 791//AKA J-13789
SHINSHITO Q780=6=38 00200471654 

• 1929 [Showa 3], 87S: NDL Toku 259-591

mailto:shuwebere@jdzb.de?subject=Verzeichnis japanbezogener Bibliotheken
http://www.oag.jp/Bibliothek/Katalog/home_catalog100612.html
http://webcat.nii.ac.jp/cgi-bin/eng/snkproc?id=FA001007
http://webcat.nii.ac.jp/cgi-bin/eng/snkproc?id=FA011463
http://webcat.nii.ac.jp/cgi-bin/eng/snkproc?id=FA007954
http://webcat.nii.ac.jp/cgi-bin/eng/snkproc?id=FA005358
http://webcat.nii.ac.jp/cgi-bin/eng/snkproc?id=FA014530
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/ZWRT_copyNipW.JPG


茶道掛物禅語道訳

Zen–Worte im Tee-Raume
Einführung und Übersetzung von Hermann Bohner

INHALTSVERZEICHNIS
►     EINFÜHRUNG  

TEXTE
Inhalt Kapitel 1-15

(zum Vollbild) 

•  ►     01.   Tee und Zen sind Eines (茶 ἱ一味; Cha Zen ichi mi) 
•  ►     02.   Ο 
•  ►     03.   Eins, zwei, drei (一二三, Ichi, ni, san) 
•  ►     04.   Zehntausend Jahre! Zehntausend Jahre! Zehntausendmal zehntausend 

Jahre! (万歳! 万歳! 万万歳!, Banzai! Banzai! Ban-banzai!) 
•  ►     05.   Fauler Bhikku, warte nicht bis morgen! (Ketai no biku, myōnichi o kisezu!) 
•  ►     06.   Nicht Gast noch Wirt. Gast und Wirt klar. (無賓主賓主歴然, Mu hin shu 

– Hin shu rekizen.) 
•  ►     07.   Alles Schlechte lassen, alles Gute tun. (諸悪莫作衆善奉行 Sho-aku 

massaku, shū-zen bugyō) 
•  ►     08.   Traum (夢, Yume) 
•  ►     09.   Eigens, ohne Dogmen, wird tradiert. (教詏別でん不立文字, Kyōgai-

betsuden). Keine (heilige) Schrift ist aufgestellt. (Furyū-monji) 
•  ►     10.   Eintracht, Ehre, Reinheit, (stille) Einsamkeit. (和 敬 清 寂, Wa-kei-sei-jaku) 
•  ►     11.   Ohne [besondere] Sachen – das ist vornehmer Mensch. (無咋是貴人, Buji kōre kijin.) 
•  ►     12.   Die Weiden grün, die Blumen rot. (Ryū-ryoku kwa-kō) 
•  ►     13.   Der Föhre Farbe hat nicht Alt noch Neu. (松無古今亡し, Matsu ni ko-kin no iro nashi) 
•  ►     14.   Alles gründet in Einem. (万法帰一, Die Zehntausend Weisen [hō, Dharma] gehen auf 

eines zurück) (Mampō ki-ichi) 
•  ►     15.   Die Sonne geht auf, das All erstrahlt (日出けん坤輝, Hi idete kenkon kagayaku)

Inhalt Kapitel 16-30
(Bild anklicken)

•  ►     16.   Im Spiel mit Blumen füllt ihr Duft die Kleider (Hana o rō-sureba nioi koromo ni mitsu) 
•  ►     17.   Zehntausend Meilen Ein Eisenband (Banri ichijō no tetsu) 
•  ►     18.   Nicht (無, Mu) 

http://people.freenet.de/zenwort/twrt_img/ZWRT_Inh_114W_72.jpg
http://people.freenet.de/zenwort/twrt_img/ZWRT_Inh_113_72.jpg
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a18
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a17
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a16
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a15
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a14
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a13
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a12
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a11
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a10
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a09
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a08
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a07
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a06
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a05
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a04
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a03
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a02
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a01
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_ein.htm
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/ZWRT_Inh_113_72.jpg
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/ZWRT_Inh_114_W.jpg


•  ►     19.   Woher kommt der Wind? (風来伺処, Der Wind: Du weißt nicht, von wannen er 
kommt) (Kaze izuko yori kitaru?) 

•  ►     20.   Der Bambus hat Knoten und damit Oben und Unten. (Take jōge fushi ari) 
•  ►     21.   Nimm Eines und dringe durch! (Mit Einem alles durchdringen) (一を以を之貫 Ichi o 

motte kōre o tsuranuku) 
•  ►     22.   Chüti's einer Finger(zeig) (倶底一之指, Gutei isshi) 
•  ►     23.   Unmittelbar auf die Menschenperson deuten, die eigne Natur schauend Buddha werden. 

(Jikishi jinshin kenshō jōbutsu) 
•  ►     24.   Tag um Tag ist guter Tag. (日々是好日, Nichi – nichi kōre kōjitsu) 
•  ►     25.   Auf roter Glut eine Flocke Schnee. (紅櫨上一点雪, Kō-ro'jō itten no yuki.) 
•  ►     26.   Wo Fūryū nicht ist, ist Fūryū. (Nicht - Fūryū ist Fūryū.) (教風流処是風流, Bu-Fūryū 

no tokoro kōre Fūryū.) 
•  ►     27.   Mit dem Herzen das Herz weitergeben. (以心でん心, I'Shin den-shin.) 
•  ►     28.   Ein jedes Jahr hat einen Frühling. (一才一春有, Issai isshun ari) 
•  ►     29.   Der Menschen Dinge alle sind wie das Roß des Alten von Sai. (人間万事サイ翁馬, 

Ningen banji Sai-ō ga uma.) 
•  ►     30.   Eins. (一, Ichi)

Inhalt Kapitel 31-45
(Bild anklicken)

•  ►     31.   Verdorrter Baum begegnet keinem Frūhling. (枯木不逢有, Koboku haru ni awazu) 
•  ►     32.   Föhrenrauschen. (松風, Shō-fū) 
•  ►     33.   Des gewöhnlichen Lebens Herz und Sinn – das ist der Weg. (平生心是道, Heiseishin 

kōre michi) 
•  ►     34.   Nicht ein einzig Ding ursprünglich. (本来無一物, Honrai mu ichi-butsu.) 
•  ►     35.   (Monden-)Helle allhinstrahlend, Tau lichtfunkelnd. (明展々露堂々, Mei ten-ten, Ro 

dō-dō.) 
•  ►     36.   Allzeit ernstlich fege und reinige! (日々勤払拭, Hibi ni tsutomete hosshiki seyo!) 
•  ►     37.   Name und Nutzen miteinander aufgeben. (䔍利共休, Myō-ri kyō-kyū [tomo ni yasumu]) 
•  ►     38.   Kraft zu Kraft. (力囲希, Riki i-ki) 
•  ►     39.   Goldhaar-Klinge, haarfeine Klinge. (金毛剣吹毛剣, Kommōken Suimoken) 
•  ►     40.   Geh, geh! Komm, komm! (去々来々, Kyo-kyo! Rai-rai!) 
•  ►     41.   Ka(tsu)! (喝) 
•  ►     42.   (Dir) zu Häupten unendlich Flut, zu den Fūßen unendlich Flut. (頭上漫々脚下漫々, 

Zujō mamman Kakka mamman.) 
•  ►     43.   Tausend Meilen gleicher Wind. (千里同風; Senri dofu) 
•  ►     44.   Zehner-Ochse. (十牛, Jūgyū.) 
•  ►     45.   Geh, trink Tee! (喫茶去, Ch'ih ch'a ch'ü! – Kissakyo!)

http://people.freenet.de/zenwort/twrt_img/ZWRT_Inh_115_W.jpg
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a45
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a44
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a43
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a42
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a41
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a40
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a39
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a38
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a37
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a36
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a35
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a34
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a33
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a32
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a31
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a30
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a29
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a28
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a27
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a26
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a25
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a24
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a23
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a22
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a21
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a20
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a19
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/ZWRT_Inh_115_W.jpg


Inhalt Kapitel 45-60
(Bild anklicken)

•  ►     46.   Schranke des Tores. (関, Kwan) 
•  ►     47.   Wissen um das Genug. (知足, Chi'Soku) 
•  ►     48.   Gestern grün in Jahren, heute weißes Haupt. (跰日青年 今日白頭, Sakujitsu no seinen, 

konnichi no hakutō) 
•  ►     49.   Berg ruft Lebe - hoch! (山呼万歳声, Yama o Banzai no koe o yobu) 
•  ►     50.   Dreißig Prügel. (三十棒, Sanjippo) 
•  ►     51.   Föhre tausend Jahre grün. (松樹千年翠, Shōju sennen no midori) 
•  ►     52.   Eine Blume erblüht, und du weißt um den Frühling der Welt; ein Blatt fällt, und du 

weißt um den Herbst der Welt. (Ikkwa hiraite tenka no haru wo shiru, ichi-yo ochite tenka no 
aki wo shiru.) 

•  ►     53.   Berges Farbe reinen-lauteren Wesens. (山色清浄身, San-shoku-sei-jō-shin.) 
•  ►     54.   Wedel. (Hossu) 
•  ►     55.   Gott. (神, Kami) 
•  ►     56.   Föhren rauschen an den Mond - erglänzten Wassern. (江月和松風 Kōgetsu shofu wo 

terasu.) 
•  ►     57.   Mild Wetter weist auf reiches Jahr. (和気兆 豊年, Wa-ke cho honen.) 
•  ►     58.   Tor auf! Viel fallendes Laub.(開門多萻世葉, Man o hirakeba, rakuyo oshi) 
•  ►     59.   Den Felsen durch Ka!-Ruf öffnen. (喝石巌, Kassekigan) 
•  ►     60.   Jahr und Mond warten auf den Menschen nicht. (才月不待人, Saigetsu hito wo matazu)

http://people.freenet.de/zenwort/twrt_img/ZWRT_Inh_116_W.JPG
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a60
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a59
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a58
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a57
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a56
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a55
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a54
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a53
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a52
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_fuenfz.htm#a51
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a50
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a49
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a48
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a47
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a46
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_img/ZWRT_Inh_116_W.jpg


茶道掛物禅語道訳

Zen–Worte im Tee-Raume
GRAF KARLFRIED VON DÜRCKHEIM

ZUGEEIGNET
►     Biographie  

Vorbemerkung:
Das vorliegende Buch ist betitelt mit "Zen-Worten im 
Tee-Raume". Das mag für diejenigen, die mit der 
Teezeremonie nicht allzu vertraut sind, 
erkärungsbedürftig sein. Die 'Zen-Worte' Bohners 
beziehen sich auf die Schriftrolle mit Kalligraphie, die 
im Teeraum in der dafür vorgesehen Nische (床の間, 
Tokonoma) aufgehängt sind, und die vom Tee-Meister 
der Jahreszeit und dem Anlaß gemäß gewählt und 
gewechselt werde. Diese "Zen-Worte" sind natürlich 
auch immer Kōans und haben einen meditativen 
Hintergrund. Dies insbesonders, da Stille bei der 
Teezeremonie oberstes Gebot ist. Bohner hat mit seinem Ausdruck "Zen-Worte" die Doppeldeutigkeit 
perfekt beschrieben. Der japanische Titel des Originals liesse sich auch viel nüchterner mit "Die 
Schriftrollen im Teeraum – Bedeutung der Zen-Terminologie" wiedergeben. Hermann Bohner war, 
zum Leidwesen seiner Frau, ein Liebhaber und Sammler von kakemono (掛物).
(Zur Bedeutung von Kōans gibt es zwei grundlegend divergierende Ansichten. Einmal Suzuki Daisetz, 
der den Widerspruch zu jeder Vernunft propagiert. Zweitens Ruth Fuller-Sasaki die deren "Sinnfülle" 
behauptet.*)
An einigen Stellen im Text wurden, Abbildungen von kakemono und anderen Tee-Geräten eingefügt. 
Diese haben nicht immer direkten Bezug zum jeweiligen Kōans, sondern sollen zum allgemeinen 
Verständnis beitragen. Die Familie des 'Erschaffers' der Teezeremonie, Sen Rikyū hat im Rahmen der 
Urasenke-Foundation, dessen ursprüngliches Teehaus (Konnichian) samt Garten in Kioto zugänglich 
gemacht. Für detaillierte Informationen zum Chadō wäre diese Stiftung, die inzwischen auch mehrere 
internationale Ableger hat, der geeignete Ansprechpartner. Auf dem Gelände in Kioto besteht auch 
eine spezialisierte Chadō-Bibliothek (nur japanisch).

*) Suzuki, D. T.; Essays on Zen Buddhism; 1933 Vol 2 [dt.: Der Weg zur Erleuchtung; Baden-Baden 1957]
Miura Isshū; Fuller-Sasaki, Ruth; Zen Dust; New York 1966

Vorauszuschicken ist außerdem noch Bohners letzte Fußnote (ursprünglich nach Kōan 
60): Abschließend sei bemerkt, daß in der Aussprache- und Leseweise der Kōan den persönlich  
gegebenen Angaben des japanischen Verfassers des Buches gefolgt worden ist. Was das Auffinden 
von Textstellen in anderen Quellen nicht unbedingt erleichtert.

Abbildung 1: Tokonoma (床の間) mit kakemono

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#RIKYU
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#DUER


EINLEITUNG
Alle Sinne, sagt ein bekanntes Wort,  empfangen in dem Tee-Raume: das Ohr hört das 
Wasser sprudeln und kochen, welches in dem Kessel über dem Feuerbecken für den Tee 
bereitet wird; in diesem Laute ist für den Cha-jin 道人 (den Tee-Meister, den Menschen des 
Tee, den 'sich mit Tee Befassenden') das Ganze des Cha-dō (茶道 des Wegs des Tee, des 
Tee-Wesens) zusammengefasst enthalten; wer in die reine friedliche Stille des Tee – Raumes 
tritt und dies Quellen und Tönen vernimmt, der, heißt es, fühlt sich schon aller gemeinen 
Welt entrückt; dem Rauschen der Lebensbäume, der Föhren, wird dieser Laut verglichen. – 
Was alles aber wird dem Auge dargeboten! Eine Welt des Augensinnes ist der Tee-Raum, 
sind  die  Handlungen  und  Vorgänge  darin:  innigstes  In-sich-Sein,  Muße,  Schau, 
Konzentration, das, was wir den Pavillon nannten (chinesisch: 鋠子, T'ing-tse Pinyin: tíng-zí) am See, 
überm Strom am Hang, hoch im Gebirge – Einsamkeit und In-sich-Sein und zugleich weiteste Schau; 
alles, was unser Pavillon will, zumal in seinen schönsten Formen und Lagen, in den großen Parks der 
Könige, in der Hütte hoch am Alpenjoch, hat Ursprungsbeziehung zu dem chinesischen T'ing-tse und 
seiner großen Schau, zu der Weite seines Natur-Schauens, und der Tee-Raum ist in seiner geschichtlich 
verfolgbaren  Entwicklung  letztlich  eben  solch  ein  T'ing-tse,  eine  Genien  –  Stätte  des  Schauens. 
Zusammen aber faßt sich diese Welt in ihrer Weihestätte, in der Toko-no-ma (床の間) und hier in den 
Blumen. In einer Blume übergab Shakamuni wortlos dem großen Jünger das Ganze seines Wollens und 
Wissens.  –  Duft  strömt  die  Blume  aus  und  spendet  einem  Sinne,  der  noch  Feineres,  noch 
Unbeschreiblicheres  vernimmt  als  Auge  und  Ohr.  Oft  wird  auch  eigens  Wohlgeruch  entzündet, 
vollends bei ausdrücklich gearteter Teefeier. Wie zwischen Meister und Schüler bei der ersten Zen-
Begegnung Weihrauch angezündet wird, wiewohl Zen allem rituellen Weihrauchbrennen gleichmütig 
gegenübersteht, so geschieht Ähnliches oft bei der Tee – Begegnung. Wohlgeruch ist etwas dem T'ing-
tse  seit  frühestem Verbundenes;  wie  die  Dichter  immer  wieder  davon singen,  so  wissen die  alten 
Weisen  um  jedes  Kraut  der  Berge,  um  jede  Blüte,  um  Duft  und  Essenz,  um  Heilwirkung  und 
Geschmack. Tee – das ist vor allem sodann Schmecken des Tees. Es ist sehr eigentümlich, wie vor 
allem anderen gerade das Schmecken, der Geschmack betont wird.  So ihr nicht esset und trinket, so 
habt ihr kein Teil daran – in Essen und Trinken liegt wie in kaum einem Anderen unsre Existenz; 
beschreiben,  durchdenken,  begrifflich  fassen,  läßt  sich  ja  letztlich  die  Existenz  nicht,  man  muß 
teilnehmen. Geh, schmecke den Tee! (Kōan 45) das ist Summa des Tee, ist Summa des Zen. Zen und 
Tee, heißt es weiter, sind Ein Geschmack (Kōan 1). Unser Buch stellt diesen Leitspruch (Kōan) als 
ersten  allen  andern  voran.  Die  Bedeutung  des  in  diesem Kōan  ( 公 案 )  Gesagten  gerade  in  der 
geschichtlichen Entfaltung von Tee und Zen in China und sodann in Japan möge an anderer Stelle 
ausführlicher erörtert werden.

Gefäß für Teepulver (Usutcha) Wasserschöpfer (Hishaku) Tischchen (Tana)
Endlich  und nicht  zuletzt  wird  dem Tastsinn  das  Allermöglichste  im Tee-Raume dargeboten  und 
zugleich damit an ihn die höchsten Fragen und auch höchste Anforderungen gestellt: zu fühlen und 
dadurch innerlich zu verstehen, gibt es das Edelste an Formungen, Gefässen, Geräten, Wölbungen, 
Glasuren;  der  japanische  Tastsinn  ist  vor  andern  ausgebildet;  jahrelange  Schulung  oder  auch 
ursprüngliche Plastiker-Begabung führt hier ein; denn dieser plastische Sinn scheint anderwärts weithin 
verkümmert, vernachlässigt, beiseitegeschoben. Beim Tee, vollends bei dem, wie er heute ist, spielt das 

Abbildung 2:  
Widmung

(Vollbild)

http://people.freenet.de/zenwort/twrt_img/ZWTR_TitelNipW.JPG
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a14
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#a01
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_vierz.htm#a45


plastisch-rezeptive  Können  eine  ausserordentliche  Rolle.  Üeber  die  Geschichte  der  Entfaltung 
desselben sei an anderer Stelle gesprochen.

Alle Sinne, sagt so das bekannte Wort, kommen im Tee-Raum zu ihrem Recht. Und, fährt es fort, dem 
Geiste wird das Schriftzeichen, das Wortbild dargeboten. Meist geschieht dies als Hängebild (Kake-
mono, 賭け物 ) in der Weihestätte. Aber auch die Schriftbilder und Texte auf Gefässen und Geräten 
wollen beachtet sein. Die Summa des Tee, ja gerade dieser Teegemeinschaft, der wir beiwohnen, liegt in 
dem Schriftbild. Der Gastgeber hat es unter vielen vielleicht eigens gewählt; ja vielleicht, wenn er ein 
Meister der Schrift oder des Tee oder des Zen ist, hat er sogar die Worte ausgesucht komponiert und 
sie geschrieben, sie in Schriftzeichen geformt. Vielleicht aber ist das Schriftbild nur ein runder Kreis 
(Kōan 2), oder es ist ein einzelner kräftiger Strich, Eins bedeutend (Kōan 30) – über dies Eins gibt es 
eine  ganze  Literatur;  begreiflicherweise  mag  dieser  einzelne  einzige  Pinselzug  Prüfstein  sein  und 
Offenbarung der ganzen Person, und Tausende haben sich schon an dieses Eins gewagt. Daher die 
Fülle der Literatur, die davon berichtet. Meist aber besteht das Schriftbild aus vier Zeichen; gelegentlich 
ist es ein Doppelspruch, Thesis und Antithesis in je vier oder auch je drei Zeichen.

Natürlich  wird  dies  äussere  Schriftbild  gesehen  und  aufgenommen  von  den  Augen,  mittelst  des 
Gesichtsinns. Aber wie kaum irgendwo sonst dringt hier durch das Äussere und mit Augen zu Sehende 
das an Geist und Person sich Wendende hervor. Bisweilen wird das Äussere der Schriftkunst, dies ihr 
wie  jeder  anderen  der  bildenden  Künste  Eignende,  das  ausgesprochen  sog.  Künstlerische,  das 
Formhafte, Geschickliche mit Absicht von den Schreibenden zurückgewiesen und kühn vernachlässigt: 
ganz unbeholfen, ganz direkt, ohne "Kunst" wird dann geschrieben. Aber in dieser Unbeholfenheit 
kommt die  größte  Beholfenheit,  kommen Person und Geist  selbst  mit  einer  Unmittellbarkeit  und 
Radikalität  hervor,  wie  sonst  kaum je  – eine  ganze Geistes-  und Religionsgeschichte  liegt  hier  wie 
verborgen, geht hier paralell ein großes Studium mag an diese Schriftbilder, und zwar an die Schrift 
derselben,  verwendet  werden.  Auch  Epigonen,  mittlere  und  kleinere  Geister,  Unfreie  versuchen 
natürlich jene Unbeholfenheit (wie wir es nannten) eines Großen nachzuahmen, kommen freilich damit 
nicht weit.  Für den Sehenden liegt hier alles offen zutage; es gibt da keine Beschönigung, die nicht 
erkannt wird; es gibt (würden wir sagen) kein Erbarmen; das Wahre, das Große tritt hervor. Freilich – 
im Sinne des Cha-dō [茶道 ] fortfahrend – gibt es gerade da das größte Erbarmen: das Armseligste, 
Dürftigste auch, das sich als solches ehrlich gibt, wird aufgenommen; der Mensch ist immer arm – das 
ist ein Grundzug menschlicher Existenz, sagt Cha-dō [茶道 ] – und wartet eines Anderen, der leeren 
Teeschale gleich, die des sich füllenden Tees wartet. – Schon in der Schrift des Schriftbildes als solcher 
mag so dem Sehenden Zen-Sinn, Tee-Wesen (Cha-dō) entgegentreten.

Ein solches Schriftbild hängt also da in der Weihestätte. Niemand vielleicht spricht davon, niemand 
blickt besonders darauf. Aber im Innern ist der Geist darauf gerichtet, ist darin gesammelt, verweilt 
darin. Wo Worte darüber gesprochen werden, bleibt doch ein Ungesprochenes. Das Ungenügen alles 
Redens wird spürbar, wird vielleicht auch einmal besonders hervorgekehrt. Der ernste Teil der Teefeier, 
der gemessene, verhaltene, vergeht; es folgt ein zwangloser Teil, vielleicht auch zuerst ein Teil mit nur 
halb gelockerter Strenge und dann erst der ganz zwanglose – aber noch immer, gerade jetzt erst recht, 
bleibt jenes Schriftbild; der Geist, aus der Weihe herausgetreten, nimmt es mit in die Welt, in den Tag-
um-Tag. Es ist ihm ein Kōan, ein Führer, eine Aufgabe, ein ihm Gegebenes, das er selber erst voll 
durchdringen wird und zur Existenz bringen – wie eine Frucht ist es, ihm gegeben zu Nahrung und 
Genuß, eine Frucht, von der er immer nimmt, auch wenn er das Tor des stillen Tee-Gemach-Gartens 
längst verlassen hat. Ja, jetzt gerade, wenn scheinbar alles, was der Tee bot, verschwunden ist, mitten im 
Berufe wird es Wirklichkeit werden. Das Leben alle Tage, das ist es, das ist der Tee (Kōan 33); da zeigt 
sich, was es um das im Tee-Gemach Aufgenommene ist. Es ist, als sei jemand hoch in den Himelaya – 
nahen Bergen gewesen und habe von stiller Warte aus die Ströme durchs Gebirge fluten sehen und 
hohe Worte sind ihm hörbar geworden – und nun kommt er zurück; aber Berg und Strom sind noch 
immer um ihn, ja jetzt erst recht zeigt sich ihre Frische und Macht, und was er vernommen, führt ihn.

Ein Buch solcher Führungsworte (Kōan) also ist  uns im Folgenden gegeben, und jemand hat sich 
aufgemacht und spricht etwas über sie und zeichnet sogar das Gesprochene auf, daß man es nachlesen 
kann. – Sage uns, was du in den Bergen erlebt hast, was dir bei deiner letzten Fahrt die Alpen gegeben 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.htm#a14
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.htm#a33


haben, die Matten, die Blumen, der Gletscher, der Blick über Tal und Strom! – die am meisten und 
tiefsten erlebt haben, wissen oft am wenigsten es zu sagen; und doch übertragen sie es, vielleicht mit 
ihren kärgsten Worten.  In der Tee-Literatur,  die sehr umfangreich ist,  beobachtet  man oftmals ein 
eigentümliches  Unvermögen,  davon zu sprechen,  eine  Inkonsistenz  in der  Rede oder,  wie  man es 
immer nennen mag; es ist vergleichsweise, wie wenn ein Handwerksmeister, ein in praktischer Leistung 
erstrangiger Techniker über sein Tun zu sprechen aufgefordert ist. Und doch lernt sich gerade hier 
meist weit mehr für den, der zu hören vermag, als in langen gelehrten, logisch – gerechten Worten.—

Federbesen (chabōki)  Teetasse (Chawan)
Was wir zunächst hier sagen bzw. beifügen müssen, ist, daß, dies Buch ja Übersetzung ist. Die Sprache, 
in die übersetzt wird, ist oftmals nicht adäquat demjenigen, das übersetzt wird. Zunächst, in den Kōan 
dieses Buches, werden Schriftbilder übersetzt. Bei den Schriftzeichen aber bleibt Einzahl, Mehrzahl, 
Kasus,  grammatische Verbindung  ungefragt;  deutsche  Uebersetzung kann nicht  derart  unbestimmt 
bleiben;  ein  Etwas  geht  verloren.  Zweitens  ist  der  Text  Übersetzung  aus  dem  Japanischen.  Das 
Japanische aber hat Eigenheiten, die wir nicht recht nachmachen können; Einzahl, Mehrzahl bleiben 
meist ungenannt; ich, du, er, wir, ihr, sie – die Person bleibt meist unbestimmt. Das gerade gibt einen 
besonderen Reiz. Bei Zen, wo das Ich in das Du, in das All leicht übergeht, übergehen soll, ist solche 
Sprache eigenwertig und eigentümlich. Die Beziehungsetzung erscheint im Japanischen weithin als eine 
äusserst lockere. Als Beispiel sei hier der japanische Kasus absolutus (wa [∼は]) genannt.

Wir  kamen  eines  Tages  gerade  dazu,  als  durch  eine  in  einer  Schilfhalde  am  Waldrande  lagernde 
Jungvolkgruppe Waldbrand entstand. Wir halfen sogleich, so gut es ging, mit löschen, indem wir aus dem 
nahen Bach Wasser beitrugen. Da dies aber nicht wirklich fruchtete, rannte ich ins nahe Dorf, rief die Bauern 
zu Hilfe. Die Bauern herzueilend fuhren mich heftig an, hätten wohl noch mehr getan, als der Führer der 
Junggruppe jetzt energisch dazwischentrat und rief:  Der Waldbrand bin ich. Genau war, was er sagte, nur, 
daß zwischen dem Waldbrand und ihm selber eine Beziehung bestünde; welche, war in diesem Falle klar. In 
sehr vielen Fällen aber ist diese Beziehung undeutlich, vage, bleibt ungesagt.

Bei Erklärung von Zen-Worten ist diese Lockerheit der Beziehung besonders eigentümlich. Nicht nur 
die einzelnen Worte bzw. Teile des einfachen Satzes sind so locker zueinander gesagt; lange Perioden 
sind in gleicher Weise locker aneinander gereiht. Beispielsweise mag der Japaner einen Satz anfangen, 
um  dann  im  Verlaufe  des  längeren  Satzes  sich  von  dem  ursprünglichen  Subjekte  gleichsam 
abzuwenden; am Schlüsse der Satzperiode wird etwa eine Wendung hinzugesetzt wie "ist zweifelhaft" 
oder "ist aus alten Schriften" – bis zu welchem Satzgliede der Periode dieser abschliessende Zusatz 
reicht und Geltung hat, bleibt bei der Lockerheit der Verbindung oft reichlich unklar. Befragt man 
mehrere Japaner bei Texten solcher Art, so mag man auch mehrere, oft sehr voneinander abweichende 
Antworten  erhalten.  Das  will  nicht  sagen,  daß  es  kein  strenges  klares  Japanisch  gebe.  Es  gibt 
wissenschaftliche Darlegungen, Auseinandersetzungen, Vorträge, Abhandlungen von größter Präzision, 
von vollendeter Konsequenz;  aber was unser Buch gibt,  ist  etwas anderes.  Der Verfasser  plaudert. 
Diese zwanglos hingesprochene Sprache hat vollends ihr Ungewöhnliches. Alle die Erscheinungen, die 
wir  oben als  so eigentümlich gekennzeichnet  haben,  sind in besonderem hohem Maße vorhanden; 
japanisch spricht und hört sich das ganz leicht; Übersetzung macht schwer, macht umständlich, macht 
z.  B.  Unbestimmtes  bestimmt,  Ungesagtes  gesagt  und anderes  mehr.  Sie  muß es  tun,  zumal  hier. 
Übersetzung also bittet um Rücksichtnahme des Lesers.

WAS IST EINE GUTE ÜBERSETZUNG?
"Es gibt drei Arten von Übersetzungen:



1. philologische, 
2. ästhetische oder ästhetisierende, 
3. wirkliche. 

Die philologische mag überall am Platz sein, nur nicht beim Buddhismus, die ästhetische mag bei Kunstwerken am Platz 
sein, die wirkliche ist die einzig mögliche beim Buddhismus und seinen Schriften.

Die drei unterscheiden sich folgendermaßen:

• die philologische Übersetzung hängt ganz am Wort, einzig und allein aus dem Wort soll sich der Sinn ergeben. 
• Die ästhetische geht auf den Sinn; aus dem Sinn soll sich das Wort ergeben, 
• und die wirkliche ist die, in der Wort und Sinn, Form und Inhalt sich gegenseitig bestimmen. 

Das Wort an sich kann hier freilich nie den Sinn ergeben; es ist Diener und dient der Wahrheit wie dem Irrtum, aber 
damit ist nicht gesagt, daß nun der Sinn das Wort ergeben soll, anders ausgedrückt: Daß man vorher, a priori des Wortes 
wissen muss, was gemeint ist, um den Sinn des Wortes zu verstehen."
Sagt Paul Dahlke in seinem Verriß der Neumannschen Übersetzung des Pali-Kanon [in: Die Brockensammlung – 
Zeitschrift für angewandten Buddhismus; Berlin-Frohnau (Neu-buddhistischer Verlag), 1926, No. 1, S. 58-60], wohl 
auch um seine eigenen Teilübersetzung unter den Scheffel zu stellen. Was von derartigem Anhaften zu halten ist sagt 
uns Kōan 9!

Aber,  wie  schon  angedeutet,  mag  man,  zweitens,  sagen:  das  Buch  selbst,  der  Urtext,  bittet  um 
Geneigtheit des Lesers. Manche Erwartungen mögen nicht befriedigt, manche Anforderungen nicht 
erfüllt werden. Es gibt im Japanischen hochphilosophische Werke über Zen genug; es gibt zahlreiche, 
hohen  kritischen  Ansprüchen  Genüge  leistende  historische  Darstellungen  und  Erörterungen;  im 
Shotoku-Taishi-Werke haben wir einiges referiert. Aber dies Buch ist von anderer Art; der Mann, der 
darin spricht, mag wirklich erscheinen wie ein Werkmeister, der aus seinem Fache berichtet, oder wie 
jemand, der von der Gebirgswanderung zurückgekommen, uns mit kargen Worten Bericht gibt.  In 
solcher  Rede  gibt  es  gelegentlich  einen  regelrechten  Sprung,  oder  es  wird  eine  Sache  nur  halb 
ausgeführt,  eine Geschichte nur bruchstückweise erzählt,  Historisches frei behandelt,  ein Zen-Wort 
ohne das zu ihm unerlässlich gehörige Gegenstück gegeben; auf vieles wird nur hingedeutet, als müsse 
es ja im einzelnen bekannt sein. Auch sucht sich der Verfasser, offenbar aus vielem Umgang mit bei 
ihm Lernenden  heraus,  seinen  Hörern  oder  Lesern  gewissermaßen  anzupassen;  ein  mannigfaltiges 
Publikum sieht er vor sich, hoch und nieder, alt und jung, und nimmt Kontakt mit ihm. An dieser Stelle 
zum Beispiel, sagt  mir  ein japanischer Freund,  geht der Verfasser  ganz auf  die  zahlreichen jungen 
Naturwissenschaft Studierenden ein; er spricht in ihrer Art.  Anspassung ist es, was doch so anders 
erscheint. An anderer Stelle genügt seine Ausführung gewiß nicht dem Biologen. Darüber moniert, 
würde  der  Verfasser  sicher  die  Sache,  nämlich  das  dort  gegebene  Beispiel  aus  dem Leben,  ohne 
Bedenken etwas anders formen. Wieder an anderen Stellen spricht er, wie man im Osten so oft spricht, 
nur andeutend, beim Wissenden Gewußtes nennend. – Der Leser muß sich sozusagen letztlich selbst 
ermitteln, wie er es mit dem Verfasser halten will.

Da ist aber vieles auch, was in der Weise, wie es gegeben wird, nicht durch den Verfasser und seine Art 
allein bedingt ist. Ein so befremdend – eigentümliches und doch so richtiges Wort wie das vom Balken 
im eignen Auge, ein dem Abendlande gewohnt gewordenes Wort, wird der Mensch des Ostens, zum 
ersten Mal es hörend, vielleicht gar nicht verstehen; er kennt auch die ganze Umwelt des Wortes nicht. 
Umgekehrt aber gibt es ähnliche Worte im Osten, die dem Abendländer zunächst äusserst befremdend 
klingen;  wie  Steinklötze  sind  sie,  ihm  in  den  Weg  geworfen;  er  kennt  die  ganze  Umwelt  des 
betreffenden Wortes nicht, hat das Wort nicht von Kindheit an vernommen, es nicht unzählige Male 
schon gehört.  Manche Gleichnisgeschichten aus Volksmund wollen auch nicht akkurat  genommen 
sein;  nur ein einzelner bestimmter Zug interessiert  daran.  Der  Alte von Sai (Kōan 29) ist  solch ein 
Volksgleichnis: Glück wie Unglück reißen ihn nicht mit sich fort, verwirren ihn nicht; das allein ist dem 
Gleichnis wichtig; die Nebenzüge kommen nicht in Betracht. Der mit dem Gleichnisse aber nicht von 
früh an Vertraute bemerkt meist zuerst gerade die Nebenzüge; sie hindern ihn, das einfach zu sehen, 
wofür die Gleichnisgestalt, einem Monumente gleich, steht. Da sind ferner andere Dinge, auf Schritt 
und Tritt in diesem Buche, aus anderem Bereiche. Goethe's Ueber allen Wipfeln ist Ruh oder Verse der 
"Zueignung" oder die letzten Sätze im "Faust" sind dir seit alters vertraut; man braucht nur an diese 
Klaviatur in deinem Innern zu regen, so erklingt eine ganze Welt; du glaubst, bei jedem ändern müße es 
eben so sein. In diesem Buche sind überaus zahlreiche Verse, darunter des Ostens allerberühmteste; 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_zwanz.htm#a29
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_eins.htm#09


aber klingen sie bei dir? Du bist ihrer gar nicht gewohnt; du und deine Umwelt haben zunächst gar 
keine Verbindung zu ihnen. Für den hiesigen Menschen aber sind sie etwas Ähnliches wie dir jene 
Verse Goethe's. In einem dem Abendländer vielleicht zunächst ziemlich unzugänglichen Verse (Kōan 
56, Anfang) steckt, wie seit alters gesagt wird, das Ganze des Tees, des Cha-dō. Spätere Ausführungen, 
insbesondere auch geschichtlicher Art, mögen das verständlich machen. [An einigen wenigen Stellen 
des  Buchs  geben  wir,  den  Ausführungen  des  Verfassers  parallel,  zwecks  Verdeutlichung  eigene 
Ausführung,  gekennzeichnet  als  "Andere Form". H.  B.]  Andre Verse (Kōan 58 Schluß und Mitte) 
bergen wie ein Senfkorn in sich eine ganze Religions- und Geistesgeschichte. Dem Abendländer auch 
tritt in ihnen etwas davon nahe; aber wie bekannt-thematisch solche Worte für Zeitalter um Zeitalter 
waren,  wie  ungezählt  oft  zitiert  und ausgesprochen,  das ist  ihm fern und unbekannt.  Auch solche 
einfacheren  Dinge  wollen  beachtet  und  verstanden  sein,  wie  etwa  wenn  von  höchster  Reinheit, 
Schönheit gesprochen wird. Für uns ist der Schwan mit seinem reinweissen Gefieder Bild höchster 
Reinheit,  Schönheit;  im  Osten  ist  es  der  Reiher,  der  Kranich.  Die  Himmlischen  tragen  bei  den 
Germanen  Schwanengewand;  das  Himmlische  entschwebt  im  Schwanengewande  zur  Höhe; 
Schwanengesang singt der ins Himmlische Scheidende. Singend entschwindet im Osten der Kranich 
aufwärts,  himmlisch  werdend.  Der  Inhalt  des  Symbols  ist  beide  Male  dasselbe;  der  Ausdruck,  das 
Vogelbild, ist landschaftsgemäß verschieden. Licht ist Leben; weiß, die Farbe des Lichtes, das Höchste 
an Schönheit.  Weißer Reiher auf weißem Schnee (Kōan 56) ist im Volksmunde vergleichsweise wie 
jenes Goethe'sche  das Unbeschreibliche, hier ist's getan. Und so fort. Laotse sagt:  Dreissig Speichen 
treffen sich in einer Nabe: auf dem Nichts daran ( 無 ,  Mu),  auf der LEERE [ 空 ,  Kū]  beruht des 
Gefährtes  Brauchbarkeit –  ein  Wort  von außerordentlicher  Tiefe  und  oft  als  Summa  des  Cha-do 
angesprochen; die leere Teeschale (das Gefäß und sein Nichts, seine Leere) ist Urausdruck dafür. Wie 
nahe Laotse und Tee und auch T'ing-tse zueinander gehören und wie stetig durch Jahrhunderte der 
Geschichte der Einfluß Laotse's hier ist, möge an anderer Stelle ausgeführt werden. Das Buddhistische, 
vor  allem Zen,  hat  ebenso den  Inbegriff  Kū "Leere"  In  einfacher  Weise  mag  man so  sagen:  das 
gewöhnliche Negative ist das gewöhnliche Mu (Nicht – oft auch übersetzt Nicht-sein) im Gegensatz zu 
U (有 ; dem Sein); wo aber Mu, das ist: "Nicht-positiv-Nicht-negativ," "Nicht-Leben-Nicht-Tod," wo 
alles "Nicht" ist, da ist das absolute Nicht, das über alles hinausgehende Nicht, das Kū "Leere" (vgl auch 
Kōan  34).  Abendländische  buddhologische  Werke  haben  hier  reichlich  Material  gegeben.  Eine 
umfangreiche Scholastik bzw. Scholastik-Geschichte wäre hier zu entwickeln. Seit Jahrtausenden ist Mu 
und  Kū dem  Menschen  des  Ostens  vertraut.  Auch  in  der  Gegenwart  gipfelt  des  bekanntesten 
japanischen Philosophen, Nishida Kitaro's, Denken in diesem Mu, dem es Grund alles Seins und darum 
selbst  Mu (nicht mehr zu nennen, Un-Sein) ist. Der Verfasser des vorliegenden Büchleins gebraucht 
dies Mu, dies Kū, (phänomenloses Wahres Kū, (無相眞空, Musô-shinkû) außerordentlich oft; es ist ihm 
und seinen Lesern so vertraut, wie (sagen wir) uns der kategorische Imperativ mit dem damit so eng 
verbundenen "Ding an sich". Dabei wird bei uns zunächst auch nicht jeder gefragt, ob er die Tiefe und 
Weite des kategorischen Imperativs bei Kant ermesse, über dem Kant, nach Wegräumung alles Stören-
mögenden  der  theoretischen  Vernunft  und  wieder  in  eigentümlicher  Parallelisierung  mit  ihr,  den 
Himmel seiner Metaphysik wölbt; und wer von dem Ding an sich spricht, wird nicht sogleich gefragt, 
wie weit er es begreife und wie weit er etwa die große Denkarbeit des Kritizismus, wie sie RIEHL* gibt, 
durchdacht und aufgenommen habe; und vollends stellt kaum jemand die Frage, ob (– vielleicht sehr 
naiv gesprochen –) es dieses "an sich" "das Ding an sich" überhaupt gebe; ebenso wenig wie dem mit 
keiner Beziehung mehr zu umschreibenden Mu Nishida's gegenüber gefragt wird, ob es denn Grund 
alles Seins sein könne.

Der imaginative Buddhismus prägt andre Ausdrücke. Gerne spricht er vom Spiegel.  Der Spiegel hat 
kein Herz für sich (Jin-nōshōtōki);  alles gibt er wieder,  wie es ist.  So spricht der Verfasser von dem 
Großen Vollkommenen Spiegel-Wissen, dem A und O alles Buddhismus, besonders desjenigen der 
Mantram-Richtung.

Mu bzw.  Kū aber bleiben nicht im Bereiche des Denkens stehen;  sie  wenden sich an den ganzen 
Menschen. Der Mensch, sagt einer unserer Zeitgenossen, projiziert sein Erleben. Er schafft Karten des 
Firmaments, der Erdkugel, eines Gebirges. Sie geben gute Orientierung; aber die Karte ist doch nicht 
das Firmament oder das Gebirge selbst. Es ist, wie wenn der Mensch sich im Spiegel sieht: sehen kann 

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_dreis.htm#a34
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_fuenfz.htm#a56
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_fuenfz.htm#a58
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_fuenfz.htm#a56
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/.twrt_fuenfz.htm#a56


sich der Mensch nur im Spiegel, aber der Mensch selbst ist nicht im Spiegel. Auf der flachen Projektion 
sind  zudem die  Verhältnisse  verschoben.  Das  mehrdimensionale  Ganze  läßt  sich  auf  jede  Fläche 
projizieren; es gibt daher die mannigfaltigsten Projektionssysteme. Von hier aus wird verständlich, sagt 
dieser Mann, warum Wissenschaft so oft dazu sich gedrängt fühlt, zu denken, daß sie alles umfasse, 
alles beherrsche; sie findet ja alles und jedes, was sie benennen kann, in ihre Karte eingezeichnet; es 
wird  verständlich,  warum  es  der  nur  objektive  Tatsachen  berücksichtigenden  Wissenschaft  oft 
unmöglich war,  religiös bestimmte Zeiten überhaupt  zu verstehen.  –  Der Verfasser  unsrer  Schrift, 
vielleicht als solcher ein einfacher Werkmeister, steht in einer Tradition, die gleichsam versucht, nicht in 
der  Flächenprojektion zu bleiben,  sondern im Ganzen zu stehen.  Luthers  außerordentlich  heftiger 
Kampf gegen Aristoteles liegt in verwandter Richtung.

Aber  solche  Haltung  fortzuführen,  bedarf  es  besonderer  Klarheit.  Wenn  ein  Zeitalter  eine  große 
Gestalt der Vergangenheit wissenschaftlich nun nach allen Seiten hin besonders gut eruiert zu haben 
glaubt und theoretisch – wissenschaftlich und auch praktisch in strenger Nachfolge alles getan scheint – 
läuft  sie  nicht  oft  dann  gerade  Gefahr,  am Lebendigen  der  Gestalt  selbst  vorüberzugehen?  Über 
Goethe  hat  Stefan  George** gesagt,  daß,  wenn er  heute  käme,  er  als  ein  ganz  anderer  erschiene, 
zunächst kaum erkennbar den Heutigen. Aus lebendigem Dichter-Erleben ruft George es einer Zeit zu, 
die nahezu jedes Wort Goethe's katalogisiert hat und ganze Bibliotheken über Goethe besitzt. Um es in 
Ausdrücken zu sagen, die in Zen und Tee viel gebraucht werden und die uns aus dem Japanischen und 
Chinesischen her eines Tags viel beschäftigen mögen: das  Tai 体 corpus, das Innerste, ist freilich in 
allen  Zeiten  gleich;  aber  das  Yō 用  (der  "Gebrauch",  die  "Anwendung"  und  damit  die  äußere 
Erscheinung,) ist verschieden. Die Menschen aber, sagt ein bekanntes Wort, meinen, vom Tai einer 
Erscheinung ergriffen, es sei das Yō und alles komme auf das Yō an, und sie stellen dieses Yō fest und 
ahmen das Yō nach und ahnen nicht, daß ohne das Tai es auch dieses Yō gar nicht gibt. Das Tai freilich 
ist etwas, wo der Mensch selbst letztlich gar nichts ist; was in ihn hinein gegeben ist, das ist es. – Die 
leere  Teeschale  ist  nicht  etwas dem abendländischen Erleben So Fernestehendes,  wie  dies auf  den 
ersten Anblick erscheinen mag. Auch das Mu das Kū nicht.

Der Verfasser bittet im Vorworte, dies sein Buch ja nicht zu "schwer", nicht umständlich nehmen zu 
wollen. Vielleicht mag man sagen: seine Bitte ist, es nicht zu schwer und dann auch wieder nicht zu 
leichtgewichtig nehmen zu wollen. Daher sein unablässiges Dringen auf das Üben, das Sich-läutern, das 
"die Klinge blank halten" und anderes mehr. Mir persönlich gegenüber sagt er, er sei von frühen Jahren 
an viel praktisch mit Zen befaßt gewesen und habe früher nie daran gedacht, derart etwas zu schreiben; 
aber jetzt,– setzt er dann wie abrupt dazu, und es ist, wie wenn man die Wandlung merkte – jetzt habe 
er es geschrieben. Es ist, wie wenn er sagen wollte: Früher lag mir das Schreiben fern. Dann kam eine 
Zeit, wo es mir näher rückte, und ich zum Schreiben neigte. Diese Gefahr ist auch vorüber. In diesem 
Buch  habe  ich  eigentlich  gar  nicht  geschrieben. Von  Zen,  von  Cha-dō her  ist  er  immer  in  diese 
schweigend-beredte Richtung gewiesen. Nicht über den Apfel sprechen will er; das machen andere; den 
Apfel dir zu essen geben, dich mit dem Apfel nähren will er. Vielleicht ist dabei der, der den Apfel gibt, 
selbst nicht, wie du es dir vorstelltest und dachtest; aber der Apfel ist gut und nährt.  Geh! geh! komm! 
Komm! (Kōan 40) heißt es da; oder: nimm, was du nehmen willst und kannst, und nähre dich – und alles 
andere kümmere den rechten Sinn nicht.

HERMANN BOHNER
►     Biographie   und Versuch einer Bibliographie
*) Alois (auch Aloys) Adolf Riehl (* 27. April 1844 in Bozen; † 21. November 1924 in Berlin) war ein österreichischer 
Philosoph, Vertreter des Neukantianismus. 1868 Promotion zum Dr. phil. an der Universität Innsbruck. 1870 Habilitation 
an  der  Universität  Graz,  zunächst  als  Privatdozent,  ab  1873  als  a.o.  Professor  für  Philosophie.  1878  Berufung  zum 
ordentlichen Professor für Philosophie. 1882 Ruf an die Universität Freiburg als Nachfolger von Wilhelm Windelband. 1896 
Berufung an die Universität  in Kiel,  1898 nach Halle,  ab 1905 als Nachfolger Wilhelm Diltheys auf den Lehrstuhl für 
Philosophie  an  der  Friedrich-Wilhelm-Universität  Berlin.  1913  wurde  Riehl  die  Ehrendoktorwürde  der  University  of 
Princeton verliehen. Weiter: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon

**) Stefan George (1868-1933), symbolistischer Dichter. Gründer der "Blatter für die Kunst" (1892-1919). "Künder einer 
neuantiken Weltschau." Bohners Vortrag: Goethe und Stefan George, das Li des Ostens und elementares Volkstum; nach 
einem Vortr. in der Goethe-Ges. (Kioto) im Kemmu-Chukū-Erinnerungsjahr; in: Goethe-Jahrbuch der japan. Goethe-Ges.

file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_elf.ht#a16
http://www.bautz.de/bbkl
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_bio.htm#BOH
file:///E:/HTMLArbeitskopien/ZenWorteImTeeRaume/twrt_htm/twrt_dreis.ht#a40



	.pdf-Version der Webseite "Zen-Worte im Tee-Raume" Koans 1 bis 20
	茶道掛物禅語道訳
	Zen–Worte€im Tee-Raume
	Kōan 1
	TEE UND ZEN SIND EINES

	Kōan 2

	Ο
	Kōan 3 
	
	Eins, Zwei, Drei
	Andre Form

	Kōan 4
	ZEHNTAUSEND JAHRE! ZEHNTAUSEND JAHRE! ZEHNTAUSEND MAL ZEHN�TAUSEND JAHRE!

	Kōan 5
	FAULER BHIKKHU, WARTE NICHT BIS MORGEN!10

	Kōan 6
	NICHT GAST NOCH WIRT€€€€€€GAST UND WIRT KLAR

	Kōan 7
	ALLES SCHLECHTE LASSEN, ALLES GUTE TUNd

	Kōan 8
	TRAUM

	Kōan 9
	EIGENS, OHNE DOGMEN, WIRD TRADIERT€€€€€KEINE (HEILIGE) SCHRIFT IST AUF�GESTELLT

	Kōan 10
	EINTRACHT, EHRE, REINHEIT, (STILLE) EINSAMKEIT
	ANDERE FORM

	Kōan 11
	OHNE BESONDERES DAS IST VORNEHMER MENSCH
	Yasukuni-jinsha

	Kōan 12
	DIE WEIDEN GRÜN, DIE BLUMEN ROT

	Kōan 13
	DER FÖHRE FARBE HAT NICHT ALT NOCH NEU

	Kōan 14
	ALLES GRÜNDET IN EINEM

	Kōan 15
	DIE SONNE GEHT AUF, DAS ALL ERSTRAHLT

	Kōan 16
	IM SPIEL MIT BLUMEN FÜLLT IHR DUFT DIE KLEIDER

	Kōan 17
	ZEHNTAUSEND MEILEN EIN EISENBAND

	Kōan 18
	NICHT
	Joshus Dog
	Das Kōan Mu

	Kōan 19
	WOHER KOMMT DER WIND?

	Kōan 20
	DER BAMBUS HAT KNOTEN UND DAMIT OBEN UND UNTEN


	.pdf-Version der Webseite "Zen-Worte im Tee-Raume" Koans 21 bis 40
	茶道掛物禅語道訳
	Zen–Worte€im Tee-Raume
	Kōan 21
	NIMM EINES UND DRINGE DURCH!

	Kōan 22
	CHÜTI'S EINER FINGER(ZEIG)
	Das Beispiel

	Kōan 23
	UNMITTELBAR AUF DIE PERSON DEUTEN, DAS WESENo SCHAUEND BUDDHA WERDEN

	Kōan 24
	TAG UM TAG GUTER TAGろ

	Kōan 25
	AUF ROTER GLUT EINE FLOCKE SCHNEE32

	Kōan 26
	WO FŪRYŪ NICHT IST, IST FŪRYŪ

	Kōan 27
	MIT DEM HERZEN DAS HERZ WEITERGEBEN

	Kōan 28
	EIN (JEDES) JAHR HAT EINEN FRÜHLING

	Kōan 29
	DER MENSCHEN DINGE ALLE SIND WIE DAS ROSS DES ALTEN VON SAI
	人間万事サイ翁馬
DER ALTE VON SAI (ANDERE FORM)

	Kōan 30
	EINS

	Kōan 31
	VERDORRTER BAUM BEGEGNET KEINEM FRÜHLING

	Kōan 32
	FÖHRENRAUSCHEN

	Kōan 33
	DES GEWÖHNLICHEN LEBENS HERZ UND SINN – DAS IST DER WEG

	Kōan 34
	NICHT EIN EINZIG DING URSPRÜNGLICH

	Kōan 35
	(MONDEN-)HELLE ALLHINSTRAHLEND, TAU LICHTFUNKELND

	Kōan 36
	ALLZEIT ERNSTLICH FEGE UND REINIGE!

	Kōan 37
	NAME UND NUTZEN MITEINANDER AUFGEBEN

	Kōan 38
	KRAFT ZU KRAFTt

	Kōan 39
	GOLDHAAR-KLINGE, HAARFEINE KLINGE

	Kōan 40
	GEH, GEH! KOMM, KOMM!


	.pdf-Version der Webseite : 'Zen-Worte im Tee-Raume' Koans 41 bis 60
	茶道掛物禅語道訳
	Zen–Worte€im Tee-Raume
	Kōan 41
	Ka(Tsu)!

	Kōan 42
	(DIR) ZU HÄUPTEN UNENDLICHSTRÖMENDE FLUT, 
ZU DEN FÜSSEN UNENDLICHSTRÖMENDE FLUT

	Kōan 43
	TAUSEND MEILEN GLEICHER WIND

	Kōan 44
	ZEHNER – OCHSE'

	Kōan 45
	GEH, TRINK TEE!v

	Kōan 46

	関
	SCHRANKE (DES TORES)w
	Dung-schan's drei Pfund Hanf
	Kōan 47
	WISSEN UM DAS GENUG

	Kōan 48
	GESTERN GRÜN IN JAHREN, HEUTE WEISSES HAUPT

	Kōan 49
	BERG RUFT BANZAI!

	Kōan 50
	DREISSIG PRÜGEL41

	Kōan 51
	FÖHRE TAUSEND JAHRE GRÜN42

	Kōan 52
	EINE BLUME ERBLÜHT, UND DU WEISST UM DEN FRÜHLING DER WELT;
EIN BLATT FÄLLT, UND DU WEISST UM DEN HERBST DER WELT

	Kōan 53
	BERGES FARBE REINEN – LAUTEREN WESENS

	Kōan 54
	WEDEL

	Kōan 55
	GOTT

	Kōan 56
	FÖHREN RAUSCHEN AN DEN MOND-ERGLÄNZTEN WASSERNad

	Kōan 57
	MILD WETTER WEIST AUF REICHES JAHR

	Kōan 58
	TOR AUF! VIEL FALLENDES LAUB

	Kōan 59
	DEN FELSEN DURCH KA! RUF ÖFFNENai

	Kōan 60
	JAHR UND MONAT WARTEN AUF DEN MENSCHEN NICHT48


	Reproduktion der Übersetzung: Sotei Akaji, Chashitsu-Kakemono Zengo-Tsukai, ursprünglich er�schienen als Supplementband XX der Mitteilungen der deutschen Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ost�asiens, Tokio 1943
	.pdf-Version der Webseite: 'Zenworte im Tee-Raume' - Biographien
	茶道掛物禅語道訳
	Zen–Worte€im Tee-Raume
	Biographien
	Inhaltsverzeichnis
	Hermann Bohner (1884-1963) (ヘルマ  ボーナー)
	Dōgen Zenji (1200-53)
	Mumon Ekai (Wu-men Hui-k'ai; 1184-1260)€
	Wilhelm Gundert€(1880-1971)
	Karlfried Graf Dürckheim-Monmartin€(1896-1988)
	Kusonoki Masahige€(1294-1336)
	Karl Eugen Neumann€(1865-1915)
	[Sen] Rikyū  (1521-91; 利共)
	Urasenke-Traditionslinie des Cha-dō

	Sōtei Akaji  

	©opyright
	Urheberrechtlichte Vermerke
	Webseitendesign und Anmerkungen des Verfassers
	Zitate aus Werken Dritter


	Zen-Worte im Tee-Raume
	ERLÄUTERT
	EINFÜHRUNG UND ÜBERSETZUNG
	HERMANN BOHNER
	Bibliographische Nachweise

	茶道掛物禅語道訳


	Zen–Worte€im Tee-Raume
	Einführung und Übersetzung von Hermann Bohner
	INHALTSVERZEICHNIS
	茶道掛物禅語道訳

	Zen–Worte€im Tee-Raume
	EINLEITUNG


